
ΔΙΜΗΝΙΑΙΟ ΠΕΡΙΟΔΙΚΟ ΤΗΣ ΙΕΡΑΣ ΣΥΝΟΔΟΥ ΤΗΣ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ

Ἔτος 75oν - Τεῦχος 1ον

ΙΕΡΑ ΣΥΝΟΔΟΣ
ΕΚΚΛΗΣΙΑΣ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ (Ε.Μ.Υ.Ε.Ε.)

Ἀθηνᾶς 30 10551 Ἀθῆναι
Τηλ. 211-1825298 Fax: 211-1824317

ISSN 1105-7203

«... Σήμερον τὰ ἄνω τοῖς κάτω συνεορτάζει, 
καὶ τὰ κάτω τοῖς ἄνω συνομιλεῖ....»

Ἰανουάριος - Φεβρουάριος 2026



ΕΚΔΙΔΕΤΑΙ ΠΡΟΝΟΙᾼ τοῦ Μακ. Ἀρχιεπισκόπου Ἀθηνῶν καί πάσης Ἑλλάδος 
κ. ΙΕΡΩΝΥΜΟΥ

ΙΔΙΟΚΤΗΣΙΑ: Κλάδος Ἐκδόσεων τῆς Ἐπικοινωνιακῆς καί Μορφωτικῆς
Ὑπηρεσίας τῆς Ἐκκλησίας τῆς Ἑλλάδος

ΕΚΔΟΤΗΣ - ΔΙΕΥΘΥΝΤΗΣ ΚΛΑΔΟΥ: Σεβ. Μητρ. Θεσσαλονίκης κ. Φιλόθεος
ΔΙΕΥΘΥΝΤΗΣ ΣΥΝΤΑΞΗΣ: Ἀλέξανδρος Ἰ. Κατσιάρας

ΣΥΝΤΑΚΤΙΚΗ ΕΠΙΤΡΟΠΗ 2023-2025 ΜΕ ΔΙΕΤΗ ΘΗΤΕΙΑ: πρωτ. Γεώργιος Σελλῆς 
(Πρόεδρος ΙΣΚΕ), πρωτ. Γεώργιος Βαμβακίδης, πρωτ. Βασίλειος Χρηστίδης, πρωτ. 
Γεώργιος Κωνσταντίνου, πρωτ. Χρυσοβαλάντης Θεοδώρου, Ἀρχιμ. Θεόφιλος Λεμοντζῆς, 
Πέτρος Παναγιωτόπουλος (Ἐπίκ. Καθ. Α.Π.Θ.) – ΥΠΕΥΘΥΝΗ ΥΛΗΣ: Ζαμπία Ἀγριμάκη – 
ΕΙΚΑΣΤΙΚΗ ΕΠΙΜΕΛΕΙΑ: Ἀλέξανδρος Κατσιάρας – ΔΙΟΡΘΩΣΕΙΣ ΚΕΙΜΕΝΩΝ: Ζαμπία 
Ἀγριμάκη, Ἐμμανουήλ Πλοῦσος – ΣΕΛΙΔΟΠΟΙΗΣΗ: Ζαμπία Ἀγριμάκη – ΕΚΤΥΠΩΣΗ 
- ΒΙΒΛΙΟΔΕΣΙΑ: Ἀποστολική Διακονία τῆς Ἐκκλησίας τῆς Ἑλλάδος – Προϊστάμενος 
Τυπογραφείου: Β. Μπίτσης, Πρωτομαγιᾶς 3 - 145 68 Κρυονέρι Ἀττικῆς, Τηλ.: 210-8160.127 
– Fax: 210-8160.128. Τιμή τεύχους 1 € (γιά ὅσους δέν τό δικαιοῦνται δωρεάν).

ΔΙΕΥΘΥΝΣΗ ΠΕΡΙΟΔΙΚΟΥ:
Ἀθηνᾶς 30, 105 51 ΑΘΗΝΑ | Τηλ.: 211 18.25.298, Fax: 211 18.25.317

e-mail: efimerios@ecclesia.gr
Πληροφορίες γιά συνδρομές: 2111824316 (Γραμματεία), 2111825299 (Λογιστήριο)

Προμετωπίδα ἐξωφύλλου: Εὐχή τοῦ Ἁγιασμοῦ τῶν Ὑδάτων.
 

Φωτογραφία ἐξωφύλλου: Arent de Gelder, Ἡ Βάπτιση τοῦ Κυρίου (περ. 1710)
Fitzwilliam Museum, Cambridge, Μ. Βρετανία

Εἰκονογράφηση τεύχους: Παλιές φωτογραφίες ἀπό τόν ἑορτασμό τῶν Θεοφανίων ἀπό 
διαδικτυακές συλλογές (πηγές: Παλιές εἰκόνες καί φωτογραφίες τῆς Ἑλλάδας, Ὁμάδα 
https://www.facebook.com/profile.php?id=100064630394437, καί https://thecaller.gr/)  

Τό περιοδικό Ἐφημέριος δέν εὐθύνεται γιά τό γλωσσικό ἰδίωμα τῶν ἀρθρογράφων του.

Δέν ἐπιτρέπεται ἡ ἀναδημοσίευση, ἡ ἀναπαραγωγή –ὁλική ἤ μερική– τοῦ περιεχομένου 
τοῦ περιοδικοῦ Ἐφημέριος καθ’ οἱονδήποτε τρόπο. Ἐπιτρέπεται μόνον ἡ παράθεση 
ἀποσπασμάτων ἀποκλειστικῶς γιά ἐπιστημονικούς καί ἐκπαιδευτικούς σκοπούς, μέ 
ἀναφορά τῆς πηγῆς προελεύσεως.



Τεῦχος 1ον Ἰανουάριος - Φεβρουάριος 2026 1

ΠΕΡΙΟΔΙΚΟ ΓΙΑ ΤΟΥΣ ΙΕΡΕΙΣ

Τεῦχος 1ονἜτος 75ον Ἰανουάριος - Φεβρουάριος 2026

Π ε ρ ι ε χ ό μ ε ν α

ΑΛΕΞΑΝΔΡΟΥ ΚΑΤΣΙΑΡΑ, Εἰσοδικόν	 3
	
πρωτ. ΕΥΑΓΓΕΛΟΥ ΠΑΧΥΓΙΑΝΝΑΚΗ, Εἰσοδεύοντας ἐν χρόνῳ 

στό ἄχρονο τῆς Βασιλείας τοῦ Θεοῦ	 5 

π. ΔΗΜΗΤΡΙΟΥ ΜΠΑΘΡΕΛΛΟΥ, Οἱ διωγμοί τῶν Χριστιανῶν	 8
5
ΜΙΛΤΙΑΔΟΥ ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΥ, Ὁ προφήτης τῆς μεσσιανικῆς ἐλπίδας	 10
	
π. ΙΩΑΝΝΟΥ ΣΚΙΑΔΑΡΕΣΗ, Πεντηκοστή (Μέρος Δ´)	 13

ΔΗΜΗΤΡΗ ΜΑΥΡΟΠΟΥΛΟΥ, Ἡ σωτηρία ὡς μετοχή 
στή φύση τοῦ Χριστοῦ, Α´	 16

ΠΑΝΑΓΙΩΤΗ Ι. ΣΚΑΛΤΣΗ, Ἱερά Λείψανα κατά τή Μεγάλη Εἴσοδο (γ)	 19

πρωτ. ΓΕΩΡΓΙΟΥ ΔΟΡΜΠΑΡΑΚΗ, Ὁ ἅγιος Μέγας Βασίλειος 	 21

πρωτ. ΒΑΣΙΛΕΙΟΥ ΘΕΡΜΟΥ, Κυριακή τοῦ Ἀσώτου	 23

Ἀρχιμ. ΑΜΦΙΛΟΧΙΟΥ ΜΗΛΤΟΥ, Ἰχνηλατώντας τήν συνοδικότητα (ΧΧ)	 25

Ἀρχιμ. ΧΡΥΣΟΣΤΟΜΟΥ-ΓΡΗΓΟΡΙΟΥ ΤΥΜΠΑ, Ἡ ἀρχή τῆς ἐλευθερίας 
τοῦ προσώπου στήν Ποιμαντική 	 28 

πρωτ. ΧΡΥΣΟΒΑΛΑΝΤΗ ΘΕΟΔΩΡΟΥ, Λεξικό Λειτουργικῶν Ὅρων:
Βασιλική πύλη - Βῆμα ἅγιον 	 30

Ἀρχιμ. ΠΑΝΤΕΛΕΗΜΟΝΟΣ ΤΣΟΡΜΠΑΤΖΟΓΛΟΥ, VΙΙ. Ἡ ἀποστολή 
στή Μοραβία	 32

πρωτ. ΒΑΣΙΛΕΙΟΥ Α. ΓΕΩΡΓΟΠΟΥΛΟΥ, Inri Cristo. 
Ἕνας σύγχρονος Βραζιλιάνος ψευδόχριστος	 35 



Τεῦχος 1ον2 Ἰανουάριος - Φεβρουάριος 2026

Ἀρχιμ. ΘΕΟΦΙΛΟΥ ΛΕΜΟΝΤΖΗ, Ἡ πραγματικότητα τῆς ἐνανθρωπήσεως 
τοῦ Χριστοῦ καί ἡ πλάνη τῆς Νέας Ἐποχῆς	 37

ΣΤΑΥΡΟΥ ΓΟΥΛΟΥΛΗ, Τόποι τῶν “Πειρασμῶν”: α) Ἔρημος, β) Ἱερόν, 
γ) Ὄρος ὑψηλόν (Μθ 4.1-11)	 39
	

Μακαριστοῦ Μητρ. Ζιχνῶν καί Νευροκοπίου ΝΙΚΟΔΗΜΟΥ, Τελετουργικά	
Θέματα. 5. Εἰδικές διατάξεις καί ὑποχρεώσεις 	 41

ΚΩΣΤΑ ΤΣΙΑΝΤΗ, Τεχνολογία καί κοινωνία. Μέθοδος προσέγγισης 
τοῦ τεχνολογικοῦ φαινομένου	 45

Βιβλιοπαρουσίαση	 47

Ἐφημεριακά	 48

Ἀργύρης Ἐφταλιώτης (1849-1923)
«Ἡ Διαμάντω»
(ἀπόσπασμα)*

Ἡ Διαμάντω, σὰν κορίτσι ποῦ εἶταν, δὲ σηκώθηκε νὰ πάῃ στὴν ἐκκλησιά. Ση-
κώθηκε ὅμως μισὴ ὥρα πρὶ νὰ ξημερώσῃ, ἄναψε τὴ φωτιά, συγύρισε τὸ σπίτι κι 
ὅταν ἄρχιζε τὸ βαθὺ γαλάζιο τοὐρανοῦ νὰ γίνεται πιὸ ἀνοιχτὸ καὶ καθάριο, πῆγε 
καὶ κάθισε στὸ παράθυρο, μὲ τὸ μαγγάλι κοντὰ καὶ κάθε τζάμι τοῦ παραθύρου 
κλεισμένο, καὶ κοίταε κατὰ τὴν ἐκκλησιά. Εἶταν ἡ ὥρα ποῦ ἔβγαινε ὁ κόσμος νὰ 
πάῃ στὸν ποταμό, νὰ κάμουν τὸν ἁγιασμό, καὶ νὰ ρίξουν καὶ τὸ Σταυρό. Ἀπὸ τὴν 
ἐκκλησιὰ σὰ βγήκανε νὰ τοὺς δῇ δὲ μποροῦσε, ἂν καὶ μισάκουγε τὶς κατανυχτικὲς 
ψαλμῳδίες, γιατὶ καὶ πολὺ μακριὰ δὲν εἴτανε. Μὰ σὲ λίγη ὥρα πρόβαλαν τὰ ξε-
φτέρια καὶ τὰ κονίσματα στὸν κατηφορικὸ δρόμο τοῦ γιαλοῦ, ὕστερα φάνηκαν κ᾽ οἱ 
χρυσοφορεμένοι παπάδες, κατόπι οἱ ψαλτάδες, οἱ ἀναγνῶστες, καὶ πιὰ ὁ ἀτέλειω-
τος κόσμος, ἄντρες καὶ γυναῖκες, ποῦ κατάντησε νὰ εἶναι τὰ ξεφτέρια κάτω στὸν 
ἄμμο, κι αὐτοὶ ἀκόμα δὲν πρόβαλαν ὅλοι, γιατὶ κ᾽ οἱ τρεῖς ἐνορίες εἶχαν ἀνταμωθῆ 
πρὶ νὰ ξεκινήσουν. Κ᾽ ἔτσι ὅλος ὁ δρόμος εἴτανε ἀνθρώπινη μυρμηγκιά.

* Ἀργύρης Ἐφταλιώτης, Νησιώτικες ἱστορίες, Ἀθήνα: Βιβλιοπωλεῖον τῆς «Ἑστίας» 
1984, σ. 177



Τεῦχος 1ον Ἰανουάριος - Φεβρουάριος 2026 3

Εἰσοδικόν

Σεβαστοί πατέρες,

Τό πρῶτο τεῦχος τοῦ περιοδικοῦ Ἐφημέριος γιά τό ἔτος 2026, ἀρχίζει μέ τή 
στήλη «Προσόμοια», ὅπου δημοσιεύεται ἡ μελέτη τοῦ πρωτοπρ. Εὐαγγέλου Παχυ-
γιαννάκη μέ τίτλο: «Εἰσοδεύοντας ἐν χρόνῳ στό ἄχρονο τῆς Βασιλείας τοῦ Θεοῦ. 
(Τυπική καί θεολογική ἑρμηνεία τοῦ Καιροῦ)». 

Ἀκολουθεῖ τό κείμενο τοῦ π. Δημητρίου Μπαθρέλλου, «Οἱ διωγμοί τῶν Χρι-
στιανῶν» (στήλη: «Ἡ Ἐκκλησία διαλέγεται»), τό ὁποῖο ἀναφέρεται στούς σύγχρο-
νους διωγμούς πού ὑφίστανται οἱ χριστιανικοί πληθυσμοί στή Νιγηρία, τή Σαουδι-
κή Ἀραβία, τήν Κίνα καί ἄλλες χῶρες τοῦ κόσμου.  

Στή μνήμη τοῦ προφήτη Ζαχαρία (8 Φεβρουαρίου) εἶναι ἀφιερωμένο τό σχόλιο 
τοῦ καθ. Μιλτιάδη Κωνσταντίνου, μέ τόν ἰδιαίτερο τίτλο «Ὁ προφήτης τῆς μεσ-
σιανικῆς ἐλπίδας» (στήλη: «Παλαιοδιαθηκικά»). Τό τέταρτο καί τελευταῖο μέρος 
τοῦ περί Πεντηκοστῆς μελετήματος τοῦ π. Ἰωάννη Σκιαδαρέση, δημοσιεύεται στή 
στήλη «Καινοδιαθηκικοί ἀναβαθμοί», μέ τόν εἰδικότερο τίτλο «Τό Ἅγιο Πνεῦμα καί 
ἡ πορεία τῆς Ἐκκλησίας». 

Στή στήλη: «Ἐκκλησιολογικά», ὁ Δημήτρης Μαυρόπουλος συνεχίζει νά πραγμα-
τεύεται τήν «Ταυτότητα τῆς Ἐκκλησίας», μέ τό πρῶτο μέρος τοῦ μελετήματος  «Ἡ 
σωτηρία ὡς μετοχή στή φύση τοῦ Χριστοῦ», ἐνῶ στή στήλη «Λειτουργικές ἀπορί-
ες», ὁ καθ. Παναγιώτης Ἰ. Σκαλτσῆς ὁλοκληρώνει τήν πραγμάτευση τοῦ θέματος 
«Ἱερά Λείψανα κατά τή Μεγάλη Εἴσοδο». 

Στόν Μέγα Βασίλειο εἶναι ἀφιερωμένο τό κήρυγμα τοῦ πρωτοπρ. Γεωργίου Δορ-
μπαράκη (στήλη: «Διακονία τοῦ Λόγου, 1»), ἐνῶ τό κήρυγμα τοῦ πρωτοπρ. Βασι-
λείου Θερμοῦ στήν Κυριακή τοῦ Ἀσώτου (στήλη: «Διακονία τοῦ Λόγου, 2»). 

Ὁ Ἀρχιμ. Ἀμφιλόχιος Μῆλτος πραγματεύεται τήν ἔννοια τῆς συνοδικότητας κατά 
τόν Ἅγιο Κυπριανό Καρθαγένης, στό πλαίσιο τῆς μελέτης του «Ἰχνηλατώντας τή 
συνοδικότητα» (στήλη: «Ἐν διαλόγῳ»), ἐνῶ στή στήλη «Ποιμαντικοί προβλημα-
τισμοί» δημοσιεύεται τό κείμενο τοῦ Ἀρχιμ. Χρυσοστόμου-Γρηγορίου Τύμπα μέ 
τίτλο «Ἡ ἀρχή τῆς ἐλευθερίας τοῦ προσώπου στήν Ποιμαντική». 

Στή στήλη: «Λεξικό Λειτουργικῶν Ὅρων», ὁ πρωτοπρ. Χρυσοβαλάντης Θεοδώ-
ρου δημοσιεύει τά λήμματα «Βασιλική πύλη», «Βῆλον» καί «Βῆμα ἅγιον».  

Ἡ ἱστορική πραγματεία τοῦ Ἀρχιμ. Παντελεήμονος Τσορμπατζόγλου γιά τούς 
ἀδελφούς Κύριλλο καί Μεθόδιο συνεχίζεται μέ τήν παρουσίαση τῆς ἀποστολῆς 



Τεῦχος 1ον4 Ἰανουάριος - Φεβρουάριος 2026

τους στή Μοραβία (στήλη: «Κύριλλος καί Μεθόδιος καί βυζαντινός κόσμος τῆς 
κεντροανατολικῆς Εὐρώπης»). 

Στή στήλη: «Πρός διάκρισιν» ὁ πρωτοπρ. Βασίλειος Ἀ. Γεωργόπουλος, στό μελέ-
τημα μέ τίτλο «Inri Cristo. Ἕνας σύγχρονος Βραζιλιάνος ψευδόχριστος», ἀναφέρε-
ται στόν Inri Cristo, ἕνα Βραζιλιάνο πού ἰσχυρίστηκε ὅτι εἶναι μετενσάρκωση τοῦ 
Χριστοῦ, περιγράφοντας τή δράση καί τίς ψευδοδιδασκαλίες του.  

Ὁ Ἀρχιμ. Θεόφιλος Λεμοντζῆς ἀναπτύσσει τό θέμα: «Ἡ πραγματικότητα τῆς 
ἐνανθρωπήσεως τοῦ Χριστοῦ καί ἡ πλάνη τῆς Νέας Ἐποχῆς» στή στήλη: «Ἀναβίω-
ση ἀρχαίων αἱρέσεων μέ νέο προσωπεῖο».

«Τόποι τῶν “Πειρασμῶν”: α) Ἔρημος, β) Ἱερόν, γ) Ὄρος ὑψηλόν (Μθ 4.1-11)» 
εἶναι ὁ τίτλος τοῦ μελετήματος τοῦ Σταύρου Γουλούλη στή στήλη «Τό ἀγριέλαιον 
εἰς καλλιέλαιον».

Μέ τήν ἑνότητα: «5. Εἰδικές διατάξεις καί ὑποχρεώσεις», συνεχίζεται ἡ 
ἀναδημοσίευση τοῦ περί Τελετουργικῶν Θεμάτων πονήματος τοῦ μακαριστοῦ 
Μητρ. Ζιχνῶν καί Νευροκοπίου Νικοδήμου (Βαλληνδρᾶ) ἀπό τό περιοδικό 
Ἐκκλησία (στήλη: «Ζητήματα Δεοντολογίας»).

Ὁ καθ. Κώστας Τσιαντῆς, στή στήλη: «Τεχνολογία καί ἄνθρωπος: Προκλήσεις 
τῆς τεχνόσφαιρας», ἔχοντας ὁλοκληρώσει τό ἱστορικό διάγραμμα τῆς τεχνολογικῆς 
ἐξέλιξης ἀπό τήν ἀρχαιότητα ἕως σήμερα, πραγματεύεται τό θέμα «Τεχνολογία 
καί κοινωνία. Μέθοδος προσέγγισης τοῦ τεχνολογικοῦ φαινομένου».

Τά περιεχόμενα τοῦ τεύχους ὁλοκληρώνονται μέ τή στήλη «Βιβλιοπαρουσίαση», 
ὅπου καταγράφονται τά βιβλία καί περιοδικά πού φθάνουν στόν Ἐφημέριο, καί 
«Ἐφημεριακά», ὅπου οἱ κληρικοί μας ἐνημερώνονται γιά μισθολογικά καί βαθμο-
λογικά θέματα.

Καλή χρονιά! 
Ἀλέξανδρος Ἰ. Κατσιάρας

Ὁ ἁγιασμός τῶν ὑδάτων στή Σάμη τῆς Κεφαλονιᾶς (δεκ. 1960)



Τεῦχος 1ον Ἰανουάριος - Φεβρουάριος 2026 5

ΠΡΟΣΟΜΟΙΑ

Εἰσοδεύοντας ἐν χρόνῳ 
στό ἄχρονο τῆς Βασιλείας τοῦ Θεοῦ

(Τυπική καί θεολογική ἑρμηνεία τοῦ Καιροῦ)
πρωτ. Εὐαγγέλου Παχυγιαννάκη

Ἡ τυπική διάταξη τοῦ Καιροῦ
α) Ὁ Καιρός τῶν Ἱερέων μή ὄντος Ἐπι-
σκόπου. Κατά κανόνα λαμβάνεται στόν 
Σολέα, ψαλλομένων τῶν Καθισμάτων 
τοῦ Ὄρθρου ἤ κατά παλαιοτέρα τάξη 
μετά την 6η ᾨδή τῶν Κανόνων. Ἐξερ-
χόμενοι τοῦ ἱεροῦ Βήματος, μεταβαί-
νουν ἐκ τῆς δεξιᾶς καί ἀριστερᾶς θύρας 
(Ἱερεῖς καί Διάκονοι), φέροντες ράσο, 
καμηλαύκι1, μόνο του ἤ μέ ἐπιρριπτά-
ριο, ἀναλόγως ὁ καθείς μέ τά διάσημα 
τοῦ ὀφικίου του. Προσέρχονται ἐνώπι-
ον τοῦ ἐπισκοπικοῦ Θρόνου καί ποιοῦν 
πρό αὐτοῦ μετάνοια καί, ἐν συνεχείᾳ, 
ἔρχονται πρό τῆς κλειστῆς Ὡραίας Πύ-
λης, καί ἄρχονται τῆς ἀκολουθίας τοῦ 
Καιροῦ, ποιοῦντες προσκυνήματα τρία, 
λέγοντες ἕκαστος καθ’ ἑαυτόν: «Ὁ 
Θεὸς ἱλάσθητί μοι τῷ ἁμαρτωλῷ…». 
Κατόπιν λέγουν τά τρία κατανυκτικά 
τροπάρια «Ἐλέησον ἡμᾶς….» καί εἰς 
τό «Καὶ νῦν…» ἀνοίγονται τά βημόθυ-
ρα. Σημειωτέον ὅτι «τό τροπάριον αὐτό 
ὁμιλεῖ περί τῆς πύλης τῆς εὐσπλαχνίας 
τῆς Θεοτόκου καί οὐχί περί τῆς Ὡραί-
ας Πύλης», σημειώνει ὁ Ἀρχιμ. Δοσίθε-
ος2, καί ἔπειτα ἄρχεται ἡ κατά σειράν 
προσκύνηση τῶν εἰκόνων τοῦ τέμπλου, 
ἀπό ὅλους πού λαμβάνουν Καιρόν. Ἔρ-
χονται πάλι μπροστά στήν Ὡραία Πύλη 
καί ὁ πρῶτος τῇ τάξει λέει τήν εὐχή: 

«Κύριε, ἐξαπόστειλον τὴν χεῖράν σου…
καὶ ἐνίσχυσόν με… ἵνα ἀκατακρίτως 
παραστὰς τῷ φοβερῷ σου βήματι τὴν 
ἀναίμακτον ἱερουργίαν ἐπιτελέσω…». 
Σέ μερικές φυλλάδες ἡ εὐχή ἀναφέρε-
ται στόν πληθυντικό «ἐνίσχυσον ἡμᾶς», 
δοκιμότερο ὅμως εἶναι νά λέγεται στόν 
ἑνικό, ἀφοῦ ἕνας πάντοτε εἶναι ὁ Θύτης, 
ὁ τελῶν τήν ἀναίμακτον ἱερουργία, οἱ δέ 
λοιποί εἶναι ἁπλῶς οἱ συλλειτουργοί καί 
συμπαρεδρεύουν. Ἐπίσης «οὐδέ πάντες 
λαμβάνουσι “Καιρόν”3. Ἀρκεῖ μόνον ὁ 
τῇ τάξει πρῶτος. Ἰστέον δ’ ὅτι διακόνου 
μή ὑπάρχοντος, λέγει τά τροπάρια μό-
νος του ὁ ἱερεύς»4. Μετά τήν Ἀπόλυση 
στρέφονται πρός τόν λαό καί δι’ ἐλα-
φρᾶς ὑποκλίσεως ζητοῦν συγχώρεση μέ 
τά χέρια σταυρωμένα ἐπί τοῦ στήθους.

Ἀκολούθως εἰσέρχονται στό ἱερό Βῆμα 
κατ’ ἀντίθετη πορεία τῆς ἐξόδου τους, 
λέγοντας καθ’ ἑαυτούς: «Εἰσελεύσομαι 
εἰς τὸν οἶκόν σου….» καί ἀσπάζονται 
τήν ἁγία Τράπεζα καί τό ἱερό Εὐαγγέ-
λιο ὁ Ἱερεύς, καί μόνο τήν ἁγία Τράπε-
ζα ὁ Διάκονος καί ἀπέρχονται ἀπεκδυ-
όμενοι τά κοσμικά τους ἐνδύματα καί 
ἐνδυόμενοι τά ἄμφιά τους, κατά τήν 
τάξη τοῦ ἰσχύοντος Ἱερατικοῦ. «Χρή δέ 
γινώσκειν ὅτι οὐδέποτε ἀποτίθενται τά 
πρός ἔνδυσιν ἱερά ἄμφια, εἴτε ἱερέως 
εἴτε Ἐπισκόπου ἐπί τῆς ἁγίας Τραπέ-



Τεῦχος 1ον6 Ἰανουάριος - Φεβρουάριος 2026

ζης. Τοῦτο ἀνοίκειον καί πανυπερασε-
βέστατόν ἐστιν. Ὁμοίως ἐννοεῖται καί 
κατά τήν ἀπέκδυσιν, ὅπου τινές ἀδεῶς 
καί ὑπερφιάλως τακτοποιοῦσι καί δι-
πλοῦσι τά ἑαυτῶν ἄμφια»5.

Ὁ «Καιρός κατά τήν Θ. Λειτουργία 
τῶν Προηγιασμένων Δώρων, δέν λαμ-
βάνεται ὅπως στίς Θ. Λειτουργίες τοῦ 
ἱεροῦ Χρυσοστόμου καί τοῦ Μεγάλου 
Βασιλείου, ἀλλά λαμβάνεται “κατά ἕνα 
ἀπέριττο καί ἀρχαιοπρεπῆ τρόπο, τόσο 
ταιριαστό μέ τόν "συνεσκιασμένο" καί 
"πενθηρό", κατά τόν Θεόδωρο Στουδίτη, 
χαρακτῆρα τῶν Προηγιασμένων”, μόνο 
μέ μετάνοια στόν Ἐπισκοπικό θρόνο 
καί προσκυνήματα τρία πρό τῆς Ὡραίας 
Πύλης ἐν σιγῇ ἤ μέ τό “Ὁ Θεός ἱλάσθη-
τί μοι τῷ ἁμαρτωλῷ…” ἤ τό “Δι’ εὐχῶν 
τῶν ἁγίων πατέρων ἡμῶν…” ψιθυριστά 
καί ἀσπασμόν τῶν Ἁγίων εἰκόνων»6. 

Καταλληλότερος χρόνος εἶναι «ἀμέ-
σως μετά τήν ἔναρξη τῆς Θ΄ Ὥρας, οὕτως 
ὥστε νά εἶναι ἐνδεδυμένος (ὁ ἱερεύς) γιά 
νά θυμιάσει κατά τήν ψαλμωδία τῶν Μα-
καρισμῶν ἤ μετά τό “Ὁ Θεὸς οἰκτειρῆσαι 
ἡμᾶς”. Ἄν ὁ ἱερεύς κρίνει ἀνεπαρκῆ τόν 
χρόνον αὐτόν γιά νά λάβει Καιρόν, νά ἐν-
δυθεῖ καί νά θυμιάσει, μπορεῖ, βεβαίως, 
νά λάβει Καιρόν καί ἐνωρίτερον», σημει-
ώνει ὁ ἀείμνηστος Ἰ. Φουντούλης.7 

Τό πότε διεμορφώθη καί εἰσήχθη ἡ 
Ἀκολουθία τοῦ Καιροῦ στή σημερι-
νή της μορφή δέν τό γνωρίζουμε, εἶναι 
προφανῶς ἀντικείμενο πληρεστέρας 
ἐρεύνης. Πάντως, ἀπό τούς πρώτους 
χρόνους ὑπῆρχε σέ ἁπλές μορφές ἡ προ-
ετοιμασία τῶν κληρικῶν πού ἐπρόκειτο 
νά τελέσουν τό μυστήριοντῆς Θείας Εὐ-
χαριστίας καί «ἡ ἔναρξη τῆς θείας λει-

τουργίας ἐσημειοῦτο δι’ ἁγιογραφικῶν 
ἀναγνωσμάτων, ἐνδεδυμένων τῶν λει-
τουργῶν, εἰς τά παστοφόρια καί εἰσερ-
χομένων κατά τήν μικράν Εἴσοδον εἰς τό 
Ἱερόν Βῆμα. Ἡ διάταξη αὐτή εἶναι με-
ταγενεστέρα (πιθανῶς ἀπό τοῦ Η΄ ἕως 
τοῦ ΙΒ΄ αἰῶνος), διότι ἡ ἀπό τοῦ Εὐλο-
γημένη καί τῶν Ἀντιφώνων μετά τῶν 
Συναπτῶν ἔναρξις τῆς Θ. Λειτουργίας 
δέν ἀποτελεῖ στοιχεῖον πρωταρχικόν 
αὐτῆς, ἀλλά διαμόρφωσιν συντελεσθεῖ-
σαν βραδύτερον»8. 

Στήν ἀρχαιότερη Λειτουργία τοῦ Ἁγί-
ου Ἰακώβου τοῦ Ἀδελφοθέου σημειώ-
νει γιά τόν Καιρό, ὁ Ἀριστ. Πανώτης9: 
«Ἐπιστάντος τοῦ Καιροῦ τῆς ἱερουργί-
ας ὁ Προεστώς καί οἱ τυχόν συλλειτουρ-
γοί αὐτοῦ προσέρχονται εἰς τό Σκευο-
φυλάκιον (Διακονικόν) τοῦ Ἱεροῦ Βή-
ματος, ἔνθα τοποθετεῖται τό Εὐαγγέλιον 
ἐν μέσῳ δύο κηρίων. Ποιοῦσιν εὐλαβῶς 
τρία προσκυνήματα. Ὁ Διάκονος· Εὐλό-
γησον. Ὁ Ἱερεύς· Δόξα τῷ Πατρί……Ὁ 
Διάκονος· Ἀμήν· Ὁ Ἱερεύς τήν εὐχήν· Ἐν 
πλήθει ἁμαρτιῶν…. Ἅπαντες ἀσπάζο-
νται τό Εὐαγγέλιον καί ἐάν προεξάρχη 
Ἐπίσκοπος, τό Πρεσβυτέριον ἀσπάζεται 
καί τήν δεξιάν αὐτοῦ καί ἄρχονται ἅπα-
ντες τῆς ἐνδύσεως τῶν Ἱερῶν Ἀμφίων, 
εἴτε λέγοντες τόν Ν΄ Ψαλμόν, εἴτε τούς 
συνήθεις στίχους ἤ τήν ἀκόλουθον εὐχήν 
μυστικῶς (χαμηλοφώνως): Δέσποτα Κύ-
ριε ὁ Θεός….».

Ὅλες οἱ ἁγιαστικές καί μυστηριακές 
πράξεις τῆς Ἐκκλησίας μας ἔχουν ἀνά-
γκη Καιροῦ, ἐπειδή ὅλες γίνονται ἐν χρό-
νῳ καί σκοπός ὅλων αὐτῶν τῶν λατρευ-
τικῶν πράξεων εἶναι νά μεταβάλλουν τόν 
χρόνον εἰς Καιρόν, ἀφοῦ τά πάντα στή 



Τεῦχος 1ον Ἰανουάριος - Φεβρουάριος 2026 7

ζωή τῆς Ἐκκλησίας εἶναι ἀποφασιστικές 
στιγμές σωτηρίας καί ἐντάσσονται στήν 
μεταμορφωτική ὑπόσταση τοῦ λειτουρ-
γικοῦ χρόνου, πού, ὡς χρόνος σωτηρίας, 
βιώνεται ὡς ἕνα διαρκές παρόν. 

Ἕνας Ἁγιασμός, ἕνα Τρισάγιο, μιά 
Παράκληση, μιά Δέηση, δέν εἶναι ἁπλά 
χρονικά γεγονότα ἀλλά ἐσχατολογικά, 
πού συντελοῦν στό μυστήριο τῆς μετα-
μορφώσεως τοῦ χρόνου εἰς καιρόν σω-
τηρίας, ὁ ὁποῖος ἀποτυπώνεται καί βι-
ώνεται σ’ αὐτές τίς ἁπλές καθημερινές, 
λατρευτικές, ἁγιαστικές καί μυστηρια-
κές πράξεις τῆς Ἐκκλησίας. Ἑπομένως, 
ὅλες αὐτές καί πολλές ἄλλες ἐντάσσο-
νται καί πρέπει νά ἐντάσσονται στήν 
εὐρύτερη ἔννοια τοῦ Καιροῦ. Τέτοιες 
εἰσοδευτικές «εὐχές» μπορεῖ κανείς νά 
ἀρδεύσει πάμπολλες ἀπό τήν πράξη 
εὐλαβῶν Ἱερέων, οἱ ὁποῖες στήν ποι-
κιλότητα τῶν μορφῶν τους συνάδουν 
πρός τή συνείδηση τῆς Ἐκκλησίας, ὡς 
ἔκφρασης τῆς λειτουργικῆς δυνάμεως 
τῆς παραδόσεώς της.

Σχετικά μέ τά Μυστήρια τοῦ ἱεροῦ 
Βαπτίσματος, τοῦ Χρίσματος καί τοῦ 
Γάμου δέν ὑπάρχει θέμα, ἀφοῦ στήν ἀρ-
χική πράξη τῆς Ἐκκλησίας ἦταν ἐνταγ-
μένα στό Μυστήριο τῆς Θείας Εὐχαρι-
στίας. Καί ἄν δέν ἐπανέλθομε σ’ αὐτή 
τήν παλαιά τάξη θά βρισκόμαστε πάντα 
σέ ἀταξία. Τό μόνο πού ἀπομένει ἀκόμη 

συνδεδεμένο μέ τή Θεία Λειτουργία εἶ-
ναι τό Μυστήριο τῆς Ἱερωσύνης.

Ὁ Καιρός τί εἶναι; Εἶναι προετοιμασία. 
Ἡ προετοιμασία τῶν λειτουργῶν γιά τήν 
τέλεση τῶν ἁγιαστικῶν ἤ μυστηριακῶν 
πράξεων τῆς Ἐκκλησίας. Μποροῦμε, συ-
νεπῶς, νά τελέσομε κάποια ἀπό αὐτές, 
χωρίς προετοιμασία; Ἀσφαλῶς ὄχι. Εἰδι-
κά, ἡ Ἀκολουθία τοῦ Καιροῦ εἶναι μιά 
«κωδικοποιημένη» εὐχετική προετοιμα-
σία. Ὑπό τήν ἔννοια αὐτή προσγειωνόμα-
στε στήν ἀπόλυτη πραγματικότητα τῆς 
διακονίας μας, ἀξιολογώντας τήν κάθε 
στιγμή τῆς ζωῆς μας Χριστοκεντρικά, 
ἀφοῦ Κέντρον καί ἐντελέχεια τοῦ γραμ-
μικοῦ χρόνου εἶναι ὁ Χριστός, πού μετα-
βάλλει τόν κοσμικό χρόνο σέ λειτουργικό, 
δίνοντάς του καί κατακόρυφη διάσταση. 

Δέν εἴμαστε ἐμεῖς πού ὁδηγούμε-
θα στό μέλλον, ἀλλά ὁ Χριστός καί ἡ 
Βασιλεία Του πού ἦλθαν σ’ ἐμᾶς καί 
ἔτσι ἡ αἰωνιότητα εἰσῆλθε στήν Ἱστο-
ρία· ὁ Χριστός εἶναι τό τέλος, τό «πλή-
ρωμα τοῦ χρόνου» καί ἡ εἴσοδος τοῦ 
κόσμου καί τοῦ ἀνθρώπου εἰσέρχονται 
στόν καιρό καί τό πλήρωμα τῶν ἐσχά-
των. Συμπερασματικά μποροῦμε νά 
ποῦμε ὅτι Καιρός εἶναι ἡ κατάργηση 
τοῦ κοσμικοῦ χρόνου, ἡ ὑπέρβαση καί 
ὁ ἐξαγιασμός του καί ἡ συναίρεση τοῦ 
παρελθόντος καί τοῦ μέλλοντος σέ ἕνα 
συνεχές καί αἰώνιο παρόν.

ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ. 1. Μέχρι τό 1669, οἱ κληρικοί εἶχαν ὡς κάλυμμα τῆς κεφαλῆς τους «τό ἀρχαῖον σκεάδιον», 
πού ἀπερρίφθη ἀπό τόν Τουρκοκρατούμενο Κλῆρο, ἐπειδή καί οἱ Φράγκοι καί οἱ Ἑνετοί, «οἱ ἐχθροί τοῦ 
Σουλτάνου» τό φοροῦσαν. Τό διεδέχθη τό καμηλαύκιον τῶν ἐρημιτῶν, διαφορετικό ὅμως τοῦ σημερινοῦ 
«ὑπερψήλου, ἀκάμπτου βαρέως, ἀνθυγιεινοῦ καί γενιτσαρικήν εὐαισθησίαν ἀποπνέοντος». Γι’ αὐτό, ὅπως 
σημειώνει ὁ πρωτ. Κων. Καλλίνικος «πρέπει νά ἐπανέλθη εἰς τήν ἀρχικήν μορφήν τοῦ χαμηλοῦ, μαλακοῦ καί 
ἀφελοῦς καλογηρικοῦ σκούφου, τοῦ ἐξ ἐρίου μελανοχρόου κατασκευασμένου…», Ὁ Χριστιανικός Ναός…, 
Ἀθήνα 1969, σ. 530. 2. Ἀρχιμ. Δοσίθεος, Ὑπομνηματισμός τῆς Θ. Λειτουργίας, σ. 18, ὑποσημ. 4. 3. Αὐτ., σ. 19, 
σημ. 7. 4. Ἀρχιμ. Δοσίθεος, Διάταξις τῆς Προθέσεως, σ. 19, σημ. 7. 5. Αὐτ., σ. 21, σημ. 11. 6. Ἰ.Μ. Φουντούλης, 
Ἀπαντήσεις..., τ. Α´, σ. 158, 159. 7. Αὐτ., σ. 160. 8. Βλ. ΘΗΕ, τ. 7, στ. 82. 9. Ἡ Θεία Λειτουργία Ἰακώβου τοῦ 
Ἀδελφοθέου, ἔκδ. Ἀρ. Πανώτη, Ἀθήνα 1986, σ. 19.



Τεῦχος 1ον8 Ἰανουάριος - Φεβρουάριος 2026

Η ΕΚΚΛΗΣΙΑ ΔΙΑΛΕΓΕΤΑΙ

Οἱ διωγμοί τῶν Χριστιανῶν
π. Δημητρίου Μπαθρέλλου

Ἐφημ. Ἱ.Ν. Ἀναλήψεως Ντράφι - Ἀναπλ. Καθ. Θεολ. Σχολῆς Τιμίου Σταυροῦ Βοστόνης

Ὁ Πρόεδρος τῶν Ἡνωμένων Πολιτει-
ῶν προέβη πρόσφατα σέ αἰχμηρές 

δηλώσεις ὅσον ἀφορᾶ τούς διωγμούς 
τῶν Χριστιανῶν στή Νιγηρία. Θά πε-
ριμέναμε ἀπό πολλούς ἄλλους ἡγέτες 
δημοκρατικῶν κρατῶν, πού ἐπαίρονται 
γιά τίς εὐαισθησίες τους ἀπέναντι στά 
ἀνθρώπινα δικαιώματα καί τίς ἐλευ-
θερίες, νά εἶχαν κάνει κάτι ἀντίστοιχο, 
εἴτε πρίν εἴτε μετά τίς ἀνωτέρω δηλώ-
σεις – ἀλλά δέν τό ἔκαναν. Ἴσως εἶναι 
ἀπασχολημένοι μέ ἄλλα σοβαρά θέματα 
(ὅπως ἡ νομιμοποίηση τῆς εὐθανασίας ἤ 
τό δικαίωμα τῶν ἀνδρῶν πού δηλώνουν 
γυναῖκες νά χρησιμοποιοῦν τίς γυναι-
κεῖες τουαλέτες) ἤ ἴσως οἱ εὐαισθησί-
ες τους νά εἶναι ἐπιλεκτικές. Τήν ἴδια 
στιγμή, ὡστόσο, ἄνθρωποι ἀπάγονται 
ἤ δολοφονοῦνται, μόνο καί μόνο ἐπειδή 
εἶναι Χριστιανοί. 

Εἶναι ἀλήθεια ὅτι τό φαινόμενο τῆς 
βίας στή Νιγηρία εἶναι πολύπλοκο καί 
θύματά της εἶναι σέ ἀρκετές περιπτώ-
σεις Μουσουλμάνοι. Ὡστόσο, οἱ Χρι-
στιανοί ἀποτελοῦν θύματα τῆς βίας 
αὐτῆς σέ πολύ μεγαλύτερο βαθμό – καί 
προφανῶς δέν μιλᾶμε γιά κάποιες δε-
κάδες ἤ ἑκατοντάδες ἀλλά γιά χιλιάδες 
ἀνθρώπων. Κάποιοι ἀπό αὐτούς ἐκτε-
λέστηκαν ἐπειδή ἀρνήθηκαν νά ἀποκη-
ρύξουν τήν πίστη τους. Πρόκειται γιά 
νεομάρτυρες τοῦ χριστιανισμοῦ, ἕνα 

φαινόμενο πού θυμίζει, κατά τό δή λε-
γόμενον, “ἄλλες ἐποχές”. 

Τό φαινόμενο, βέβαια, θά ἦταν πολύ 
λιγότερο ἐπώδυνο ἄν ἡ Νιγηρία ἀποτε-
λοῦσε τή μόνη σχετική περίπτωση. Δυ-
στυχῶς, ὅμως, κάτι τέτοιο δέν συμβαί-
νει. Σύμφωνα μέ τό World Watch List, 
ἡ Νιγηρία κατέχει τήν ἕβδομη θέση στή 
σχετική λίστα. Προηγοῦνται κατά σειρά 
ἡ Βόρεια Κορέα, ἡ Σομαλία, ἡ Ὑεμένη, ἡ 
Λιβύη, τό Σουδάν, ἡ Ἐρυθραία, καί ἀκο-
λουθοῦν τό Πακιστάν, τό Ἰράν, τό Ἀφ-
γανιστάν, ἡ Ἰνδία, ἡ Σαουδική Ἀραβία 
καί πάει λέγοντας. Οἱ πηγές τῶν διωγ-
μῶν πού ὑφίστανται οἱ Χριστιανοί ποι-
κίλουν. Σέ κάποιες περιπτώσεις, ὅπως ἡ 
Νιγηρία, ἔχουν νά κάνουν μέ τόν ἰσλαμι-
κό ἐξτρεμισμό, σέ ἄλλες, ὅπως ἡ Βόρεια 
Κορέα καί ἡ Κίνα, μέ κομμουνιστικές, 
μετα-κομμουνιστικές, ἤ ἄλλες δικτατο-
ρίες. Συνολικά, περισσότερα ἀπό 380 
ἑκατομμύρια Χριστιανοί σέ περισσότε-
ρες ἀπό πενήντα χῶρες σέ ὅλο τόν κό-
σμο ὑφίστανται διωγμούς ἤ δυσμενεῖς 
διακρίσεις βαριᾶς μορφῆς. Αὐτό ἀντι-
στοιχεῖ σέ ἕναν στούς ἑπτά χριστιανούς 
διεθνῶς, ἕναν στούς πέντε στήν Ἀφρι-
κή, καί δύο στούς πέντε στήν Ἀσία. Τόν 
περασμένο χρόνο δολοφονήθηκαν 4476 
Χριστιανοί, ἀπήχθησαν 4774, ἐνῶ 7679 
χριστιανικοί ναοί καί ἄλλα σχετικά 
κτίρια καταστράφηκαν. Τίς μέρες πού 



Τεῦχος 1ον Ἰανουάριος - Φεβρουάριος 2026 9

Θεοφάνια στό θωρηκτό Ἀβέρωφ τό 1913
(Συλλογή Ε.Λ.Ι.Α)

γραφόταν αὐτό τό ἄρθρο (22 Νοεμβρίου 
2025) ἄγνωστοι ἀπήγαγαν 303 μαθητές 
καί μαθήτριες καί 12 δασκάλους, ἀπό 
ἕνα Ρωμαιοκαθολικό Σχολεῖο τῆς Νιγη-
ρίας.

Ἰδιαίτερο ἐνδιαφέρον παρουσιάζει ἡ 
περίπτωση τῆς Κίνας. Ἡ χριστιανική 
ἱεραποστολή οὐδέποτε κατόρθωσε νά 
παρουσιάσει ἰδιαίτερες ἐπιτυχίες στήν 
Κίνα – ἐκτός ἀπό τίς τελευταῖες δε-
καετίες. Ἄν καί εἶναι δύσκολο νά ἐξα-
σφαλίσει κανείς ἀκριβῆ στοιχεῖα, ὑπο-
λογίζεται ὅτι αὐτή τή στιγμή ὑπάρχουν 
στήν Κίνα περίπου ἑκατό ἑκατομμύρια 
Χριστιανοί. Ἡ ἀπρόσμενη καί ραγδαία 
ἀριθμητική ἄνθηση τοῦ Χριστιανισμοῦ 
στήν Κίνα ἔχει φέρει ἐπανειλημμένα 
τούς κομμουνιστές ἡγέτες της σέ ἀμηχα-
νία. Γιά κάποιο διάστημα οἱ Χριστιανοί 
ζοῦσαν σέ καθεστώς σχετικῆς ἀνοχῆς. 
Ὡστόσο, τά τελευταῖα χρόνια τά πράγ-
ματα ἔχουν ἀρχίσει νά δυσκολεύουν. 
Ὁ ἔλεγχος τοῦ κράτους ἔχει καταστεῖ 
ἀσφυκτικός. Πολλές ἐκκλησίες ὑποχρε-
ώθηκαν νά διακόψουν τή λειτουργία 
τους καί συχνά θρησκευτικοί ἡγέτες κα-
λοῦνται ἀπό τίς ἀρχές “γιά ἕνα τσάι” 
(δηλ. γιά ἀνακρίσεις). Παιδιά καί νέοι 
κάτω τῶν δεκαοχτώ ἐτῶν ἀπαγορεύεται 
νά πᾶνε στήν Ἐκκλησία. Εἶναι βέβαια 
προφανές ὅτι ὁ ἐνδεχόμενος ἐκχριστια-
νισμός τῆς Κίνας θά ἀλλάξει τήν ἀνθρώ-
πινη ἱστορία. 

Ποιά ὅμως εἶναι ἡ δική μας εὐθύ-
νη; Προσωπικά εἶμαι ὑποστηριχτής 
τοῦ Κωνσταντίνειου διακανονισμοῦ. Ὁ 
Καίσαρας ὀφείλει νά ἀναγνωρίσει τό 
αὐτονόητο, ὅτι δηλαδή εἶναι δοῦλος τοῦ 
Θεοῦ, καί νά κλίνει γόνυ στόν Κύριο. Τό 

“οὐδετερόθρησκο” κράτος εἶναι κακή 
ἰδέα (καί θεωρητικά καί πρακτικά). Τό 
κράτος ὅμως πού σέβεται τήν ἀνεξιθρη-
σκία ὄχι. Ἡ θρησκευτική ἐλευθερία θά 
πρέπει νά γίνεται σεβαστή. Τό νά κατα-
πιέζονται, νά διώκονται, νά ἀπάγονται, 
καί νά δολοφονοῦνται Χριστιανοί ἐν 
ἔτει 2025 σέ τόσο πολλά μέρη τῆς γῆς 
μόνο καί μόνο ἐπειδή εἶναι Χριστιανοί 
εἶναι, πολύ ἁπλά, ἀδιανόητο. Ἀκόμη πιό 
ἀδιανόητη ὡστόσο εἶναι ἡ ἐκκωφαντι-
κή σιωπή τοῦ δυτικοῦ κόσμου ἀπένα-
ντι σ’ αὐτό τό συνεχιζόμενο ἔγκλημα. 
Γνωρίζουμε βέβαια ἀπό τόν ἱδρυτή τῆς 
Ἐκκλησίας ὅτι ἡ μοῖρα τοῦ Χριστιανοῦ 
εἶναι τό μαρτύριο – εἴτε ὡς ἄσκηση καί 
ἠθική, εἴτε ὡς ἔκχυση αἵματος. Παρά 
ταῦτα, ὀφείλουμε νά καταγγέλλουμε 
τόν θάνατο τοῦ Δικαίου ἀλλά καί τῶν 
μαθητῶν Του. Αὐτή ἡ καταγγελία, μέ 
λόγια καί μέ ἔργα, εἶναι καθῆκον ὄχι 
μόνο κάθε χριστιανοῦ ἀλλά καί κάθε 
ἀνθρώπου καλῆς θέλησης. 



Τεῦχος 1ον10 Ἰανουάριος - Φεβρουάριος 2026

ΠΑΛΑΙΟΔΙΑΘΗΚΙΚΑ

Ὁ προφήτης τῆς μεσσιανικῆς ἐλπίδας

Σχόλιο στή μνήμη του προφήτη Ζαχαρία (8 Φεβρουαρίου)

Μιλτιάδου Κωνσταντίνου
Ὁμ. Καθηγ. Α.Π.Θ. - Ἄρχ. Διδασκάλου τοῦ Εὐαγγελίου τῆς ΜτΧ Ἐκκλησίας

Ἡ 8η Φεβρουαρίου εἶναι, σύμφωνα 
μέ τό ἑορτολόγιο τῆς Ὀρθόδοξης 

Ἐκκλησίας, ἀφιερωμένη στή μνήμη, με-
ταξύ ἄλλων, τοῦ προφήτη Ζαχαρία, ὁ 
ὁποῖος μαζί μέ τόν σύγχρονό του προ-
φήτη Ἀγγαῖο ἔδρασε κατά τή μεταιχμα-
λωσιακή περίοδο (τέλη τοῦ 6ου π.Χ. αἰ.), 
ἀγωνιζόμενος γιά τήν ἀποπεράτωση τῶν 
ἐργασιῶν ἀνοικοδόμησης τοῦ ναοῦ τῆς 
Ἱερουσαλήμ, πού εἶχαν καταστρέψει οἱ 
Βαβυλώνιοι τό 586 π.Χ. Τά ὁράματα καί 
οἱ προφητεῖες του συγκροτοῦν τό περι-
εχόμενο τοῦ βιβλίου πού φέρει τό ὄνο-
μά του καί κατατάσσεται μεταξύ τῶν 
προφητικῶν ἔργων τῆς ΠΔ, στήν ὁμά-
δα «Δωδεκαπρόφητον». Τό ὄνομα τοῦ 
προφήτη στά ἑβραϊκά, σημαίνει Μνήμη 
τοῦ Κυρίου καί λόγῳ τῶν προφητειῶν 
του, πού συνοψίζουν τίς ἐλπίδες τῆς με-
ταιχμαλωσιακῆς ἰουδαϊκῆς κοινότητας 
γιά ἀποκατάσταση, θά μποροῦσε νά 
χαρακτηριστεῖ ὡς ὁ προφήτης τῆς μεσ-
σιανικῆς ἐλπίδας. Τό ἔνδοξο μέλλον τῆς 
χώρας βρίσκεται γιά τόν προφήτη στό 
πλαίσιο τῆς θεοκρατίας πού θά προκύ-
ψει ἀπό τήν ἀγαστή συνεργασία τοῦ δα-
βιδικοῦ ἡγεμόνα καί τοῦ ἀρχιερέα. 

Τό βιβλίο τοῦ προφήτη Ζαχαρία διαι-
ρεῖται σέ τρία εὐδιάκριτα μεταξύ τους 
μέρη. Στό α´ μέρος (κεφ. 1-8) περιέχο-

νται ὁράματα καί προφητεῖες τῆς περι-
όδου 520-518 π.Χ., πού ἔχουν ὡς θέμα 
τους τήν ἀποκατάσταση τοῦ λαοῦ τοῦ 
Ἰούδα καί τή μεσσιανική ἐποχή. Μετά τήν 
εἰσαγωγή (1:1-6) ἀκολουθεῖ ἕνας κύκλος 
ὀχτώ νυχτερινῶν ὁραμάτων τοῦ προφήτη, 
μέσα ἀπό τά ὁποῖα ὁ Θεός βεβαιώνει τόν 
λαό του γιά τή συνεχῆ παρουσία του κο-
ντά του καί τήν τιμωρία τῶν ἐχθρῶν του, 
ἐνισχύονται οἱ ἡγέτες Ἰησοῦς καί Ζορο-
βάβελ στό ἔργο τους, ἀλλά καί ἐλέγχο-
νται ἡ ἀνομία καί ἡ ἀσέβεια τοῦ λαοῦ, 
ἐνῶ τό τελευταῖο ὅραμα ἔχει ὡς θέμα 
του τήν ἀποστολή τεσσάρων οὐρανίων 
ἁρμάτων ὡς ἀγγελιαφόρων τοῦ Θεοῦ σέ 
ὁλόκληρη τή γῆ προκειμένου νά ἐπανα-
φέρουν τούς ἐξόριστους Ἰουδαίους (1:7-
6:8). Ἡ ἑνότητα κλείνει μέ τή στέψη τοῦ 
ἀρχιερέα Ἰησοῦ πού συμβολίζει τή βαθ-
μιαία συγκέντρωση τῆς ἐξουσίας κατά 
τή μεταιχμαλωσιακή περίοδο στά χέρια 
τοῦ ἱερατείου (6:9-15). Τό α´ μέρος τοῦ 
βιβλίου ὁλοκληρώνεται μέ μιά ἀναδρομή 
στήν ἱστορία τοῦ λαοῦ τοῦ Θεοῦ καί μέ 
διαβεβαιώσεις γιά τό ἔνδοξο μέλλον τῆς 
Ἱερουσαλήμ (κεφ. 7-8). 

Τό β´ μέρος (κεφ. 9-11) συνιστᾶ συλ-
λογή προφητειῶν μέ κύριο θέμα τόν 
ἀναμενόμενο Μεσσία. Τό μέρος αὐτό 
ἔχει ἐντελῶς διαφορετικό χαρακτῆρα 



Τεῦχος 1ον Ἰανουάριος - Φεβρουάριος 2026 11

ἀπό τό προηγούμενο, καθώς δέν ὑπάρ-
χουν χρονολογικές ἐνδείξεις, τό ἱστορικό 
πλαίσιο φαίνεται νά ἔχει ἀλλάξει, καί 
δέν γίνεται ὁποιαδήποτε ἀναφορά στόν 
ναό, οὔτε στά πρόσωπα πού πρωταγω-
νιστοῦν στό πρῶτο μέρος. 

Μέ τό κεφ 12 ἀρχίζει μιά ἄλλη ἑνό-
τητα, ὅπου, ὥς τό κεφ. 14, περιγράφο-
νται σέ πεζό λόγο καί μέ ἀποκαλυπτική 
ὁρολογία οἱ δοκιμασίες ἀλλά καί ἡ ἀνά-
δειξη τῆς ἐσχατολογικῆς Ἱερουσαλήμ σέ 
κέντρο τοῦ κόσμου. 

Ἀπό τίς προφητεῖες τοῦ Ζαχαρία πε-
ρισσότερο γνωστή εἶναι ἐκείνη πού 
ἐξαγγέλλει τήν εἴσοδο στήν Ἱερουσαλήμ 
τοῦ μεσσιανικοῦ ἡγεμόνα καθισμένου σ᾽ 
ἕνα γαϊδουράκι (9:9-10), καθώς ἡ πρώ-
τη χριστιανική κοινότητα εἶδε σ᾽ αὐτήν 
τήν προαναγγελία τῆς θριαμβευτικῆς εἰ-
σόδου τοῦ Ἰησοῦ στά Ἱεροσόλυμα λίγο 
πρίν ἀπό τό πάθος του. Στό κεφ. 12 τοῦ 
ἑβραϊκοῦ πρωτότυπου κειμένου ὅμως 
ὑπάρχει καί μιά ἄλλη προφητεία, στήν 
ὁποία, μάλιστα, παραπέμπει δύο φορές 
ἡ ΚΔ (Ἰωα 9:17 καί Ἀπο 1:7), ἀλλά πού 
στό κείμενο τῶν Ο´ εἶναι, λόγῳ κακῆς 
μετάφρασης, ἀρκετά παραλλαγμένη. 

Τό κεφ. 12 ἀρχίζει μέ τήν ἐξαγγελία 
τῆς καταστροφῆς τῶν ἐχθρῶν τοῦ Ἰσ-
ραήλ, καθώς ὁ Κύριος θά χαρίσει στούς 
ἡγεμόνες τῆς Ἰουδαίας καί στούς κατοί-
κους τῆς Ἱερουσαλήμ θαυμαστή δύνα-
μη, ὥστε νά ὑπερνικήσουν ὅλους τούς 
ἐχθρούς των (Ζαχ 12:1-9). Τήν ἐξαγ-
γελία τῆς νίκης τοῦ Ἰσραήλ ἐπί τῶν 
ἐχθρῶν του καί τῆς ἀποκατάστασης τῆς 
Ἱερουσαλήμ, ἀκολουθεῖ ἀπό τόν στχ 10 
καί ἑξῆς μιά ἐξαγγελία ἐπιστροφῆς τοῦ 
Ἰσραήλ πρός τόν Κύριο. Τήν ἐπέμβαση 

τοῦ Θεοῦ σέ μιά πολεμική ἐπιχείρηση 
διαδέχεται ἡ ἐπέμβασή του σέ πνευμα-
τικό ἐπίπεδο. Τήν ἡμέρα πού ὁ Θεός θά 
καταστρέψει τούς ἐχθρικούς λαούς θά 
ἀναζωογονήσει ἐπίσης τήν πνευματική 
ζωή τοῦ Ἰσραήλ. 

Ἡ πνευματική ἀναγέννηση θά ἀρχίσει 
μέ πρωτοβουλία τοῦ Θεοῦ, ὅταν ὁ Κύρι-
ος ὑπόσχεται ὅτι «ἐκχεῶ ἐπὶ τὸν οἶκον 
Δαυὶδ καὶ ἐπὶ τοὺς κατοικοῦντας Ἱερου-
σαλὴμ πνεῦμα χάριτος καὶ οἰκτιρμοῦ». 
Ἡ ἔκφραση «ἐκχεῶ ἐπί τινα πνεῦμα» 
εἶναι μιά μεταφορά πού παρομοιάζει τό 
πνεῦμα μέ ὑγρό πού χύνεται πάνω σέ 
κάποιον καί τόν γεμίζει. Τό νόημα, ἑπο-
μένως τῆς φράσης εἶναι ὅτι ἡ ἐπέμβαση 
τοῦ Θεοῦ θά ἔχει ὡς συνέπεια τήν ἀλλα-
γή τῶν ἀρνητικῶν διαθέσεων τοῦ λαοῦ 
καί τή μετατροπή τους σέ αἰσθήματα 
καλοσύνης καί εὐσπλαχνίας. Ἡ ἀλλαγή 
τῶν διαθέσεων ἀφορᾶ ὅλους, τόσο τίς 
ἡγετικές τάξεις (τὸν οἶκον Δαυίδ) ὅσο 
καί τόν ἁπλό λαό (τοὺς κατοικοῦντας 
Ἱερουσαλήμ). 

Τά ἀποτελέσματα ὅμως τῆς ἐπέμβα-
σης τοῦ Θεοῦ περιγράφονται διαφορε-
τικά στίς δύο παραδόσεις τοῦ κειμένου. 
Σύμφωνα μέ τήν κατά λέξη ἀπόδοση 
τοῦ μασωριτικοῦ ἑβραϊκοῦ κειμένου 
(Μ), ὁ Κύριος ἀναμένει ὅτι «Τότε, θά 
στρέψουν τό βλέμμα τους σ᾿ ἐμένα τόν 
ὁποῖο τρύπησαν». Ἐπειδή ὅμως μιά 
τέτοια ἀπόδοση δημιουργεῖ εὔλογα ἑρ-
μηνευτικό πρόβλημα, καθώς δύσκολα 
μπορεῖ νά γίνει ἀποδεκτή ἡ ἰδέα ὅτι ὁ 
λαός τρύπησε μέ κάποιο αἰχμηρό ἀντι-
κείμενο τόν Θεό του, ἀρκετές σύγχρονες 
μεταφράσεις ἀντικαθιστοῦν τή φράση 
«σ᾽ ἐμένα» μέ τή φράση «σ᾽ ἐκεῖνον», 



Τεῦχος 1ον12 Ἰανουάριος - Φεβρουάριος 2026

προσαρμόζοντας τήν ἀπόδοση μέ τήν 
παράθεση τοῦ χωρίου στό Ἰωα 19:37. 
Μέ τήν ἀπόδοση αὐτή συμφωνεῖ καί 
ἡ ἀρχαία μετάφραση τοῦ Θεοδοτίωνα 
(ἀρχές τοῦ 2ου μ.Χ. αἰ.), δέν ὑποστηρί-
ζεται ὅμως ἀπό τή χειρόγραφη παράδο-
ση τοῦ πρωτότυπου ἑβραϊκοῦ κειμένου. 
Ἀπό τίς ἑλληνικές μεταφράσεις ἡ μετά-
φραση τοῦ Νεοφύτου Βάμβα ἀποδίδει 
τό χωρίο ὡς «καὶ θέλουσιν ἐπιβλέψει 
πρὸς ἐμέ, τὸν ὁποῖον ἐξεκέντησαν», ἐνῶ 
ἡ νέα μετάφραση τῆς Ἑλληνικῆς Βιβλι-
κῆς Ἑταιρίας παραλλάσσει ἐλαφρῶς τό 
κείμενο καί τό μεταφράζει ὡς: «Τότε θά 
στρέψουν τά βλέμματά τους σ’ ἐμένα ἐξ 
αἰτίας ἐκείνου πού τόν τρύπησαν». Νε-
ότεροι ἑρμηνευτές προτείνουν καί ἄλλες 
λύσεις καμιά ὅμως δέν γίνεται εὐρύτε-
ρα ἀποδεκτή. 

Ἡ ἀσάφεια τοῦ ἑβραϊκοῦ κειμένου 
ἐπιτείνεται ἀκόμα περισσότερο στή Με-
τάφραση τῶν Ο´, ἡ ὁποία ἀποδίδει τό 
χωρίο ὡς «Τότε, θά στρέψουν τό βλέμμα 
τους σ᾿ ἐμένα ἐξ αἰτίας τῶν ἀλαζονικῶν 
τους πανηγυρισμῶν καί θ᾽ ἀρχίσουν νά 
θρηνοῦν γι᾿ αὐτόν σάν νά θρηνοῦν ἕνα 
ἀγαπημένο πρόσωπο καί σάν νά πενθοῦν 
ἀπελπισμένα τόν πρωτότοκό τους». Ἡ 
φράση πού διαφοροποιεῖ οὐσιαστικά τό 
κείμενο τῶν Ο´ ἀπό ἐκεῖνο τοῦ Μ εἶναι 
ἡ «ἀνθ᾿ ὧν κατωρχήσαντο». Ἡ ἐπιλογή 
τοῦ ρήματος κατορχέομαι, πού σημαίνει 
χορεύω θριαμβευτικά, φέρομαι μέ κα-
κία, ἐμπαίζω, ὀφείλεται πιθανότατα σέ 
λανθασμένη ἀνάγνωση τοῦ ἑβραϊκοῦ ρή-
ματος τρυπῶ, καθώς τά γράμματα τῶν 
δύο ρημάτων ἔχουν παρόμοια μορφή καί 
συχνά ἡ διάκρισή τους στά χειρόγραφα 
εἶναι ἰδιαίτερα δύσκολη. Δέν ἀποκλείε-

ται βέβαια ὁ μεταφραστής νά ἀντικα-
τέστησε ἐπίτηδες τό ρῆμα τρυπῶ μέ τό 
κατορχέομαι γιά θεολογικούς λόγους, 
θέλοντας νά τονίσει τήν πνευματική διά-
σταση τῆς προσβολῆς πρός τόν Θεό. 

Ἡ ἀπάντηση τοῦ λαοῦ ἀπέναντι στήν 
παρέμβαση τοῦ Θεοῦ εἶναι μεταστροφή, 
πένθος, συντριβή. Ἡ συνέχεια τοῦ στί-
χου ὅμως ἐμπεριέχει μία ἐπιπλέον ἀσά-
φεια, καθώς δέν εἶναι ἐμφανές σέ ποιόν 
ἀναφέρεται ἡ ἀντωνυμία αὐτόν γιά τόν 
ὁποῖο θά ἀρχίσει ὁ λαός νά θρηνεῖ. Ἑρ-
μηνευτές πού ἀποδέχονται τήν παρα-
δοσιακή μορφή τοῦ ἑβραϊκοῦ κειμένου 
θεωροῦν ὅτι ἡ ἀντωνυμία ἀναφέρεται 
στόν Κύριο. Αὐτή ἡ ἄποψη προϋποθέ-
τει ὅτι ὁ Κύριος ταυτίζεται τόσο στενά 
μέ κάποιον ἀνθρώπινο ἐκπρόσωπό του, 
ὥστε μιά ἐπίθεση ἐναντίον τοῦ ἐκπρο-
σώπου εἶναι σχεδόν τό ἴδιο μέ ἐπίθεση 
ἐναντίον τοῦ ἴδιου τοῦ Κυρίου. Ἡ σύ-
νταξη τοῦ κειμένου τῶν Ο´ φαίνεται νά 
ὑπονοεῖ ὅτι πιθανότατα ὁ ἐκπρόσωπος 
αὐτός τοῦ Κυρίου εἶναι κάποιος ἀπό 
τούς ἀπογόνους τοῦ Δαβίδ πού ἀνα-
φέρονται στήν ἀρχή τοῦ στίχου. Ὅπως 
καί νά ἔχουν τά πράγματα ὅμως, τόσο ἡ 
ἰουδαϊκή ὅσο καί ἡ χριστιανική παράδο-
ση θεωροῦν ὅτι ἡ προφητεία προαναγ-
γέλλει τά πάθη τοῦ Μεσσία καί γιά τόν 
λόγο αὐτόν ἡ ΚΔ παραθέτει τήν προφη-
τεία στή μορφή πού ἔχει στό ἑβραϊκό 
κείμενο, καθώς ἡ φράση «ὃν ἐξεκέντη-
σαν» (Ἰωα 19:37. Ἀπο 1:7) παραπέμπει 
σαφῶς στόν σταυρωμένο Χριστό. Ἀλλά 
καί ἡ γραφή «ἀνθ᾿ ὧν κατωρχήσαντο» 
παραπέμπει ἐπίσης στή «χλεύη» καί 
στά «παίγνια» πρός τόν Ἰησοῦ (πρβλ 
Ματ 27:29-31. Λου 23:11). 



Τεῦχος 1ον Ἰανουάριος - Φεβρουάριος 2026 13

ΚΑΙΝΟΔΙΑΘΗΚΙΚΟΙ ΑΝΑΒΑΘΜΟΙ

Πεντηκοστή (Δ´ Μέρος) 
Τό Ἅγιο Πνεῦμα καί ἡ πορεία τῆς Ἐκκλησίας 

π. Ἰωάννου Σκιαδαρέση
Καθηγητοῦ Α.Π.Θ. 

α) Ἡ προσφορά τῶν Ἀποστόλων, 
κύριο ἔργο τοῦ Ἁγίου Πνεύμα-

τος. Ἀπό τήν ἐπιφοίτηση καί ἐντεῦθεν 
ἡ φανέρωση τῆς Ἐκκλησίας στόν κόσμο 
ξεπερνάει τόν ἀνθρώπινο νοῦ. Εἶναι τό 
ἀποτέλεσμα τοῦ ἐρχομοῦ τοῦ ἑτέρου 
Παρακλήτου στόν κόσμο. Μετά τήν Πε-
ντηκοστή οἱ μαθητές τοῦ Κυρίου εἶδαν 
μέ ἐντελῶς ἄλλο τρόπο τό πρόσωπο καί 
τήν ὑπόθεση τοῦ Χριστοῦ. Ἐκεῖνος ὁ 
φόβος καί ὁ τρόμος, ὁ πρό τῆς Πεντηκο-
στῆς, ἔφυγε ριζικά. Γι’ αὐτό καί «ἁλώ-
νισαν» κυριολεκτικά, ἀγογγύστως τόν 
κόσμο. Πορφύρωσαν κάθε γωνιά του. 
Τή νοοτροπία τους υἱοθέτησαν καί θά 
υἱοθετοῦν, ὥς τή συντέλεια τοῦ κόσμου, 
οἱ ἀμέτρητοι διάδοχοί τους. Ἔτσι ἦλθε 
ἐπί γῆς ἡ Ἐκκλησία τοῦ Χριστοῦ· αὐτή, 
πού ὑπῆρχε στούς κόλπους τῆς Ἁγίας 
Τριάδος μέ τήν Παναγία προτυπωτικά 
παροῦσα, ἐκπροσωποῦσα τό ἀνθρώπινο 
γένος.

β) Ἐκκλησία: «καρπός τῆς νηφάλιας 
μέθης» τῶν Ἀποστόλων. Ὅ,τι πέτυχαν, 
λοιπόν, οἱ Ἀπόστολοι μετά τήν Πεντη-
κοστή ἦταν ἀσύλληπτο στόν ἄνθρωπο. 
Ἦταν τό ἀποτέλεσμα τῆς «νηφάλιας 
μέθης», πού ὑπέστησαν τήν ἡμέρα τῆς 
Πεντηκοστῆς οἱ Ἀπόστολοι. Δέν μέθυ-
σαν φυσικά, ὅπως τούς ἐξέλαβαν οἱ 

ἀγνοοῦντες παρόντες (Πράξ 2,13). Ἄλ-
λωστε, ἡ ὥρα ἀλλά καί ἡ ἑορτή δέν τήν 
ἐπέτρεπαν αὐτή τή φυσική μέθη (Πράξ 
2,15). Ὁ Ἀπόστολος Πέτρος τήν ἀρνεῖται 
ριζικά. Ἡ μέθη τῆς Πεντηκοστῆς δέν 
ἦταν σάν τή μέθη τοῦ Νῶε (Γεν 19,31-
38 κ.ἀ). Οὔτε τῶν μεθυόντων ἀπό φυσι-
κά ποτά, τήν ὁποία κατακρίνει τόσο ἡ 
Παλαιά Διαθήκη (π.χ. Παρ 23,21), ὅσο 
και ἡ Καινή (π.χ. Ρωμ 13,13). Ἐκείνη ἡ 
μέθη σέ κάνει νά παραπατᾶς. Ἐτούτη 
ἡ μέθη σέ κάνει νηφάλιο. Εἶναι ἡ μέθη, 
γιά τήν ὁποία μιλάει ὁ προφήτης Ἱερε-
μίας, ὅταν κάνει λόγο γιά τή μέθη πού 
θά φέρει στούς ἱερεῖς (38,14) καί λέει 
«μεθύσω τὴν ψυχὴν τῶν ἱερέων». Εἶναι 
ἐπίσης ἡ μέθη ἡ νηφάλιος, πού θά μεθύ-
σει τόν λαό τοῦ Θεοῦ («τὸ εὐσεβὲς ὑπό-
λοιπον») καί θά τόν κάνει «εὐφραινόμε-
νον». Εἶναι ἡ μέθη, τήν ὁποία ὑπονοεῖ ὁ 
Παῦλος ὅταν συνιστᾶ «καὶ μὴ μεθύσκε-
σθε οἴνῳ, ἐν ᾧ ἐστιν ἀσωτία, ἀλλὰ πλη-
ροῦσθε ἐν Πνεύματι» (Ἐφ 5,18). Εἶναι ἡ 
μέθη, τήν ὁποία ὑφίσταντο πατέρες καὶ 
ἅγιοι τῆς Ἐκκλησίας μας, ἡ μέθη ἀπό τή 
σταφυλή Χριστός (Ἰω 15,1-8) ὄχι ὅπως 
τή φαντάστηκαν τήν ἡμέρα τῆς Πεντη-
κοστῆς οἱ παρεπιδημοῦντες στά Ἱερο-
σόλυμα (Πράξ 2,13-14). Ἀλλά ἦταν ἔργο 
ἀποκλειστικό τοῦ Ἁγίου Πνεύματος. Οἱ 
Ἀπόστολοι ἦταν Πνεύματος «μεμεστω-



Τεῦχος 1ον14 Ἰανουάριος - Φεβρουάριος 2026

μένοι» (Πράξ 2,3-4). Ἦταν πλήρεις ἀπό 
τό πνευματικό χάρισμα τῆς δωρεᾶς τῆς 
παλιᾶς ὑπόσχεσης πρός τόν Ἰωήλ (Ἰωήλ 
3,1-5). Τό Ἅγιο Πνεῦμα τήν ἡμέρα τῆς 
Πεντηκοστῆς μέθυσε πραγματικά τούς 
Ἀποστόλους καί τούς πιστούς μέ τή νη-
φάλια μέθη. Ἡ μέθη αὐτή θανατώνει 
τήν ἁμαρτία. Δίνει ζωή στήν καρδιά.

Χωρίς τήν παρουσία στήν Ἐκκλησία 
μας τοῦ Ἁγίου Πνεύματος εἶναι ἀδύνα-
τον νὰ ἑρμηνευθεῖ τό συντελεσθέν ἔργο 
τῶν Ἀποστόλων μετά τήν ἐγκατάλειψη 
τῆς Γεσθημανῆ (Μαρ 14,50 καί παρ.) 
καί τό σκόρπισμα μετά τή Σταύρωση. Ἡ 
ἔλευση τοῦ Ἁγίου Πνεύματος εἶναι πού 
ἔφερε μιά πλήρη ἀνατροπή τῆς στάσης 
τους. Ὅλοι ἤπιαν τό ἴδιο θεόσταλτο 
ποτό. Ὅλοι ποτίστηκαν καί λούστηκαν 
ἀπό τό ἕνα καί ἴδιο Πνεῦμα. Νά πῶς 
ἐκφράζεται π.χ. ἕνας Ἑρμηνευτής, ὁ Θε-
οδώρητος Κύρου, γι᾽ αὐτή τή μεταβολή 
τῶν Ἀποστόλων: «Οὐ γὰρ ἂν ἠδυνήθη-
σαν ἄνδρες ἁλιεῖς καὶ ἀποχειροβίωτοι 
καὶ γραμμάτων ἀμύητοι καὶ δημηγορίας 
κατατολμῆσαι καὶ συγγραφῆς καὶ δυνά-
μεως ὅτι μάλιστα πλείστης ἐμπλῆσαι 
τοὺς λόγους καὶ τὴν συγγραφήν, εἰ μὴ 
παρὰ τοῦ θείου Πνεύματος τὴν ἀληθῆ 
σοφίαν ἐδέξαντο». 

Ἡ πίστη, λοιπόν, τῶν μαθητῶν πρός τό 
πρόσωπο τοῦ Ἰησοῦ ἦταν ἀτελής πρίν 
ἀπό τήν ἔλευση τοῦ Ἁγίου Πνεύματος. 
Ἡ ζωή, ὁ θάνατος, ἡ Ἀνάστασή του βλέ-
πεται ἀπό τήν Ἐκκλησία μετά τήν Πε-
ντηκοστή μέ διαφορετικό τρόπο καί δί-
νει τά τεράστια ἀποτελέσματά της: μιά 
οὐρανόσταλτη φωτιά, πού ἄναψε στόν 
κόσμο καί καίει διά παντός [βλ. «Πῦρ 
ἦλθον βαλεῖν ἐπὶ τὴν γῆν (Λκ 12,49), καί 

μιά μέθη πού προκαλεῖται μόνιμα ἀπό 
τό «κράτιστον ποτήριον» τοῦ Κυρίου, 
στό ὁποῖο μετετέχει καί ἀπό τό ὁποῖο 
«μεθύσκει» ὁ πιστός (Ψαλ 22,5)]. 

γ) Τό Ἅγιο Πνεῦμα στήν Ἐκκλησία 
ὡς φῶς καί ὡς ὕδωρ. Κάποια στιγμή, 
λοιπόν, τῆς σπονδῆς τῶν Ἑβραίων, τῆς 
ἄφθονης δηλαδή προσφορᾶς νεροῦ, ἀπό 
τή γνωστή δεξαμενή τοῦ Σιλωάμ, ἔλαβε 
χώρα ἡ ὁμιλία τοῦ Χριστοῦ, πού φιλο-
ξενεῖ ἡ Εὐγγελική περικοπή τῆς ἡμέρας. 
Σ’ αὐτήν ὁ Χριστός διακήρυξε: 

Ὅποιος διψάει γιά τή συμμετοχή του 
στήν αἰώνια ζωή, πρέπει νά καταφύγει 
σ’ αὐτόν τόν ἴδιο καί νά ξεδιψάσει. Νά 
ἀφήσει νά διεισδύσει μέσα του ἡ βρο-
χή τοῦ Πνεύματος. Αὐτό σημαίνει ὅτι ὁ 
βράχος ἀπό τόν ὁποῖο ἀνάβλυζε τό νερό, 
κατά τήν πορεία τῶν Ἑβραίων στήν ἔρη-
μο, ἦταν ὁ ἴδιος ὁ Χριστός. Καί τώρα, 
μέ τήν παρουσία του, τόν λόγο του καί 
ὅ,τι θά ἀκολουθήσει, ξεδιψάει τόν λαό 
καί ταυτόχρονα κάνει τόν καθένα πηγή 
ὕδατος. Ὑπόσχεται ξανά, ὁ Χριστός ζω-
ντανό, τρεχούμενο νερό σάν κι αὐτό πού 
ὑποσχέθηκε στή Σαμαρείτιδα. Ξαναπα-
ρουσιάζει τό νερό ὡς ἰαματικό, σάν τό 
νερό τῆς δεξαμενῆς, μέ τό ὁποῖο θερά-
πευσε τόν παράλυτο. Ξαναπροβάλλει 
τό νερό σάν τό νερό τῆς Σιλωάμ, μέ τό 
ὁποῖο νίφτηκε ὁ τυφλός καί ἀπέκτησε 
τό φῶς του. Ὅλα αὐτά ἔχουν βαθύ νό-
ημα: Παραπέμπουν στόν ἑαυτό του, ὡς 
τήν αἰώνια ζωή. Παραπέμπουν στό Βά-
πτισμα, ὡς τό ξεκίνημα αὐτῆς τῆς ζωῆς. 
Μά κυρίως δηλώνουν τή δωρεά καί τήν 
ἀφθονία τοῦ Ἁγίου Πνεύματος, τό ὁποῖο 
πλούσια χύνεται στούς Ἀποστόλους, καί 



Τεῦχος 1ον Ἰανουάριος - Φεβρουάριος 2026 15

δι’ ἐκείνων στήν Ἐκκλησία, τήν ἡμέρα 
τῆς Πεντηκοστῆς. Αὐτή ἡ δωρεά, ὅπως 
μᾶς δείχνει τό Βιβλίο τῶν Πράξεων, 
πού διηγεῖται τό γεγονός τῆς ἐπιφοίτη-
σης, φώτισε τούς Ἀποστόλους νά μιλοῦν 
μέ πλήρη σαφήνεια γιά τό πρόσωπο 
τοῦ Κυρίου. Αὐτή ἡ χορήγηση τούς με-
τέβαλλε ἀπό φοβισμένους σέ πύρινους 
κήρυκες τῆς Ἀναστάσεώς του, σέ στιβα-
ρούς καθοδηγητές τοῦ κόσμου. Αὐτή ἡ 
ἀφθονία συγκρότησε ὅλον τόν θεσμό τῆς 
Ἐκκλησίας. Αὐτή καί θά τήν ὁδηγεῖ εἰς 
«πᾶσαν τὴν ἀλήθειαν». 

Λαμβάνοντας πάλι ἀφορμή ἀπό τίς 
λυχνίες μέ τό φῶς, πού ἔκαιγαν τίς ἡμέ-
ρες τῆς γιορτῆς τῆς Σκηνοπηγίας, ὁ Χρι-
στός ταυτίζει τόν ἑαυτό του μέ τό φῶς, 
πού εἶναι ὅ,τι πιό φωτεινό στόν κόσμο. 
Τό φῶς, πού χρειάζεται ὁ ἄνθρωπος 
νά ζήσει. Τό φῶς, πού διαλύει τά ποι-
κίλα σκοτάδια τοῦ παρόντος. Τό φῶς, 
πού φωτίζει καί θερμαίνει τό σύμπαν. 
Τό φῶς, πού κάνει διάφανο τόν κόσμο, 
ὥστε νά βλέπει κανείς παντοῦ στά κτί-
σματα τόν Θεό. Καί νά ἀναφωνεῖ: «Φῶς 
Χριστοῦ φαίνει πᾶσι». 

Τό Ἅγιο Πνεῦμα ἦλθε, λοιπόν, στήν 
Ἐκκλησία καί μένει σ’ αὐτήν ὡς φῶς 
καί ὡς ὕδωρ. Αὐτά τήν ἀρδεύουν. Ἀπό 
αὐτά πηγάζουν οἱ ἐνέργειες ὅλων τῶν 
μυστηρίων. Αὐτά δημιουργοῦν Ἁγίους 
καί χαρισματικούς ἀνθρώπους. Κατά 
τόν ἴδιο τόν Κύριο: «ὁ δὲ παράκλητος, 
τὸ Πνεῦμα τὸ Ἅγιον ὃ πέμψει ὁ πατὴρ 
ἐν τῷ ὀνόματί μου, ἐκεῖνος ὑμᾶς διδά-
ξει πάντα καὶ ὑπομνήσει ὑμᾶς πάντα 
ἃ εἶπον ὑμῖν» (Ἰω 14,26). Αὐτά, μέ τή 
λειτουργική ζωή, πού ἀπαιτοῦν καί συ-
γκροτοῦν, αὐξάνουν ὁλοένα τή γνώση 

τοῦ μυστηρίου τοῦ Χριστοῦ. Φωτίζουν 
τό μοναδικό πρόσωπό του καί τό κά-
νουν προσιτό καί οἰκεῖο σέ μᾶς. Δέν πα-
ραπέμπουν στόν Χριστό, ὅπως εἴπαμε 
στό πρῶτο μέρος τοῦ παρόντος, ὡς νά 
ἦταν μιά εἰκόνα ἁπλῶς γιά νά τή λα-
τρεύουμε καί νά τήν τιμοῦμε, ἀλλά σέ 
ἕνα ζωντανό πρόσωπο, πού εἶναι πάντο-
τε παρόν ἐν τῷ Πνεύματι. Εἶναι τό δῶρο 
πού ἐμπιστεύθηκε ὁ Θεός στήν Ἐκκλη-
σία του. 

δ) Ἐκκλησία, δωρεά τοῦ Θεοῦ στόν 
κόσμο. Γιά νά ὑπάρχει ὁ κόσμος μας 
ὡς στολίδι (καί δέν εἶναι μόνο ἡ Ἐκκλη-
σία τῶν ζώντων στολίδι, ἀλλά καί τῶν 
κεκοιμημένων μαζί, γι᾽ αὐτό καί στό τρι-
ήμερο συγκαταλέγεται καί τό Ψυχοσάβ-
βατο), νά μένουμε πάντα ἀνοιχτοί στό 
Πανάγιο Πνεῦμα. Νά ἐπιστρέψουμε σ’ 
αὐτό γιά νά γνωρίζουμε, μέσῳ αὐτοῦ, 
ὁλοένα καί βαθύτερα, τά τρία πρόσω-
πα τῆς Ἁγίας Τριάδας. Νά ἀναπνέουμε 
καί νά κινούμεθα διαρκῶς μέσα στήν 
Πεντηκοστή, πού εἶναι ἡ ἀτμόσφαιρα, 
ἐντός τῆς ὁποίας ἐκτυλίσσεται ὅλη ἡ 
ζωή τῆς Ἐκκλησίας.

ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ. Γιά τή συγγραφή καί τῶν 
τεσσάρων μερῶν τοῦ ἄρθρου αὐτοῦ ὑπῆρξαν 
χρήσιμες οἱ μελέτες τοῦ P. Evdokimov, Τό 
Ἅγιον Πνεῦμα στήν Ὀρθόδοξη Παράδοση 
(μτφ. Σ. Πλευράκη, Θεσσαλονίκη 1973), τοῦ 
Β. Στογιάννου, Ἡ Πεντηκοστή (Θεσσαλονίκη 
1974) καί ἰδιαιτέρως τοῦ π. R. Cantalamessa, 
Ἡ Θεολογία τοῦ δευτέρου καί τρίτου ἄρθρου 
τοῦ Συμβόλου τῆς Πίστεως (μτφ. Κ. Χιωτέλη, 
Πρέβεζα: Ἰωνᾶς 2020). 



Τεῦχος 1ον16 Ἰανουάριος - Φεβρουάριος 2026

ΕΚΚΛΗΣΙΟΛΟΓΙΚΑ

Ἡ ταυτότητα τῆς Ἐκκλησίας, ΞΔ´
Ἡ σωτηρία ὡς μετοχή στή φύση τοῦ Χριστοῦ, Α´

Δημήτρη Μαυρόπουλου

Στήν ὑπόσταση ἤ τό πρόσωπο τοῦ 
Ἰησοῦ Χριστοῦ, μετά τήν ἐναν-

θρώπησή του, συντρέχουν δύο φύσεις, 
ἡ θεία καί ἡ ἀνθρώπινη. Γι᾽ αὐτό καί 
ὀνομάζεται Θεάνθρωπος. Ἡ σχέση με-
ταξύ αὐτῶν τῶν δύο φύσεων ἀποτέ-
λεσε πεδίο ἔντονων συζητήσεων ἀνά-
μεσα σέ ὁμάδες ἐντός τῆς Ἐκκλησίας, 
ἀπό τίς ὁποῖες προέκυψαν αἱρέσεις καί 
σχίσματα. Καί ναί μέν ἔχει παγιωθεῖ 
ἡ πίστη στό πρόσωπο τοῦ Χριστοῦ ὡς 
Θεανθρώπου, τουλάχιστον στίς μεγάλες 
χριστιανικές παραδόσεις (Ὀρθόδοξη, 
Ρωμαιοκαθολική, Λουθηρανική, Ἀγγλι-
κανική), δέν ἔλειψε ὅμως μέχρι σήμερα 
νά ἕρπει αὐτή ἡ διαμάχη, κυρίως ὡς πί-
στη διάφορων προτεσταντικῶν ὁμάδων 
(ὑπό τήν ἔννοια τῆς σέκτας), ἤ μεταξύ 
ἀκαδημαϊκῶν θεολόγων, καί πάλι κυρί-
ως στόν προτεσταντικό χῶρο.

Σημειώνω ὅτι ἡ ὁλοκληρωμένη διατύ-
πωση γιά τή θεανδρικότητα τοῦ Χριστοῦ 
περιέχεται στόν ὅρο τῆς Δ´ Οἰκουμενι-
κῆς Συνόδου (451), ὅπου μεταξύ ἄλλων 
ἀναφέρεται ὅτι: «… ἕνα καὶ τὸν αὐτὸν 
ὁμολογεῖν Υἱὸν τὸν Κύριον ἡμῶν Ἰησοῦν 
Χριστὸν συμφώνως ἅπαντες ἐκδιδά-
σκομεν, τέλειον τὸν αὐτὸν ἐν θεότητι 
καὶ τέλειον τὸν αὐτὸν ἐν ἀνθρωπότητι, 
Θεὸν ἀληθῶς καὶ ἄνθρωπον ἀληθῶς τὸν 
αὐτὸν ἐκ ψυχῆς λογικῆς καὶ σώματος, 
ὁμοούσιον τῷ Πατρὶ κατὰ τὴν θεότητα, 

καὶ ὁμοούσιον ἡμῖν τὸν αὐτὸν κατὰ τὴν 
ἀνθρωπότητα, κατὰ πάντα ὅμοιον ἡμῖν 
χωρὶς ἁμαρτίας· πρὸ αἰώνων μὲν ἐκ τοῦ 
Πατρὸς γεννηθέντα κατὰ τὴν θεότητα, 
ἐπ’ ἐσχάτων δὲ τῶν ἡμερῶν τὸν αὐτὸν 
δι’ ἡμᾶς καὶ διὰ τὴν ἡμετέραν σωτηρί-
αν ἐκ Μαρίας τῆς παρθένου τῆς Θεοτό-
κου κατὰ τὴν ἀνθρωπότητα, ἕνα καὶ τὸν 
αὐτὸν Χριστόν, υἱόν, κύριον, μονογενῆ, 
ἐν δύο φύσεσιν ἀσυγχύτως, ἀτρέπτως, 
ἀδιαιρέτως, ἀχωρίστως γνωριζόμενον, 
οὐδαμοῦ τῆς τῶν φύσεων διαφορᾶς 
ἀνῃρημένης διὰ τὴν ἕνωσιν, σῳζομέ-
νης δὲ μᾶλλον τῆς ἰδιότητος ἑκατέρας 
φύσεως καὶ εἰς ἓν πρόσωπον καὶ μίαν 
ὑπόστασιν συντρεχούσης, οὐκ εἰς δύο 
πρόσωπα μεριζόμενον ἢ διαιρούμενον, 
ἀλλ’ ἕνα καὶ τὸν αὐτὸν υἱὸν μονογενῆ, 
Θεὸν Λόγον, Κύριον Ἰησοῦν Χριστόν, 
καθάπερ ἄνωθεν οἱ προφῆται περὶ 
αὐτοῦ καὶ αὐτὸς ἡμᾶς ὁ Κύριος Ἰησοῦς 
Χριστὸς ἐξεπαίδευσε καὶ τὸ τῶν Πατέ-
ρων ἡμῖν παραδέδωκε Σύμβολον». Ἰδι-
αίτερα ὑπογραμμίζω τήν ἐπισήμανση: 
«οὐδαμοῦ τῆς τῶν φύσεων διαφορᾶς 
ἀνῃρημένης διὰ τὴν ἕνωσιν, σῳζομέ-
νης δὲ μᾶλλον τῆς ἰδιότητος ἑκατέρας 
φύσεως καὶ εἰς ἓν πρόσωπον καὶ μίαν 
ὑπόστασιν συντρεχούσης, οὐκ εἰς δύο 
πρόσωπα μεριζόμενον ἢ διαιρούμενον» 
[= καμμία διαφορά τῶν φύσεων δέν κα-
ταργήθηκε ἐξαιτίας τῆς ἑνώσεως, ἀλλά 



Τεῦχος 1ον Ἰανουάριος - Φεβρουάριος 2026 17

μᾶλλον διασώθηκε ἡ ἰδιότητα καθεμιᾶς 
φύσεως, καί καθεμιά ἀπό αὐτές συνα-
ντᾶ τήν ἄλλη σέ ἕνα πρόσωπο καί μία 
ὑπόσταση, χωρίς νά χωρίζονται σέ δύο 
πρόσωπα ἤ νά διαιροῦνται].

Εἶναι λοιπόν κοινός τόπος ἡ πίστη μας 
στή θεανδρικότητα τοῦ Ἰησοῦ Χριστοῦ: 
τέλειος Θεός καί τέλειος ἄνθρωπος, Υἱός 
τοῦ Θεοῦ καί Υἱός τοῦ ἀνθρώπου. Συ-
νειδητοποιοῦμε ὅμως τό περιεχόμενο 
αὐτῆς τῆς συνθήκης, ἤ τήν ἀποδεχόμα-
στε χωρίς νά ἀντιλαμβανόμαστε τή ση-
μασία της, κυρίως γιά τήν ἀνθρωπολο-
γία πού θεμελιώνει, δηλαδή γιά τή δυ-
νατότητα ἡ κτιστή ἀνθρώπινη φύση μας 
νά σχετιστεῖ, σέ ὑπαρξιακό ἐπίπεδο, μέ 
τήν ἄκτιστη φύση τῆς θεότητας;

Γνωρίζουμε ὅτι ἡ θεολογία τῆς Ὀρθό-
δοξης Ἐκκλησίας ἀπέφυγε νά ἀσχοληθεῖ 
μέ τή φύση τῆς θεότητας, ὅπως περιτ-
τῶς καί ἐσφαλμένως ἔκανε ἡ σχολαστι-
κή δυτική παράδοση ἀπό τό 9ο αἰ. καί 
μετά, ἐπηρεάζοντας δυστυχῶς καί τήν 
ὀρθόδοξη θεολογία τουλάχιστον μέχρι 
τά μέσα τοῦ 20οῦ αἰ. Γιά τούς Πατέρες 
τῆς Ἐκκλησίας ἴσχυε ἡ ἀρχή τοῦ ἁγίου 
Γρηγορίου τοῦ Θεολόγου, ὅτι «[Θεόν] 
φράσαι μὲν ἀδύνατον, νοῆσαι δὲ ἀδυνα-
τώτερον» (Λόγος Θεολογικός Β´, 4,5), ἤ 
ἡ ἀρχή τοῦ ἁγίου Ἰωάννου Δαμασκηνοῦ, 
ὅτι «Ἄπειρον τὸ θεῖον καὶ ἀκατάληπτον, 
καὶ τοῦτο μόνον αὐτοῦ καταληπτόν, ἡ 
ἀπειρία καὶ ἡ ἀκαταληψία» (Ἔκδοσις 
ἀκριβὴς τῆς ὀρθοδόξου πίστεως, 4,2). 
Ἤδη στήν ἀποκάλυψη τῆς ἰουδαϊκῆς 
παράδοσης εἶχε ἐπισημανθεῖ ὅτι τό πρό-
σωπο τοῦ Θεοῦ, δηλαδή ἡ φύση του, δέν 
ἀποκαλύπτεται στόν ἄνθρωπο, παρά 
μόνον ὁ βηματισμός του ἐντός τῆς Δημι-

ουργίας, δηλαδή οἱ ἐνέργειές του – καί 
ἀναφέρομαι στό περιστατικό τῆς θεο-
φάνειας πρός τόν Μωυσῆ ἐπί τοῦ ὄρους 
Σινᾶ (βλ. Ἔξοδ. 33,18-23: «Καὶ λέγει 
[Μωυσῆς]· ἐμφάνισόν μοι σεαυτόν, καὶ 
εἶπεν [ὁ Θεός]· ἐγώ παρελεύσομαι πρό-
τερός σου τῇ δόξῃ μου καὶ καλέσω τῷ 
ὀνόματί μου, Κύριος ἐναντίον σου· καὶ 
ἐλεήσω ὃν ἂν ἐλεῶ, καὶ οἰκτειρήσω ὃν 
ἂν οἰκτείρω. καὶ εἶπεν· οὐ δυνήσῃ ἰδεῖν 
τὸ πρόσωπόν μου· οὐ γὰρ μὴ ἴδῃ ἄν-
θρωπος τὸ πρόσωπόν μου καὶ ζήσεται. 
Καὶ εἶπε Κύριος· ἰδοὺ τόπος παρ᾿ ἐμοί, 
στήσῃ ἐπὶ τῆς πέτρας· ἡνίκα δ᾿ ἂν πα-
ρέλθῃ ἡ δόξα μου, καὶ θήσω σε εἰς ὀπὴν 
τῆς πέτρας καὶ σκεπάσω τῇ χειρί μου 
ἐπὶ σέ, ἕως ἂν παρέλθω· καὶ ἀφελῶ τὴν 
χεῖρα, καὶ τότε ὄψει τὰ ὀπίσω μου, τὸ 
δὲ πρόσωπόν μου οὐκ ὀφθήσεταί σοι»).

Αὐτή ἡ στάση τῶν Ἑλλήνων Πατέρων 
μᾶς ἐπιτρέπει νά συμπεράνουμε ὅτι ἡ 
σκέψη τους καί ἡ διδασκαλία τους ἦταν 
πάντοτε ἐπικεντρωμένη στόν ἄνθρωπο 
καί ὄχι στόν Θεό, ὅσο κι ἄν αὐτός ὁ λό-
γος μοιάζει παράξενος. Οἱ ἀγῶνες τους 
καί ἡ διδασκαλία τους, κυρίως ἐναντίον 
τῶν αἱρέσεων, ἀπέβλεπε στή διαφύλα-
ξη τῆς ὁδοῦ σωτηρίας τοῦ ἀνθρώπου. 
Ἄλλωστε, οἱ ἐνέργειες τοῦ ἴδιου τοῦ 
Θεοῦ, ὅπως τίς γνωρίζουμε ἀπό τίς βι-
βλικές ἀποκαλύψεις, εἶναι ἐπικεντρωμέ-
νες στή σωτηρία τοῦ ἀνθρώπου, δηλαδή 
στήν ὁλοκλήρωση τοῦ δημιουργικοῦ του 
ἔργου διά τῆς ἐμφανίσεως τοῦ τέλει-
ου ἀνθρώπου, ὅπως τελικά συνέβη στό 
πρόσωπο τοῦ Νέου Ἀδάμ, τοῦ Ἰησοῦ 
Χριστοῦ. Πρόκειται γιά τό «προεπινο-
ούμενο τέλος» τῆς θείας βουλῆς, κατά 
τή διατύπωση τοῦ ἁγίου Μαξίμου Ὁμο-



Τεῦχος 1ον18 Ἰανουάριος - Φεβρουάριος 2026

λογητοῦ («Τοῦτό ἐστιν ὁ τῆς ἀρχῆς τῶν 
ὄντων προεπινοούμενος θεῖος σκοπός, ὃν 
ὁρίζοντες εἶναί φαμεν, προεπινοούμενον 
τέλος, οὗ ἕνεκα μὲν πάντα, αὐτὸ δὲ οὐ-
δενὸς ἕνεκα», Πρὸς Θαλάσσιον, ξ΄).

Γνωρίζουμε ὅτι τέσσερα εἶναι τά κο-
ρυφαῖα γεγονότα μέσῳ τῶν ὁποίων ὁλο-
κληρώθηκε τό ἔργο τοῦ Χριστοῦ γιά τή 
σωτηρία τοῦ ἀνθρώπου: ἡ Γέννηση, τό 
Πάθος, ἡ Ἀνάσταση καί ἡ Ἀνάληψη. Τό 
τελευταῖο περιέχει ἐν συμπεράσματι 
ὅλο τό ἔργο τῆς σωτηρίας, δεδομένου 
ὅτι εἰς τά δεξιά τοῦ Πατρός βρέθηκε 
πλέον ὁ Χριστός ὡς Υἱός τοῦ Θεοῦ καί 
Υἱός τοῦ ἀνθρώπου, καί μάλιστα μέ ἔμ-
φαση στή δικαίωση τῆς ἀνθρωπότητάς 
του, δεδομένου ὅτι ὡς Υἱός τοῦ Θεοῦ 
οὐδέποτε ἀπέστη τῆς σχέσης του μέ τόν 
οὐράνιο Πατέρα. Ἑπομένως αὐτό πού 
ἀποκαλύφθηκε μέ τήν Ἀνάληψη εἶναι 
ὅτι ἄνοιξε ὁ δρόμος γιά νά ἀνέλθει ἕκα-
στος ἄνθρωπος στόν τόπο τῆς θεότητας, 
ἐφ᾽ ὅσον συνδεθεῖ μέ τόν Ἰησοῦ Χριστό, 
νά πραγματοποιηθεῖ δηλαδή τό μυστή-
ριο τῆς θείας υἱοθεσίας, ὥστε ὁ Πατήρ 
τοῦ Χριστοῦ νά εἶναι καί Πατέρας ἑκά-
στου χριστοποιημένου πιστοῦ. 

Ὑπάρχει καί ἕνα πέμπτο γεγονός πού 
συνέβαλε στήν ὁλοκλήρωση τοῦ ἔργου 
τῆς σωτηρίας, ἡ ἀποστολή τοῦ Ἁγίου 
Πνεύματος τήν ἡμέρα τῆς Πεντηκοστῆς, 
τό ὁποῖο παραμένει ἐντός τῆς ἱστορίας 
καί ὁδηγεῖ τούς πιστούς σέ κοινωνία μέ 
τόν Χριστό, ἤ, γιά χρησιμοποιήσουμε 
λειτουργική ὁρολογία, «ὅλον συγκροτεῖ 
τὸν θεσμὸν τῆς Ἐκκλησίας» (βλ. Στιχη-
ρόν Ἑσπερινοῦ Πεντηκοστῆς). Ἡ παρου-
σία τοῦ Ἁγίου Πνεύματος κάνει τό ἔργο 
τῆς θείας Οἰκονομίας, πού ἐπιτελέσθηκε 

μέ τή δράση τοῦ Χριστοῦ, νά ἐπηρεάζει 
τελεσίδικα τό ὑπαρξιακό εἶναι τοῦ ἀν-
θρώπου, συνδέοντας τήν κτιστότητά του 
μέ τίς ἐνέργειες τῆς ἄκτιστης θεότητας. 
Αὐτή ἡ σύνδεση κτιστοῦ καί ἀκτίστου, 
πού ὀφείλεται στήν θεανδρικότητα τοῦ 
Χριστοῦ, εἰσάγει τήν προοπτική τῆς αἰω-
νιότητας ὡς κατάργησης τοῦ θανάτου, 
τῆς δυνατότητας νά γίνει ὁ ἄνθρωπος 
κοινωνός τῆς θείας φύσεως, κατά τή δια-
τύπωση τοῦ ἀποστόλου Πέτρου: «δι’ ὧν 
τὰ τίμια ἡμῖν καὶ μέγιστα ἐπαγγέλματα 
δεδώρηται, ἵνα διὰ τούτων γένησθε θείας 
κοινωνοὶ φύσεως ἀποφυγόντες τῆς ἐν κό-
σμῳ ἐν ἐπιθυμίᾳ φθορᾶς» (Β´ Πέτρ. 1,4).

Στόν χῶρο τῆς θεολογίας, κυρίως τῆς 
ἀκαδημαϊκῆς, παρελαύνουν ὁρολογίες, 
ὅπως τριαδολογία, χριστολογία, πνευ-
ματολογία κ.ἄ., πού κατ᾽ ἀρχήν δηλώ-
νουν ἐνασχόληση μέ τά πρόσωπα τῆς 
θεότητας, ἐπιμερίζοντας μάλιστα τή 
σκέψη τῶν Πατέρων τῆς Ἐκκλησίας 
σέ οἱονεί αὐτονομημένες προσεγγίσεις. 
Πρόκειται γιά μεθοδολογικές πρακτι-
κές, χρήσιμες ἀσφαλῶς στή σπουδή τῆς 
θεολογικῆς σκέψης. Θά πρέπει ὅμως νά 
ἔχουμε κατά νοῦ ὅτι ἡ θεολογία τῶν Πα-
τέρων, συνέχεια τῆς θεολογίας τῶν Προ-
φητῶν καί τῶν Ἀποστόλων, ἐνδιαφερό-
ταν γιά τόν ἄνθρωπο, γιά νά προβάλει 
τή δυνατότητα σωτηρίας τοῦ ἀνθρώπου, 
μιά δυνατότητα πού ἐπιτεύχθηκε τελικά 
χάρη στή βούληση τοῦ Πατρός, τή δρά-
ση τοῦ Υἱοῦ καί τή συνέργια τοῦ Ἁγί-
ου Πνεύματος. Γι᾽ αὐτό καί μποροῦμε 
νά τήν χαρακτηρίσουμε ἀνθρωπολογική 
θεολογία. Κέντρο τῆς σκέψης καί τῆς 
σπουδῆς τῶν Πατέρων εἶναι ὁ κατ᾽ εἰκό-
να καί ὁμοίωση Θεοῦ ἄνθρωπος.



Τεῦχος 1ον Ἰανουάριος - Φεβρουάριος 2026 19

ΛΕΙΤΟΥΡΓΙΚΕΣ ΑΠΟΡΙΕΣ

Ἱερά Λείψανα κατά τή Μεγάλη Εἴσοδο (γ)

Παναγιώτη Ἰ. Σκαλτσῆ
Καθηγητοῦ Θεολογικῆς Σχολῆς Α.Π.Θ.

Ἐρώτηση: Εἶναι λειτουργικά ὀρθό κατά τή Μεγάλη Εἴσοδο νά λιτανεύονται καί ἱερά 
λείψανα; 									       

π. Ἰ.Ἰ.

Στήν ἐν λόγῳ, μέ βάση τίς πηγές, κα-
ταγραφή δέν φαίνεται κατά τή με-

γάλη εἴσοδο νά ὑπάρχουν ἀνά τούς αἰῶ-
νες ἅγια λείψανα. Προφανῶς γιατί αὐτά 
δέν εἶναι στοιχεῖο καί ἀντικείμενο τῆς 
Προσκομιδῆς, ἐκ πρώτης ὄψεως ἄν καί 
θά μποροῦσε κανείς νά ἰσχυρισθεῖ ὅτι 
εἶναι, διότι ἐξ εἰδικοῦ ἄρτου ἐξάγονται 
μερίδες «εἰς μνήμην αὐτῶν καὶ τιμήν... 
μετέχουσι γὰρ καὶ αὐτοὶ τῷ μυστηρίῳ 
τῷ φρικτῷ τούτῳ –κατά τόν ἅγιο Συμε-
ών Θεσσαλονίκης– ὡς συνηγωνισμένοι 
Χριστῷ, δόξης καὶ ἀναβάσεως μείζο-
νος, τῇ κοινωνίᾳ τῆς σωτηριώδους θυσί-
ας, καὶ ἡμᾶς αὐτῷ καταλλάσσουσι καὶ 
συνάπτουσι»1. Μετέχουν τοῦ μυστηρί-
ου οἱ ἅγιοι, θεωροῦνται συναγωνιστές 
τοῦ Χριστοῦ καί μᾶς συμφιλιώνουν καί 
ἑνώνουν μέ αὐτόν. Καί ἄν τή βοήθεια 
αὐτή μᾶς τήν προσφέρουν μέ τήν προ-
σευχή πρός αὐτούς ἤ μέ τήν ἀναφορά 
μας στούς Ναούς των, τίς εἰκόνες καί 
τά λείψανά των, πολύ περισσότερο τό 
κάνουν στήν ἱερουργία πού ὁ Χριστός 
«ὑπὲρ τοῦ κόσμου παρέδωκε», ὅπου 
οἱ ἅγιοι «μεγίστης μετέχουσι δόξης, ὡς 
συμπονήσαντες καὶ συνδοξαζόμενοι»2. 
Ἄλλωστε στό δισκάριο πού ἑτοιμάζεται 

στήν πρόθεση καί εἰσοδεύεται κατά τή 
μεγάλη εἴσοδο ὑπάρχει ὅλη ἡ Ἐκκλη-
σία μέ κεφαλή τόν Χριστό· «Ἴδωμεν 
δέ –γράφει σχετικά ὁ ἅγιος Συμεών– 
πῶς καὶ διὰ τούτου τοῦ θείου τύπου 
καὶ τοῦ ἔργου τῆς ἱερᾶς προσκομιδῆς 
τὸν Ἰησοῦν αὐτόν, καὶ τὴν Ἐκκλησίαν 
αὐτοῦ μίαν πᾶσαν ὁρῶμεν, μέσον αὐτὸν 
τὸ ἀληθινὸν φῶς, τὴν ζωὴν τὴν αἰώνιον 
κεκτημένην, καὶ φωτιζομένην ὑπ’ αὐτοῦ 
καὶ συνεχομένην. Αὐτὸς μὲν γὰρ διὰ τοῦ 
ἄρτου μέσον ἐστιν· ἡ Μήτηρ δὲ διὰ τῆς 
μερίδος ἐκ δεξιῶν· ἅγιοι δὲ ἄγγελοι ἐξ 
ἀριστερῶν· ὑποκάτω δὲ ἅπαν τῶν αὐτῷ 
πιστευσάντων τὸ εὐσεβὲς ἄθροισμα. 
Καὶ τοῦτό ἐστι τὸ μέγα μυστήριον. Θεὸς 
ἐν ἀνθρώποις καὶ Θεὸς ἐν μέσῳ θεῶν, 
θεουμένων ἐκ τοῦ κατὰ φύσιν ὄντως 
Θεοῦ σαρκωθέντος ὑπὲρ αὐτῶν»3.

Μολονότι λοιπόν οἱ πηγές δέν μιλοῦν 
γιά λείψανα στή μεγάλη εἴσοδο, πιστεύ-
ουμε ὅτι δέν εἶναι λάθος ἡ εἰσόδευ-
σή των προφανῶς στά συλλείτουργα. 
Ἐκτός τοῦ ὅτι σέ κάποιες Ἱερές Μονές 
ἀλλά καί ἐνορίες εἰσοδεύονται, ὑπάρχει 
καί μία ἔγγραφη μαρτυρία σύμφωνα μέ 
τήν ὁποίαν «παρ’ ἡμῖν οἱ λοιποὶ πρε-
σβύτεροι φέρουσι τὰ κιβώρια μετὰ τῶν 



Τεῦχος 1ον20 Ἰανουάριος - Φεβρουάριος 2026

ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ. 1. Συμεών Θεσσαλονίκης, 
Διάλογος..., ϟ Δ΄, PG 155:281C. 2. Αὐτ., ϟ Δ΄, PG 
155:281D. 3. Αὐτ., ϟ Δ΄, PG 155:285A. 4. Θεία 
Λειτουργία κατά τήν τάξιν τῆς ἐν τῷ Ἄθῳ 
Μονῆς τοῦ Βατοπαιδίου, Σύντομα Σχόλια, 
Ἱερά Μεγίστη Μονή Βατοπαιδίου, Ἅγιον 
Ὄρος 2020, σ. 150. 5. PG 862:2401. 6. Robert 
F. Taft, The Great Entrance..., ὅ.π., σ. 99-105. 
Κωνσταντῖνος Ν. Καλλίνικος, Ὁ χριστιανικός 
ναός..., ὅ.π., σ. 332-334. 7. Βλ. Παναγιώτης 
Ν. Τρεμπέλας, Αἱ τρεῖς Λειτουργίαι, ὅ.π., σ. 
10, 79. 8. Συμεών Θεσσαλονίκης, Διάλογος..., 
PIH΄, PG 155:324A. 9. Αὐτ., PIH΄, PG 155: 
321A. Βλ. καί Νικολάου Καβάσιλα, Περὶ τῆς 
ἐν Χριστῷ ζωῆς, Sources Chrétiennes 361, 16. 
10. Συμεών Θεσσαλονίκης, Διάλογος..., ϟ H΄, PG 
155:239A.

ἁγίων λειψάνων». Τήν πληροφορία δί-
δει ἕνας Γεωργιανός ἱερέας ὀνόματι Πέ-
τρος, μετέπειτα ἐπίσκοπος Γκόρι. Στά 
ἀπομνημονεύματά του γράφει ὅτι εἶδε 
στά Ἱεροσόλυμα νά λιτανεύουν τά ἅγια 
λείψανα κατά τήν μεγάλην εἴσοδο ἐπί 
πατριάρχου Δαμιανοῦ τό 1899.4

Ἡ ἔνταξη τῶν ἱερῶν λειψάνων στήν 
τάξη τῆς μεγάλης εἰσόδου θά μποροῦσε 
κατά τή γνώμη μας νά αἰτιολογηθεῖ καί 
ἀπό μία ἄλλη λειτουργική ὀπτική. Γνω-
ρίζουμε ὅτι στήν Ἀκολουθία τῶν Ἐγκαι-
νίων ἡ εἴσοδος τῶν λειψάνων στόν Ναό 
συνοδεύεται ἀπό τήν ἀντιφωνική ψαλ-
μωδία τοῦ 23ου ψαλμοῦ «Τοῦ Κυρίου ἡ 
γῆ καὶ τὸ πλήρωμα αὐτῆς...», πού ἔχει 
στόν στίχο 7 τή φράση «Ἄρατε πύλας 
οἱ ἄρχοντες ὑμῶν καὶ ἐπάρθητε, πύλαι 
αἰώνιοι, καὶ εἰσελεύσεται ὁ βασιλεύς τῆς 
δόξης». Ὁ ψαλμός αὐτός, τόν ὁποῖον 
ἔμμεσα μνημονεύει ὁ πατριάρχης Κων-
σταντινουπόλεως Εὐτύχιος (†582) ὡς 
Χερουβικό ψαλλόμενο τότε ὕμνο5, ἐκτός 
τοῦ ὅτι ἐπηρέασε ὅλα τά χερουβικά πού 
μέχρι καί σήμερα ψάλλονται στίς θεῖες 
Λειτουργίες6, ἔμεινε νά συνδέεται μέ 
τήν εἴσοδο τῶν τιμίων δώρων ἀπό τήν 
πρόθεση στό θυσιαστήριο. Αὐτό μαρτυ-
ρεῖται ἀπό τόν 14ο αἰ. στή Διάταξη τοῦ 
ἁγίου Φιλοθέου τοῦ Κοκκίνου: «Καὶ ὁ 
μὲν ἱερεὺς εἰσερχόμενος λέγει: “Ἄρατε 
πύλας οἱ ἄρχοντες ὑμῶν...”»7. Τό «Ἄρα-
τε πύλας» κατά τόν ἅγιο Συμεών Θεσ-
σαλονίκης, συνδέεται καί μέ τή μικρή 
εἴσοδο, τήν πρώτη λεγόμενη εἴσοδο ἡ 
ὁποία «τὴν ἀνάστασιν ἐκτυποῖ καὶ τὴν 
ἀνάληψιν τοῦ Σωτῆρος· καὶ ἡ κλεῖσις 
τε καὶ ἄνοιξις τῶν θείων θυρῶν τὴν εἰς 
τὸν οὐρανὸν εἴσοδον καὶ τὰ πραχθέντα 

τοῖς ἀγγέλοις ἐπὶ τῇ τοῦ Χριστοῦ ἀνα-
λήψει»8. Στά ἐγκαίνια τοῦ ναοῦ κλῆρος 
καί λαός ὑποδέχεται τόν βασιλέα τῆς 
δόξης, τόν ἀναστάντα Χριστό διά τῶν 
λειψάνων τῶν μαρτύρων καί τό ψαλμικό 
«Ἄρατε πύλας». Εἶναι σάν νά εἰσέρχε-
ται στόν οὐρανό, «ὡς διὰ τοῦ μεγάλου 
Πατρὸς μάρτυρος Ἰησοῦ Χριστοῦ τῆς 
οὐρανίου σκηνῆς διανοιχθείσης ἡμῖν»9. 
Ἀναλογικά καί στή θεία Λειτουργία οἱ 
εἴσοδοι ἀνοίγουν μέ τό «Ἄρατε πύ-
λας...», γιατί ὁ Χριστός εἶναι αὐτός πού 
τίς ἀνοίγει. «Ὁ Χριστὸς γάρ ἐστιν ὁ 
δοὺς ἡμῖν τὴν εἴσοδον εἰς τὰ ἅγια διὰ 
τοῦ καταπετάσματος τῆς σαρκὸς αὐτοῦ. 
Καὶ εὐλογεῖ ὁ ἀρχιερεὺς τοὺς τὰς πύλας 
ἀνοίγοντας, ὅτι ὁ Κύριος τῶν δυνάμεων 
ὁ Χριστός. Καὶ θυμιᾷ εὐθὺς τὸ θυσια-
στήριον κύκλῳ, ὅτι θρόνος τοῦτο Θεοῦ 
καὶ ἀνάπαυσις. Καὶ αὐτὸν τυποῖ τὸν 
Χριστὸν τὸν ἐσφαγμένον καὶ ζῶντα, καὶ 
νοητῶς ἐκεῖσε θυόμενον κείμενον, καὶ 
ἀπαύστως ἱερουργούμενον»10.



Τεῦχος 1ον Ἰανουάριος - Φεβρουάριος 2026 21

ΔΙΑΚΟΝΙΑ ΤΟΥ ΛΟΓΟΥ 1

Ὁ ἅγιος Μέγας Βασίλειος

Πρωτ. Γεωργίου Δορμπαράκη
Ἐφημ. Ἱ.Ν. Ἁγίας Παρασκευῆς Καλλιπόλεως, Ἱ.Μ. Πειραιῶς

Ὁ μέγας θεολόγος καί ὑμνογράφος 
Ἰωάννης Δαμασκηνός εἶναι ὁ συν-

θέτης τοῦ κανόνα Βασιλείου τοῦ Με-
γάλου. Ἕνας μεγάλος πού ἔγραψε γιά 
ἕναν πολύ μεγάλο, μπροστά στόν ὁποῖο 
ὅμως ὁ ἴδιος νιώθει μικρός, γι’ αὐτό καί 
θεωρεῖ ὅτι μόνον ἕνας μέ τή φωνή τοῦ 
ἁγίου Βασιλείου μπορεῖ νά εἶναι ἱκα-
νός νά ἐγκωμιάσει τή μεγαλοσύνη του. 
«Ἔπρεπε ἡ δική σου φωνή νά εἶναι πα-
ροῦσα, Βασίλειε, σ’ αὐτούς πού θέλουν 
νά ἐπιχειρήσουν τον ἐγκωμιασμό σου». 
Τό ἐπιχειρεῖ ὅμως, ζητώντας τή συγγνώ-
μη καί τή χάρη του. 

Δέν ξεχνᾶ βεβαίως ὁ ἅγιος Δαμασκη-
νός ὅτι ἡ ἑορτή τοῦ ἁγίου συμπίπτει μέ 
τή Δεσποτική ἑορτή τῆς Περιτομῆς τοῦ 
Κυρίου Ἰησοῦ Χριστοῦ, ὁπότε «διπλή 
ἑορτή ἑορτάζει ἡ Ἐκκλησία σήμερα. 
Τήν Περιτομή, διότι ὁ Δεσπότης Χριστός 
φάνηκε στή γῆ ὡς βρέφος, καί τή μνήμη 
τοῦ σοφοῦ δούλου τοῦ Χριστοῦ Βασιλεί-
ου». Καί προβαίνει σέ μία «ὑπερβολή»: 
γιά νά τονίσει τήν ἁγιότητα τοῦ Βασι-
λείου, σημειώνει ὅτι «ἡ Ἐκκλησία ἔχει 
ὡς στολισμό τή μνήμη τοῦ ἁγίου, ὅπως 
ἔχει στολισμό τή Γέννηση τοῦ Κυρίου». 
Ὑπάρχει ὅμως ἐξήγηση: ὁ Θεός τελικῶς 
ἐξυμνεῖται μέ τούς ἁγίους – «Θαυμα-
στὸς ὁ Θεὸς ἐν τοῖς ἁγίοις Αὐτοῦ». 

Ὁ ὑμνογράφος, βαθύς γνώστης τῆς 
ζωῆς καί τοῦ ἔργου τοῦ Μεγάλου Βασι-

λείου, προσπαθεῖ νά τόν προβάλει στούς 
πιστούς σέ ὅλες σχεδόν τίς διαστά-
σεις του. Κατ' ἐξοχήν βεβαίως ἐπιμένει 
στούς ἀγῶνες του ὑπέρ τῆς ὀρθοδόξου 
πίστεως καί κατά τῶν αἱρετικῶν. Ὁ Βα-
σίλειος, γιά τόν ὑμνογράφο, «ἀνέβλυσε 
στήν Ἐκκλησία τά διδάγματα τῆς ὀρθο-
δοξίας» καί εἶναι «τῶν δογμάτων θη-
σαυρὸς ὁ ἀνέκλειπτος», «ὁ τῶν πιστῶν 
τὰς καρδίας ἐνθέως εὐφραίνων», ὅπως 
ἀντιστοίχως στηλίτευσε τούς αἱρετικούς 
κονιορτοποιώντας ὅλα τά ἐπιχειρήματά 
τους: «τῶν ἀπίστων τὰ δόγματα ἀξίως 
ἐβύθισε» καί «φάνηκε σάν κοφτερός 
πέλεκυς γιά τούς ἀντίθεους καί σάν φω-
τιά πού κατατρώγει τήν ἀπάτη». 

Ἡ σάν ἄστρο φωτεινό παρουσία τοῦ 
ἁγίου Βασιλείου στήν Ἐκκλησία, πού 
τή φώτισε στόν ὀρθόδοξο δρόμο, στη-
ρίχτηκε κατά τόν ὑμνογράφο σέ δύο 
παράγοντες: πρῶτον, στόν ἁγνό τρόπο 
ζωῆς του, ἔτσι πού ἔκανε τόν Χριστό 
ἔνοικο τῆς ψυχῆς του. Ἐνοικώντας δη-
λαδή ὁ Χριστός, ἡ πηγή τῆς ζωῆς, στήν 
ψυχή του ἔκανε τόν Βασίλειο νά ἀνα-
βλύσει ποταμούς δογμάτων εὐσεβῶν 
γιά ὅλη τήν οἰκουμένη. «Ἔβαλες τόν 
Χριστό, τήν πηγή τῆς ζωῆς, ἔνοικο στήν 
ψυχή σου μέ τήν καθαρότητά σου, κι 
ἀνέβλυσες ποταμούς εὐσεβῶν δογμά-
των στήν οἰκουμένη». Κι ἡ καθαρότητά 
του ἔγκειτο στόν ἀγῶνα «νά μαζέψει 



Τεῦχος 1ον22 Ἰανουάριος - Φεβρουάριος 2026

τίς ἀρετές ὅλων τῶν ἁγίων». Δεύτερον, 
στήν τεράστια παιδεία του, κοσμική καί 
ἐκκλησιαστική, καρπό τῶν πολυετῶν 
σπουδῶν καί τῆς μεγαλοφυοῦς διανοί-
ας του, ὅπως καί τῆς ἐφέσεώς του πρός 
τόν Θεό. «Μελέτησες καλά τή φύση τῶν 
ὄντων καί ἐξέτασες τό ἄστατο ὅλων τῶν 
δημιουργημάτων», σημειώνει ὁ ἅγιος 
Δαμασκηνός. Καί: «Ἔγινες πλήρης ἀπό 
ὅλη τήν παιδεία, ὄχι μόνο τήν κάτω καί 
γήινη, ἀλλά πολύ περισσότερο τήν ἀνώ-
τερη, γι’ αὐτό καί φάνηκες στόν κόσμο 
ὡς φῶς, Βασίλειε». 

Ὁ ἅγιος ὑμνογράφος εἶναι εὐνόητο ὅτι 
δέν μπορεῖ νά μήν ἀναφέρει τό ἔργο, πέ-
ραν τῆς διδασκαλίας καί τῆς ἁγίας βι-
οτῆς τοῦ Βασιλείου, μέ τό ὁποῖο σφρά-
γισε τήν ἐποχή του ὁ ἅγιος καί ἔμεινε 
χρυσό παράδειγμα στούς αἰῶνες: τήν 
ἐλεήμονα προσφορά του στόν συνάν-
θρωπο, ἰδίως μέ τή «Βασιλειάδα». Ἡ 
φιλανθρωπική δράση του κατέστη πα-
ροιμιώδης. Θεωρεῖται «κανών», τύπος, 
πρός τόν ὁποῖο στρέφουν τά βλέμματα 
ὅλοι οἱ πιστοί στούς μετέπειτα αἰῶνες 
μέχρι σήμερα, γιά νά κατανοοῦν τί ση-
μαίνει ἁγιότητα βίου συνδυασμένη μέ 
ὀξυδέρκεια καί ἄνοιγμα καρδιᾶς. Κατά 

τόν Δαμασκηνό, «ἀναδείχτηκες, Βασί-
λειε, πατέρας τῶν ὀρφανῶν καί τῶν χη-
ρῶν ὑπερασπιστής, καί ὁ πλοῦτος γιά 
τούς πτωχούς, ἡ παρηγοριά γιά τούς 
ἀσθενεῖς καί ὁ κυβερνήτης τῶν πλουσί-
ων, τό στήριγμα τῶν γηρατειῶν, ἡ παι-
δαγωγία τῆς νεότητας καί ὁ κανόνας 
τῆς ἀρετῆς τῶν μοναχῶν». 

Κι ἄν σ’ αὐτά προσθέσουμε καί τό 
μαρτυρικό φρόνημα τοῦ ἁγίου, πού 
κατ’ ἐξοχήν φάνηκε μέ τή σθεναρή στά-
ση του ἀπέναντι στόν ἀλαζόνα ἔπαρ-
χο τοῦ αὐτοκράτορα, τόν Μόδεστο, ὁ 
ὁποῖος προκειμένου νά τόν μεταπείσει 
ἀπό τήν ἀλήθεια τῆς ὀρθοδοξίας, τόν 
ἀπείλησε μέ δήμευση τῆς περιουσίας, 
μέ ἐξορία καί μέ αὐτόν ἀκόμη τόν θά-
νατο, καταλαβαίνουμε ὅτι μιλώντας γιά 
τόν ἅγιο Βασίλειο μιλᾶμε γιά ἅγιο πού 
καί ὁ χαρακτηρισμός τοῦ Μεγάλου εἶ-
ναι ἐλλιπής. Καί μπορεῖ νά μήν ὑπῆρξε 
μάρτυρας μέ τή συνήθη ἔννοια τοῦ ὅρου, 
ὑπῆρξε ὅμως μάρτυρας στή συνείδηση 
καί στό φρόνημα, ἕτοιμος νά δώσει καί 
τή ζωή του γιά χάρη τῆς ἀληθοῦς πίστε-
ως. Ἰδού πῶς ἐγκωμιάζει ὁ ἅγιος Δα-
μασκηνός τό μαρτυρικό αὐτό φρόνημά 
του: «Ὑπέρμαχε τῆς Τριάδος Βασίλειε, 
στάθηκες μπροστά σέ δικαστικό θρό-
νο, κινδυνεύοντας γιά τήν πίστη. Γιατί 
δείχνοντας τήν ἀντίθεσή σου μέ γεν-
ναῖο φρόνημα, ντρόπιασες τόν θυμό τοῦ 
ἐπάρχου, ὁ ὁποῖος ὑπερηφανευόταν γιά 
τήν ἐξουσία τῆς ἀσέβειάς του. Καί ἐνῶ 
ἀπειλοῦσε νά σοῦ βγάλει τά σπλάχνα, 
ἐσύ προτίμησες μέ προθυμία νά τό κά-
νει. Καί ἀφοῦ ἔγινες μάρτυρας ὡς τήν 
προαίρεσή σου, πῆρες τό στεφάνι τῆς 
νίκης ἀπό τόν Χριστό».Ὁ ἁγιασμός στή λίμνη τῶν Ἰωαννίνων (δεκ. 1930)



Τεῦχος 1ον Ἰανουάριος - Φεβρουάριος 2026 23

ΔΙΑΚΟΝΙΑ ΤΟΥ ΛΟΓΟΥ 2 

Κυριακή τοῦ Ἀσώτου
	

πρωτ. Βασιλείου Θερμοῦ
πρ. Καθηγητοῦ ΑΕΑΑ - Παιδοψυχιάτρου

Ἀδελφοί μου, σήμερα ἀκούσαμε γιά 
ἕναν ἄνθρωπο πού πείνασε τόσο, 

ὥστε ἔφτασε νά τρώει τήν τροφή τῶν 
γουρουνιῶν. Γιατί ὁ Χριστός μεταχειρί-
ζεται αὐτή τήν εἰκόνα γιά νά μᾶς δείξει 
σέ τί κατάσταση μποροῦμε νά βρεθοῦμε 
ὅλοι μας ὅταν μᾶς λείψει ὁ Θεός; Καί, 
κατόπιν, γιατί παρουσιάζει τήν εἰκόνα 
μέ τό γιορτινό τραπέζι γιά νά πανηγυρί-
σουν τήν ἐπιστροφή του στό σπίτι; 

Δηλαδή, γιατί δίνει τόση σημασία στό 
φαγητό; Διότι ἡ πεῖνα εἶναι ἕνα δραμα-
τικό αἴσθημα, ἀφοῦ ἡ τροφή ἔχει θε-
μελιακή σημασία γιά τή ζωή μας. Καί 
ὁ Χριστός θέλησε νά μᾶς δείξει ὅτι, ἄν 
ξεχαστοῦμε μακριά Του, θά πεινάσουμε 
πνευματικά. Μέ ἄλλα λόγια, ἡ μετάνοια 
εἶναι ἡ ἐπίγνωση τῆς πείνας μας γιά 
Θεό, ὅταν κάποια στιγμή ξυπνήσουμε 
καί ἀρνηθοῦμε τά ὑποκατάστατα τά 
ὁποῖα εἴχαμε καταπιεῖ γιά νά ξεχάσου-
με τήν ἀληθινή τροφή. 

Ἀλλά ἀκούσαμε ἐπίσης καί γιά ἕναν 
εὔσπλαγχνο πατέρα, τόν Θεό καί κοι-
νό Πατέρα μας. Αὐτός ἦταν ὁ χορηγός 
τῆς ἀληθινῆς τροφῆς. Κοντά Του χόρται-
νε ὁ ἄσωτος καί μακριά Του πεινοῦσε. 
Ἐπειδή ὑπῆρχε Αὐτός μπόρεσε τελικά 
νά βρεῖ τόν δρόμο τῆς ἐπιστροφῆς. 

Τί συμβαίνει σήμερα ὡς πρός τό θέμα 
τοῦ Θεοῦ-Πατέρα; Παρατηροῦμε ποικι-
λία περιπτώσεων. 

Ὁρισμένοι συνάνθρωποί μας ζοῦν σάν 
νά μήν ἔχουν καθόλου Πατέρα, δηλαδή 
ἀγνοοῦν τόν Θεό, ἤ θέλουν νά Τόν ἀγνο-
οῦν. Εἶναι πολύ κρῖμα, ὄντως, νά ἔχεις 
Κάποιον νά σέ ἀγαπᾶ καί ἐσύ νά μήν τό 
γνωρίζεις. Ἤ νά ἔχεις πιστέψει φῆμες 
ὅτι Αὐτός δέν ὑπάρχει. 

Ἄλλοι ζοῦν σάν νά ἔχουν πατέρα ὁ 
ὁποῖος ὅμως εἶναι κακός, ἀφοῦ ἡ εἰκό-
να πού διατηροῦν γι᾽ αὐτόν μέσα στήν 
ψυχή τους περιλαμβάνει ἕναν θεό πού 
τούς καταδιώκει καί τούς τιμωρεῖ, ἕναν 
θεό ὀργισμένο καί ἀπάνθρωπο. Οἱ ἄν-
θρωποι αὐτοί, συχνά χωρίς νά φταῖνε, 
φαντάζονται ὅτι στό πατρικό σπίτι δέν 
ὑπάρχει θαλπωρή, ὁπότε ἤ περιπλανῶ-
νται ἄστεγοι ἤ διαμένουν στό σπίτι χω-
ρίς ποτέ νά σηκώσουν τό κεφάλι καί νά 
κοιτάξουν τό ἱλαρό βλέμμα τοῦ Πατέρα. 
Ἀγωνίζονται ἐξωτερικά νά ἐφαρμόζουν 
τά λόγια τοῦ Υἱοῦ Του, ἀλλά ἀγνοοῦν 
ὅτι Αὐτός εἶναι ὁ πρωτότοκος ἀδελφός 
τους πού θυσιάστηκε μέ τή θέλησή Του 
ὥστε καί αὐτοί νά ἀνήκουν σέ ἐκείνους 
πού θά κληρονομήσουν τή θεϊκή Του πε-
ριουσία. Ἔτσι μένουν στό σπίτι ἀλλά 
σάν ξένοι. 

Καί ἄλλοι, ἐπίσης, ξέρουν πώς ἔχουν 
ἕναν καλό Πατέρα καί ἁπλῶς Τόν ἀπω-
θοῦν, δέν θέλουν νά Τόν σκέφτονται 
ἀκόμη, ἀναβάλλουν. Γιατί; Εἴτε τούς 
ἑλκύει τό νά ὑπηρετοῦν τά πάθη τους 



Τεῦχος 1ον24 Ἰανουάριος - Φεβρουάριος 2026

Ἡ κατάδυση τοῦ Σταυροῦ στό Τουρκολίμανο (σημ.
Μικρολίμανο), δεκ. 1960

εἴτε τούς ἀπορροφᾶ ἡ ζωή μέ τούς πε-
ρισπασμούς της εἴτε τούς ξεγελᾶ ἡ ἰδι-
ωτική θρησκευτικότητα πού ἔχουν κα-
τασκευάσει. Μερικές φορές, μάλιστα, 
εἶναι σέ θέση νά ἐξηγήσουν πολύ καλά 
στούς ἄλλους γι’ αὐτόν τόν καλό Πατέ-
ρα, ἀλλά οἱ ἴδιοι ἀρνοῦνται ἤ διστάζουν 
νά Τοῦ παραδώσουν τόν ἑαυτό τους 
ὥστε νά τόν ἀλλάξει. Αἰσθάνονται μέν 
ὅτι Τόν ἔχουν, ἀλλά δέν ἐπωφελοῦνται. 

Καί, τέλος, ὑπάρχουν λίγοι πού ἀνα-
γνωρίζουν τήν ἄπειρη ἀγαθότητά Του 
καί φιλοτιμοῦνται νά ἀγωνιστοῦν. 
Ἐπειδή δέν εἶναι τέλειοι, ὅπως ὅλοι 
μας ἄλλωστε, μετανοοῦν καί καταφεύ-
γουν στήν ἀγκαλιά τοῦ Πατέρα. Ὅταν 
ξεγελαστοῦν, ὡς ἀδύναμοι ἄνθρωποι, 
καί φᾶνε τά ὑποκατάστατα τῆς ἀλη-
θινῆς τροφῆς (τά ὁποῖα τούς ἀφήνουν 
πεῖνα καί πίκρα), συνέρχονται γρήγορα 
καί ἐπιστρέφουν στόν αἰώνιο Ἄρτο καί 
Οἶνο, στήν τράπεζα τῆς Εὐχαριστίας 
ἀλλά καί τῆς θεϊκῆς διδαχῆς. 

Δέν εἶναι ἀναμάρτητοι, βέβαια, καί 
αὐτοί ἄσωτοι εἶναι. Ὅλοι ἄσωτοι εἴμα-
στε. Ἀλλά μιμοῦνται τόν ἄσωτο τῆς πα-

ραβολῆς ὁ ὁποῖος θυμήθηκε ὅτι ὁ πατέ-
ρας του εἶναι ὅλος ἀγάπη καί ὅτι στό 
σπίτι του ὑπάρχει χορταστική τροφή. 

Ὁ ἥρωας τῆς σημερινῆς ἱστορίας, 
ἀδελφοί μου, ἀνακάλυψε ὅτι δέν εἶναι ἡ 
φυσιολογική κατάσταση τοῦ ἀνθρώπου 
τά πάθη του. Ἔτσι, ἐκτός ἀπό τήν πεῖνα 
του γιά τροφή, πείνασε γιά νά ξαναγίνει 
γιός, ὁ ὁποῖος θά μετέχει στά καλά τῆς 
Βασιλείας τοῦ Θεοῦ. Καί ἐμεῖς καλού-
μαστε νά πεινάσουμε τήν θεία υἱοθεσία, 
νά διψάσουμε τό νά αἰσθανθοῦμε παι-
διά Του. Διότι εἴμαστε ἤδη παιδιά Του, 
ἁπλῶς δέν τό ζοῦμε πάντα μέ συνέπεια. 

Ἀλλά ὑπάρχει καί ἄλλος γιός, πού εἶ-
ναι σάν νά μή ζῆ στό σπίτι του! Ἀμέτο-
χος ἀπό τή χαρά τῆς οἰκογένειας, ἐπειδή 
δέν συμμετέχει στήν ἀγάπη. Πρέπει νά 
ἀγαπᾶς γιά νά χαίρεσαι, εἶναι νόμος. 

Ὁ ἕνας γιός σπατάλησε τή Χάρη 
(εὐτυχῶς πρόσκαιρα), ὁ ἄλλος ὀχυρώ-
θηκε ἀπέναντι στή Χάρη. Εὔκολα καί 
τά δύο, τό δύσκολο εἶναι νά ἀφεθοῦμε 
στή Χάρη. 

«Ἐλθὼν εἰς ἑαυτόν», λέει. Μόνο μέσῳ 
τῆς Χάρης βρίσκουμε τόν ἑαυτό μας. 
Ὁ μετανοημένος ἑαυτός εἶναι ἡ ἀρχή 
ἑνός θαύματος, τό πρῶτο βῆμα ἑνός 
ταξιδιοῦ, στό τέλος τοῦ ὁποίου ὁ ἑαυ-
τός θά λάμψει στά ἔσχατα μέσα στή 
Χάρη τοῦ Θεοῦ. Ξεκινᾶμε τό ταξίδι μέ 
αὐτή τή λαμπρή κατάληξη κάθε φορά 
πού συνειδητοποιοῦμε τήν ὑπαρξιακή 
μας πεῖνα. Κάθε φορά πού ἔχουμε τήν 
εἰλικρίνεια νά παραδεχτοῦμε ὅτι ὅλα 
τά ὑποκατάστατα πού μεταχειριζόμα-
στε στή ζωή μας (ἀπολαύσεις, ἐπιτυχία, 
χρήματα, δόξα κτλ) δέν εἶναι ἀληθινή 
τροφή. 



Τεῦχος 1ον Ἰανουάριος - Φεβρουάριος 2026 25

ΕΝ ΔΙΑΛΟΓῼ

Ἰχνηλατώντας τήν συνοδικότητα (ΧΧ)
Ἡ συνοδικότητα 

στόν Ἅγιο Κυπριανό Καρθαγένης (δ)

Ἀρχιμ. Ἀμφιλοχίου Μήλτου
Δρος Θεολογίας

Ἡ συνοδικότητα ἐντός τῆς τοπι-
κῆς Ἐκκλησίας. Τά προηγούμενα 

τρία σημειώματα ἀσχολήθηκαν μέ τήν 
ἐπισκοπική συνοδικότητα ἡ ὁποία κατ᾽ 
ἐξοχήν συναντᾶται στόν Ἅγ. Κυπριανό 
Καρθαγένης. Ἀσφαλῶς, ὅμως, δέν λεί-
πουν ἀπό τά γραπτά του καί μαρτυρίες 
γιά τήν συνοδικότητα ἐντός τῆς τοπικῆς 
Ἐκκλησίας, ὅπως αὐτή ἐκφράζεται ἀπό 
τήν συλλογικότητα τῶν ἱερέων καί γενι-
κά τοῦ λαοῦ τοῦ Θεοῦ. Στήν συνέχεια 
θά δοῦμε κάποια στοιχεῖα γιά τήν κοι-
νοτική ἤ ἐκκλησιακή αὐτή διάσταση τῆς 
συνοδικότητας, ὁλοκληρώνοντας ἔτσι 
τήν σπουδή μας στόν σημαντικό αὐτό 
Λατῖνο Πατέρα.

Ὁ Ἅγιος Κυπριανός μᾶς παρουσιάζει 
τήν ὀργάνωση μιᾶς τοπικῆς Ἐκκλησίας 
κατά τόν 3ο αἰ. στη Βόρεια Ἀφρική: ἡ 
ἐκκλησιαστική δομή εἶναι κατ’ οὐσίαν ἡ 
ἴδια μέ ἐκείνη τοῦ Ἁγ. Ἰγνατίου Ἀντιο-
χείας, ἀποτελούμενη ἀπό τόν ἐπίσκοπο, 
τούς ἱερεῖς, τούς διακόνους καί τόν λαό 
(plebs). Ὁ Ἅγ. Κυπριανός, ἔχοντας ὡς 
κύρια μέριμνά του τήν ἑνότητα τῆς το-
πικῆς Ἐκκλησίας, περιγράφει ποιά εἶ-
ναι ἡ ἀληθινή Ἐκκλησία ἀπέναντι στούς 
αἱρετικούς: συγκροτεῖται ἀπό ἕνα μο-
ναδικό Ἐπίσκοπο ἐκλεγμένο κατά θεία 
πρόνοια, τούς ἱερεῖς ἑνωμένους μέ αὐτόν 

διά τῆς ἱερατικῆς τιμῆς, καί τόν λαό τοῦ 
Χριστοῦ συνηγμένο ἐν ἑνότητι, συνδεδε-
μένο διά τῆς ἀγάπης πού χαρακτηρίζει 
τό ποίμνιο τοῦ Κυρίου (Ep. 61, 3, 1). 
Ἡ θεώρηση μᾶς θυμίζει μία λειτουργι-
κή σύναξη, μέσα στήν ὁποία, ἐξ ἄλλου, 
φανερώνεται –γιά τόν Κυπριανό– ἡ Ἐκ-
κλησία ὡς σῶμα. 

Ἐάν ἡ ἔκφραση «σύλλογος τῶν ἐπι-
σκόπων», πού εἴδαμε στά προηγούμενα 
ἄρθρα μας, μᾶς ἐπιτρέπει να ἀνασυνθέ-
σουμε μία ὁρισμένη «ἐπισκοπική συλλο-
γικότητα» στόν Ἅγιο Κυπριανό Καρθα-
γένης, μία ἄλλη μορφή συλλογικότητας, 
ἐκείνη τῶν ἱερέων, διαφαίνεται ἀκόμη 
πιό καθαρά. Ὁ Κυπριανός δέν χρησι-
μοποιεῖ τόν ὅρο σύλλογος (collegium) 
γιά νά δηλώσει τό σύνολο τῶν ἱερέων, 
ἀλλά ἕνα ἄλλο ὅρο, τήν στρατιωτική 
λέξη copia, πού σημαίνει στράτευμα ἤ 
ὁμάδα, καί τοῦτο μόνο μία φορά. Γιά 
τόν Κυπριανό –ὅπως καί γιά τόν Θεο-
φόρο Ἰγνάτιο– οἱ ἱερεῖς συγκροτοῦν ἕνα 
σύνολο, μία ὁμάδα (θα μποροῦσαμε νά 
ποῦμε ἕνα «σύλλογο»), τό πρεσβυτέριο, 
ἄρρηκτα συνδεδεμένο μέ τόν ἐπίσκοπο, 
ὁ ὁποῖος ἐμφανίζεται ὡς ὁ προεδρεύων 
του. Πρέπει νά ἐπισημάνουμε ὅτι ἡ συλ-
λογικότητα τῶν ἱερέων διαφέρει ἀπό 
τήν «συλλογικότητα» τῶν ἐπισκόπων, 



Τεῦχος 1ον26 Ἰανουάριος - Φεβρουάριος 2026

ὡς πρός τό ὅτι ἡ πρώτη ἔχει ὡς κέντρο 
ἤ κεφαλή της τόν ἐπίσκοπο. Ἀντίθετα, 
ὁ «σύλλογος» τῶν ἐπισκόπων ἔχει ὡς 
ἐπίκεντρό του τήν ὁμοφωνία καί ὁμό-
νοιά τους. 

Ἄν καί τό ἐπίθετο ἱερατικός 
(sacerdotalis) ἐφαρμόζεται ἀναμφισβή-
τητα στους ἱερεῖς, τό ζήτημα τοῦ κατά 
πόσον οἱ πρεσβύτεροι μποροῦν νά θε-
ωρηθοῦν ἱερεῖς (sacerdotes) ἀπασχόλησε 
ἰδιαιτέρως τούς ἐρευνητές. Ἀναμφίβολα, 
συνδεδεμένοι μέ τόν ἐπίσκοπό τους –τόν 
κατ’ ἐξοχήν ἱερέα (sacerdos) τῆς τοπικῆς 
Ἐκκλησίας–, οἱ presbyteri συμμετέχουν 
στήν τιμή τῆς ἱερωσύνης (sacerdotalis 
honor), ὄχι ὅμως ἀτομικά ἀλλά συλλογι-
κά, ὡς presbyterium – ὅρος πού χρησιμο-
ποιεῖται πολλές φορές ἀπό τόν Κυπρια-
νό. Ὁ δεσμός πού ἑνώνει τούς ἱερεῖς 
μέ τόν ἐπίσκοπό τους ἐκφράζεται καί 
ἀπό τόν ὅρο πού ὁ ἐπίσκοπος Καρθα-
γένης χρησιμοποιεῖ σταθερά γι᾽ αὐτούς: 
compresbyteri, δηλαδή συμ-πρεσβύτεροι. 
Αὐτή ἡ ἕνωση μεταξύ ἐπισκόπου καί 
πρεσβυτέρων ἐκφράζεται κυρίως στή 
λατρεία. Οἱ ἱερεῖς εἶναι οἱ μόνοι ἀπό τόν 
κλῆρο πού ἔχουν τό δικαίωμα νά κάθο-
νται στά ἕδρανα πλησίον τῆς ἐπισκοπι-
κῆς καθέδρας, βοηθώντας τόν ἐπίσκοπο 
κατά τήν εὐχαριστιακή σύναξη.

Ἄς σημειωθεῖ ὅτι, στήν ἐποχή του ἀκό-
μη, ὅλη ἡ τοπική Ἐκκλησία φαίνεται νά 
συνέρχεται σέ κοινή εὐχαριστιακή σύ-
ναξη, προεδρευομένη ἀπό τόν ἐπίσκοπο 
περιβαλλόμενο ἀπό τό presbyterium του. 
Ὅμως, φαίνεται ὅτι ὑπῆρχαν καί περι-
πτώσεις, ὅπου, ἐν ἀπουσίᾳ τοῦ ἐπισκό-
που ἤ ἐξ ἀνάγκης, οἱ ἱερεῖς προΐσταντο 
κατ᾽ ἐξαίρεση τῆς Εὐχαριστίας ἤ ἄλλης 

ἑορταστικῆς τελετῆς. Ὁ λειτουργικός 
ρόλος τοῦ presbyterium, ἔστω καί ἀναλο-
γικά περιορισμένος, παραμένει θεμελι-
ώδης.

Πέρα ἀπό τόν λειτουργικό τους ρόλο, 
φαίνεται ὅτι οἱ ἱερεῖς ἔχουν ἐπίσης κα-
τηχητικό καί συμβουλευτικό ρόλο. Εἶναι 
πολύ χαρακτηριστικό αὐτό πού γράφει 
ὁ Κυπριανός, ὄντας μακριά ἀπό τήν 
ἕδρα του, στούς ἱερεῖς καί τούς διακό-
νους τῆς ἐπισκοπῆς του: «Ὅσον ἀφορᾶ 
ἐκεῖνο πού μοῦ ἔγραψαν οἱ συμπρε-
σβύτεροί μας Δονᾶτος, Φορτουνᾶτος, 
Νοβᾶτος καί Γόρδιος, ἐπειδή εἶμαι μό-
νος, δέν μπόρεσα νά τούς ἀπαντήσω, 
ἐπειδή ἀπό τήν ἀρχή τῆς ἀρχιερατείας 
μου ἔθεσα ὡς κανόνα στόν ἑαυτό μου 
νά μήν διαχειρισθῶ κανένα θέμα μόνο 
κατά τήν προσωπική μου κρίση, χωρίς 
τή συμβουλή σας (consilio vestro) καί χω-
ρίς τήν συναίνεση (consensu) τοῦ λαοῦ 
(plebis)» (Ep. 14, 4. Βλ. καί Ep. 19, 2, 
2). Ἐννοεῖται, βέβαια, ὅτι ἡ συμβουλή 
τῶν ἱερέων δέν εἶναι δεσμευτική, ἀφοῦ 
ὁ ἐπίσκοπος διατηρεῖ πάντοτε τήν ἐλευ-
θερία τῆς πρωτοβουλίας καί τῆς ἀπο-
φάσεως. Στίς ἐπιστολές τοῦ Ἁγίου, φαί-
νεται ὅτι τό πρεσβυτέριο συμμετέχει 
στή διοίκηση τῆς Ἐκκλησίας (π.χ. στόν 
ὁρισμό κατώτερου κλήρου), χωρίς ὅμως 
νά ἔχουμε σαφεῖς πληροφορίες γιά τόν 
ἀκριβή τρόπο. 

Ἐπιπλέον, πολυάριθμες μαρτυρίες 
πιστοποιοῦν τήν παρουσία τῶν ἱερέ-
ων, πού συνοδεύουν τούς ἐπισκόπους 
τους, κατά τήν διάρκεια τῶν ἐπισκοπι-
κῶν ἐπαρχιακῶν συνόδων, χωρίς ὅμως 
νά ἔχουν δικαίωμα ψήφου. Αὐτό, ὡστό-
σο, δέν σημαίνει ὅτι ἱερεῖς καί λαϊκοί 



Τεῦχος 1ον Ἰανουάριος - Φεβρουάριος 2026 27

δέν ἔχουν φωνή. Ἡ ὀργανική σύζευξη 
ὁμόνοιας ἐπισκόπων καί ἑνότητας τῆς 
Ἐκκλησίας πού καλεῖται νά ἐνσαρκώ-
νει μία σύνοδος προϋποθέτει ὅτι ἡ συμ-
φωνία τῶν ἐπισκόπων ἀντιπροσωπεύει 
ἤ ἐκφράζει τήν συμφωνία τῆς ἐκκλη-
σιακῆς κοινότητας. Ὅπως σημειώνει ὁ 
ἱστορικός G. Ruggieri, «στόν Κυπρια-
νό, δέν ὑπάρχει συμφωνία ἐπισκόπων 
(consensus episcoporum) χωρίς συμφωνία 
ὅλων καί σύμπνοια ἤ ἔγκριση τοῦ λαοῦ 
(consensus omnium et suffragium populi)»1. 

Ἡ σημασία τῆς τοπικῆς Ἐκκλησίας 
φαίνεται καί στήν θεώρηση πού ἔχει ὁ 
Ἅγιος Κυπριανός γιά τήν ἀποστολική 
διαδοχή τοῦ ἐπισκόπου, θέμα πού σχε-
τίζεται ἔμμεσα μέ τό ζήτημα τῆς συνο-
δικότητας. Σέ ἀντίθεση μέ τόν μέντορά 
του Τερτυλλιανό, ὁ ἐπίσκοπος Καρθα-
γένης ὁμιλεῖ γιά τήν ἀποστολική διαδο-
χή τῶν ἐπισκόπων, ἡ ὁποία, ὅμως, δέν 
σημαίνει ἁπλῶς μία ἁλυσίδα χειροτο-
νιῶν, ἀνεξάρτητα ἀπό αὐτό πού, στήν 
ἐποχή μας, θά ὀνομάσει ὁ μακαριστός 
Ἰωάννης Περγάμου «διαδοχή τῶν κοι-
νοτήτων». 

Ἡ τοπική εὐχαριστιακή κοινότητα, ἡ 
Ἐκκλησία δηλαδή, εἶναι ὁ σύνδεσμος 
ἀνάμεσα στούς ἀποστόλους καί τούς 
ἐπισκόπους: ὁ κάθε ἐπίσκοπος εἶναι 
διάδοχος τῶν ἀποστόλων διαμέσου τῆς 
Ἐκκλησίας του (βλ. Εp. 75, 6, 1). Εἶναι 
πολύ χαρακτηριστικό αὐτό πού τονίζει 
ὁ Κυπριανός γιά τόν σχισματικό Νοβα-
τιανό: παρ᾽ ὅτι χειροτονήθηκε ἐπίσκο-
πος Ρώμης ἀπό κανονικούς ἐπισκόπους, 
ἐντούτοις, ὅπως γράφει ὁ Ἅγιος, «δέν εἶ-
ναι διάδοχος κανενός» (nemini succedens) 
καί δέν προέρχεται παρά μόνο ἀπό τόν 

ἑαυτό του (Ep. 69, 3, 2 καί 69, 5, 1). 
Ἡ χειροτονία δέν ἐξασφαλίζει, ipso facto, 
ἀπό μόνη της, τήν ἀποστολική διαδοχή. 
Χρειάζεται ἡ κοινωνία μέ τήν κανονική 
ὀρθόδοξη κοινότητα, καί μέ τούς ἄλ-
λους ἐπισκόπους, πού εἶναι οἱ κεφαλές 
τῶν κοινοτήτων. Γι᾽ αὐτό ἡ ἐπισκοπική 
χειροτονία (ὅπως ἐκείνη πού ἔλαβε ὁ 
Νοβατιανός) πρέπει νά γίνει ἐντός τῆς 
Ἐκκλησίας, γιά νά εἶναι ἔγκυρη· ἄν δέν 
γίνει ἐκεῖ, ἡ διαδοχή δέν ὑπάρχει πια. 

Ἑπομένως, γίνεται φανερό ὅτι, ἀκόμα 
κι ἄν ὁ Κυπριανός ἀνυψώνει τόν ἐπί-
σκοπο ὡς φορέα τῆς ἀποστολικῆς δια-
δοχῆς, αὐτό γίνεται μέσα καί μαζί μέ 
τήν κοινότητα (δηλαδή μέσα στήν Ἐκ-
κλησία), πού παραμένει καί ἡ ἴδια φο-
ρέας τῆς ἀποστολικῆς διαδοχῆς. «Ὅλα 
συμβαίνουν γι᾽ αὐτόν ὡς ἄν ἡ Ἐκκλησία, 
τῆς ὁποίας ἔχει τήν εὐθύνη ὁ ἐπίσκοπος, 
νά γνωρίζει συγχρόνως δύο συμπληρω-
ματικές καταστάσεις: νά εἶναι πλήρως 
ἀνεπτυγμένη σέ ὅλον τόν συνηγμένο λαό 
της, καί συγχρόνως νά ἀνακεφαλαιώνε-
ται στό πρόσωπο τοῦ ἐπισκόπου της»2. 
Συμπερασματικά, πρέπει νά τονισθεῖ 
ὅτι ὁ ἐπίσκοπος δέν εἶναι ἀσφαλῶς τό 
πᾶν μέσα στήν Ἐκκλησία, οὔτε ὅλη ἡ 
Ἐκκλησία. Ὅπως γράφει ὁ Ἅγιος Κυ-
πριανός, «ἡ Ἐκκλησία εἶναι θεμελιωμέ-
νη πάνω στόν ἐπίσκοπο, στόν κλῆρο καί 
σέ ὅλους τούς πιστούς».

ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ. 1. G. Ruggieri, "À propos des 
synodes: l’histoire nous interroge", Recherches 
de Science Religieuse 106 (2018). 2. Poirier Mi-
chel, "Évolution du vocabulaire chrétien latin du 
sacerdoce et du presbytérat des origines à saint 
Augustin", Bulletin de la Société Nationale des An-
tiquaires de France, 1997, σ. 240.



Τεῦχος 1ον28 Ἰανουάριος - Φεβρουάριος 2026

ΠΟΙΜΑΝΤΙΚΟΙ ΠΡΟΒΛΗΜΑΤΙΣΜΟΙ

Ἡ ἀρχή τῆς ἐλευθερίας τοῦ προσώπου 
στήν Ποιμαντική 

 

Ἀρχιμ. Χρυσοστόμου-Γρηγορίου Τύμπα
Ἰατροῦ, Δρος Ψυχανάλυσης

Συνεχίζουμε τήν πνευματική περι-
ήγηση στήν ὑψηλή ἀποστολή τῆς 

Ποιμαντικῆς ἐπιστήμης, ὡς «τέχνης τε-
χνῶν καὶ ἐπιστήμης ἐπιστημῶν», πρός 
ἀνάπτυξη τῶν τρόπων ἐκείνων μέ τούς 
ὁποίους θά συνδεθεῖ ὁ πιστός μέ τήν 
Ἐκκλησία, «ἕως οὗ μορφωθῇ ὁ Χρι-
στός» ἐντός του (Γαλ 4,19). Στήν ποιμα-
ντική πράξη, στήν «ἐφηρμοσμένη θεολο-
γία» τῆς Ἐκκλησίας μας, ἀναπτύσσεται 
ἀναπόδραστα ἡ σχέση πατρότητος καί 
υἱοθεσίας, ἡ ὁποία εἶναι κομβική καί 
θεμελιώδης. Καθώς ὁ ποιμένας στηρί-
ζεται στήν βασική ποιμαντική ἀρχή τῆς 
ἐκκλησιαστικῆς ἀναφορᾶς καί ἀνάδει-
ξης τῆς μυστηριακῆς διάστασης τοῦ 
ποιμαντικοῦ ἔργου, ἔρχεται σέ κοινωνία 
μέ τούς πιστούς ὄχι μόνον στό ὀντο-
λογικό, ἀλλά καί στό ψυχολογικό καί 
σωματικό ἐπίπεδο. Ἔτσι ἅπτεται καί 
τῆς θεμελιώδους ἀρχῆς τοῦ σεβασμοῦ 
τῆς ἐλευθερίας τοῦ ἀνθρωπίνου προ-
σώπου. Ἀποδεχόμενος τόν ρόλο του ὡς 
ἀντιπροσώπου τῆς Ἐκκλησίας στόν κό-
σμο τοῦτο, καλεῖται νά ἀντιληφθεῖ κατά 
πρῶτο λόγο καί τίς ὑπαρξιακές ἀρχές 
μέ τίς ὁποῖες λειτουργοῦν οἱ συνάνθρω-
ποί του, ἀνεξαρτήτως τῶν «πιστεύω» 
τους. Ὀφείλει νά σέβεται τήν ἐλεύθερη 
βούλησή τους, ἡ ὁποία εἶναι τό ἀνώτερο 
δῶρο τοῦ Θεοῦ στόν ἄνθρωπο. 

Στήν ἐποχή μας, ὅπου τά ἀνθρώπι-
να δικαιώματα, παρά τίς κατάφωρες 
παραβάσεις τους, ὑποστηρίζονται πε-
ρισσότερο παρά ποτέ, ὁ σεβασμός τῆς 
ἐλευθερίας καί τῶν πνευματικῶν ἀντι-
λήψεων τοῦ κάθε προσώπου ὀφείλει νά 
εἶναι ὕψιστη προτεραιότητα τοῦ ποιμέ-
νος. Τό κάλεσμα πρός τήν αἰώνια ζωή 
πού ἐπαγγέλλεται ἡ Ἐκκλησία ἀπευθύ-
νεται στά πλέον εὐγενῆ χαρακτηριστι-
κά τῆς ἀνθρωπίνης φύσεως, δέν μπορεῖ 
ἑπομένως νά ἔχει κανένα ἴχνος κατανα-
γκασμοῦ ἤ προσηλυτιστικοῦ χαρακτή-
ρα. Ὀφείλει νά βασίζεται στήν ἀποδο-
χή τῆς μοναδικότητας κάθε προσώπου. 
Ἔγκειται στήν ἐλεύθερη βούληση καί 
μόνον ἡ ἀνάληψη τῆς σταυρικῆς ὁδοῦ 
κατά τό «ὅστις θέλει ὀπίσω μου ἐλθεῖν, 
ἀπαρνησάτω ἑαυτόν, ἀράτω τὸν σταυ-
ρὸν αὐτοῦ καὶ ἀκολουθείτω μοι» (Μάρκ 
8,34). Μόνον σέ αὐτή τήν βάση τῆς κα-
τανόησης τῆς ἐλευθερίας καί τῶν ἰδιαι-
τεροτήτων τοῦ κάθε προσώπου μπορεῖ 
νά κατανοηθεῖ ἡ δυναμική τῆς «ἀκρί-
βειας» καί τῆς «οἰκονομίας», καθώς 
συχνά αὐτές τοποθετοῦνται στό ἀξιακό 
σύστημα ὁρισμένων ποιμένων ὑπερά-
νω –δυστυχῶς– καί ἀπό τήν ἀνθρώπινη 
ἐλευθερία. 

Ἄν ἡ ἀρχή τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἀνα-
φορᾶς παραπέμπει περισσότερο στόν 



Τεῦχος 1ον Ἰανουάριος - Φεβρουάριος 2026 29

ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ. 1. Γαλ 5,13: «ὑμεῖς γὰρ ἐπ᾽ 
ἐλευθερίᾳ ἐκλήθητε, ἀδελφοί». 2. Γρηγόριος 
Ναζιανζηνός, Ἐπιστολὴ 101, Πρὸς Κληδόνιον, 
PG 37:181. 3. Λουκ 17,10: «οὕτως καὶ ὑμεῖς, 
ὅταν ποιήσητε πάντα τὰ διαταχθέντα ὑμῖν, 
λέγετε ὅτι δοῦλοι ἀχρεῖοι ἐσμεν, ὃ ὠφείλομεν 
ποιῆσαι πεποιήκαμεν». 4. Βασ. Καλλιακμάνης, 
«Ἡ Πνευματικὴ Πατρότητα», στόν τόμο 
Τὸ Μυστήριον τῆς Ἱερωσύνης, Πρακτικά 
Ζ´ Πανελληνίου Λειτουργικοῦ Συμποσίου 
Στελεχῶν Ἱερῶν Μητροπόλεων (Ποιμαντική 
Βιβλιοθήκη 12), Ἀθήνα: Κλάδος Ἐκδόσεων 
Επικοινωνιακῆς καὶ Μορφωτικῆς Ὑπηρεσίας 
ΕΕ 2006, σ. 216.

κάθετο ἄξονα τοῦ ποιμαντικοῦ ἔργου, 
ἡ ἀρχή τοῦ σεβασμοῦ τοῦ προσώπου 
ἀναφέρεται στόν ὁριζόντιο. Ὁ ποιμέ-
νας καλεῖται νά ἐργαστεῖ γιά τήν πρόσ- 
ληψη τῶν προσωπικῶν ἰδιαιτεροτήτων 
τῶν πιστῶν μέ σκοπό τήν μεταμόρφωσή 
τους σέ ἀρετές ἐν Χριστῷ – κάτι πού 
ἡ ἐκκλησιαστική ἐμπειρία θεωρεῖ ὅτι 
μπορεῖ νά ἐπιτευχθεῖ μόνον «ἐν ἐλευθε-
ρίᾳ»1. Ἡ πρόσληψη τῶν ἰδιαιτεροτήτων 
τοῦ κάθε ἀνθρώπου συνάδει μέ τήν θε-
ολογική ἀρχή τοῦ Γρηγορίου Θεολόγου, 
«τὸ ἀπρόσληπτον καὶ ἀθεράπευτον»2. 
Ἄν καί αὐτό ἀναφέρεται βασικά στήν 
ἀνθρώπινη φύση τήν ὁποία προσέλαβε 
ὁ Λόγος, μποροῦμε νά ὑποθέσουμε ὅτι 
ἀναφέρεται καί στούς πνευματικούς 
τρόπους μέ τούς ὁποίους ὁ ποιμένας θά 
πασχίσει νά ἐργαστεῖ σεβόμενος τό ἀν-
θρώπινο πρόσωπο, ὥστε νά συνδεθεῖ μέ 
τόν ἕνα Λόγο, μέσα στήν Τριαδική ἀγά-
πη. Καλεῖται ὁ ποιμένας νά ἐμπνεύσει 
τούς ἰδιαίτερους τρόπους τῶν ἀρετῶν 
γιά κάθε πιστό, μέ ἀπώτερο στόχο τήν 
ἐν Χριστῷ «πρόσληψη» καί μεταμόρ-
φωσή του. Ὁ σεβασμός τῆς ἀνθρώπινης 
ἐλευθερίας ἐπίσης τόν βοηθᾶ νά μήν 
ἀναπτύσσει ψυχολογικές σχέσεις προ-
σκόλλησης, ἀλλά πνευματικούς δεσμούς 
πρός μύηση στό μυστήριο τοῦ Χριστοῦ. 
Ἡ ποιμαντική πράξη ὀφείλει ἔτσι νά 
εἶναι μία διαρκής κένωση, χωρίς ἴχνος 
αὐταρέσκειας καί προσωπικῶν φιλοδο-
ξιῶν.3 

Μέσα στό πνεῦμα τῆς συναίνεσης καί 
τῆς ἐνεργοποίησης τῆς ἐλεύθερης βού-
λησης τοῦ πιστοῦ μέλους, ὁ σεβασμός 
τοῦ προσώπου ἐπεκτείνεται ὄχι μόνον 
στό ψυχολογικό, ἀλλά καί στό κοινωνι-

κό καί πολιτισμικό ἐπίπεδο. Ἔχει εἰπω-
θεῖ σοφά, ὅτι τό ποιμαντικό ἔργο εἶναι 
ἀπαραίτητο νά ἐφαρμόζεται στήν κάθε 
περίπτωση, μέ τρόπο ὥστε οἱ εἰδικότε-
ρες ἀρχές τῆς «ἀναλογίας, ἱστορικότη-
τας καί προσαρμογῆς στίς κοινωνικές 
συνθῆκες»4, νά ὑπηρετοῦν τήν μοναδική 
ἰδιαιτερότητα κάθε προσώπου. Προ-
φανῶς, σέ καμμία περίπτωση ἡ ποιμα-
ντική πράξη δέν μπορεῖ νά καταστεῖ 
ἕνα «κλειστό κύκλωμα» ἐφαρμογῆς κα-
νόνων, ἀδιαφορώντας γιά τόν ἀντίκτυπό 
τους στήν εὐρύτερη ζωή τοῦ ἀνθρώπου. 
Ἡ Ποιμαντική δέν ἐπιβάλλει τά πρέπει 
ἀλλά ἐργάζεται γιά τά ὑγιῆ θέλω τοῦ 
ἀτόμου πρός πρόοδο σέ κάθε κατεύθυν-
ση. Ὁ σεβασμός τῆς ἐλεύθερης βούλησης 
τοῦ ἀνθρωπίνου προσώπου εἶναι ἑπομέ-
νως ἐκ τῶν ὧν οὐκ ἄνευ, καθ' ὅσον ὅλα 
βασίζονται στήν ἀρχή τῆς συνεργίας τῆς 
θείας βουλῆς μέ τήν ἀνθρώπινη θέληση.

(συνεχίζεται) 



Τεῦχος 1ον30 Ἰανουάριος - Φεβρουάριος 2026

ΛΕΞΙΚΟ ΛΕΙΤΟΥΡΓΙΚΩΝ ΟΡΩΝ

Βασιλική πύλη - Βῆμα ἅγιον 
 

π. Χρυσοβαλάντη Θεοδώρου
προϊστ. Ἱ.Ν. Κοιμήσεως Θεοτόκου Ἁγ. Στεφάνου Ἀττικῆς, Δρος Λειτουργικῆς

Βασιλική Πύλη. Ἔτσι λεγόταν παλαιά 
ἡ Πύλη ἀπό τήν ὁποία ἔμπαινε ὁ βασιλιάς 
στόν ναό τῆς ἁγίας Σοφίας καί βρισκό-
ταν στόν νάρθηκα. Περί Βασιλικῆς πύλης 
γίνεται λόγος, σὲ δεκάδες μοναστηριακά 
Τυπικά πού δίνουν αὐτό τό ὄνομα στήν 
πύλη πού συνδέει τόν νάρθηκα μέ τόν 
κυρίως ναό, ἡ ὁποία μάλιστα εἶναι μόνο ἡ 
κεντρική καί ὄχι τυχόν πλάγιες. Τό κλεί-
σιμο τῆς θύρας αὐτῆς (μέ βῆλα), ὅπως 
συναντᾶται καί στήν σύγχρονη ἁγιορει-
τική πράξη, προσδιορίζει τή σύναξη (δέν 
μποροῦν να χωρέσουν ἐδῶ οἱ σχετικές 
ἀναφορές). Σήμερα, ἔτσι ὀνομάζεται ἡ 
κεντρική θύρα τοῦ Τέμπλου πού ἐπίσης 
λέγεται καί Ὡραία Πύλη. 

Βῆλον. Ἀπό τή λατινική λέξη velum 
πού σημαίνει παραπέτασμα, αὐλαία, 
πέπλο, κουρτίνα. Στήν ἐκκλησιαστική 
γλῶσσα τῆς πρώτης Ἐκκλησίας σήμαινε 
τό παραπέτασμα πού ὑπῆρχε πρίν ἀπό 
τήν καθιέρωση τοῦ εἰκονοστασίου (τέ-
μπλου), γιά νά καλύπτει κάποιες ὧρες 
τῆς θείας λειτουργίας τή θέα πρός τήν 
Ἁγία Τράπεζα καί γενικά πρός τό Ἱερό 
Βῆμα. Χωριζόταν στή μέση συνήθως, γιά 
νά ἀνοίγουν ὅταν ἔπρεπε τά δύο μέρη 
του. Μετά τήν καθιέρωση τοῦ Τέμπλου 
(γιά πνευματικούς λόγους) τά βῆλα 
καταργήθηκαν καί θά μποροῦσαν νά 
θεωρηθοῦν ὡς κατάλοιπά τους τά κα-

λύμματα τῶν Δισκοπότηρων. Τό ὄνομα 
καταπέτασμα ἔχει τήν ἀρχή του στήν 
Καινή Διαθήκη ἀπό «τὸ καταπέτασμα 
τοῦ ναοῦ» (Ματθ. 27:51) καί ἀναφέρε-
ται στόν ναό τοῦ νόμου. Οἱ πατέρες τῆς 
Ἐκκλησίας, δίνοντας τή μαρτυρία τους 
γιά τήν ὕπαρξη καί χρήση τῶν βήλων, τά 
ὀνομάζουν: «καταπέτασμα» (Γρηγόριος 
Θεολόγος, Γερμανός Κωνσταντινουπό-
λεως Μ. Βασίλειος, Κύριλλος Ἀλεξαν-
δρείας), «Ἀμφίθυρα» (Ἰωάννης Χρυσό-
στομος), «Βασιλικά καταπετάσματα» 
(Θεοδώρητος Κύρου). Ἀργότερα, τά 
βῆλα ἐπεκτάθηκαν γιά τήν κάλυψη καί 
διακόσμηση τοῦ κιβωρίου πού στέγαζε 
τήν Ἁγία Τράπεζα. Ἀποτελοῦνταν ἀπό 
τέσσερα ὁμοιόμορφα τεμάχια καί κρε-
μόταν ἀπό ἕνα σέ καθεμιά πλευρά τοῦ 
κιβωρίου, γι’ αὐτό καί ὀνομάζονταν «τε-
τράβηλα» ἤ «τετράβηλον», «Βασιλικά 
καταπετάσματα». Πολλές φορές ὑπῆρ-
χαν βῆλα καί στό Τέμπλο καί στό κιβώ-
ριο. Τά βῆλα καταργήθηκαν κατά τόν 14ο 
αἰ. καί τή θέση τους πῆραν οἱ εἰκόνες. 

Θά μποροῦσαν νά γίνουν πολλές λει-
τουργικές ἀναφορές γιά τή χρήση τῶν 
βήλων. Ἀρκούμαστε σέ αὐτήν τοῦ ἁγί-
ου Γερμανοῦ Α´ Κωνσταντινουπόλεως 
(715-730), ὅτι βῆλο καί βημόθυρα κλεί-
νουν μετά τή μεγάλη εἴσοδο καί ἀνοί-
γουν στό «Στῶμεν καλῶς...» (Ἱστορία 
ἐκκλησιαστική, PG 98:425D, 428B).



Τεῦχος 1ον Ἰανουάριος - Φεβρουάριος 2026 31

Βῆμα ἅγιον ἤ Ἱερόν. Εἶναι τό ἀνα-
τολικότερο ἀπό τά τρία μέρη τοῦ ναοῦ 
(Πρόναος - Κυρίως ναός - Ἱερό Βῆμα) 
καί χωρίζεται ἀπό τόν κυρίως ναό, τώ-
ρα μέν μέ τό Εἰκονοστάσιο ἤ Τέμπλο, 
τήν παλαιότερη ἐποχή ὅμως μέ κιγκλί-
δωμα χαμηλό καί τά βῆλα. Συνήθως, ἔχει 
τρεῖς πύλες μεταβάσεως πρός αὐτό, τή 
μεσαία, πού λέγεται καί Ὡραία Πύλη, 
καί τίς δύο πλάγιες (Βόρεια καί Νότια) 
καί εἶναι ὑπερυψωμένο σέ σχέση μέ τόν 
ὑπόλοιπο ναό κατά δύο ἤ τρία σκαλοπά-
τια. Τά ὀνόματα πού ἐπίσης δόθηκαν στό 
Βῆμα εἶναι: «Θυσιαστήριο», «Ἄδυτα», 
«Ἅγια τῶν Ἁγίων» (προφανῶς ἀπό ἐπί-
δραση τοῦ ναοῦ τοῦ νόμου), «ἄβατον», 
«Ἱερά Ταμεῖα» κλπ. Στήν ἀρχή, ὁ χῶρος 
ἦταν ἑνιαῖος καί περιελάμβανε τήν Ἁγία 
Τράπεζα καί πίσω ἀπό αὐτήν τό σύν-
θρονο (θρόνους τοῦ ἐπισκόπου καί τῶν 
πρεσβυτέρων) ἀργότερα ὅμως, χωρίσθη-
κε στά τρία, στό βόρειο τμῆμα τῆς Προ-
θέσεως καί στό νότιο τοῦ Διακονικοῦ γιά 
τήν καλύτερη λειτουργικότητά του. Στό 
μεσαῖο μέρος παρέμεινε ἡ Ἁγία Τράπεζα 
καί στήν κόγχη πίσω, τό σύνθρονο. 

Σύμφωνα μέ τίς Ἀποστολικές Διατα-
γές, τό Βῆμα δέν διαχωριζόταν ἀπό τόν 
ὑπόλοιπο ναό, ἀπό τόν 4ο αἰ. ὅμως, ἄρ-
χισε νά κατασκευάζεται κάποιο χαμηλό 
χώρισμα, τά λεγόμενα κάγκελα ἤ κιγκλῖ-
δες ἤ δρύφακτα. Ἡ εἴσοδος στό Βῆμα 
ἐπιτρεπόταν μόνο στούς Κληρικούς (Σύ-
νοδος Λαοδικείας, Κανόνες 19 καί 44).

 Στήν ἀρχή, στήν Ἀνατολή εἶχε ἐπι-
τραπεῖ ἡ εἴσοδος στούς αὐτοκράτορες 
(βλ. Θεοδώρητου Ἐκκλ. Ἱστορία 5, 17), 
ὅμως ἀπό τότε πού ὁ Ἀμβρόσιος ὑπέ-
δειξε στόν Μέγα Θεοδόσιο ὅτι «τά 

ἐντός εἶναι βατά μόνο στούς ἱερεῖς καί 
σέ ὅλους τούς ἄλλους εἶναι ἄδυτα καί 
ἀνέγγιχτα», ἐπιφυλάχθηκε θέση γιά τόν 
αὐτοκράτορα μπροστά ἀπό τά δρύφα-
κτα (Σωζομενοῦ, Ἐκκλ. Ἱστ. 7,25). Καί 
ἐπικράτησε στήν Ἀνατολή οἱ αὐτοκρά-
τορες μόνο κατά τήν ἡμέρα τῆς στέψεώς 
τους νά εἰσέρχονται στό Βῆμα καί νά 
κοινωνοῦν, ἀμέσως μετά τούς Διακό-
νους, ὄχι ὅμως ἐπάνω στήν Ἁγία Τράπε-
ζα, ἀλλά ἐπάνω σέ ἕνα μικρό τραπέζι, 
δίπλα ἀπό τήν Ἁγία Τράπεζα. Καί σέ 
τακτές ἐπίσης ἡμέρες τοῦ ἔτους, πού 
ὑπῆρχε συνήθεια νά προσφέρουν δωρε-
ές, ἐπιτρεπόταν νά εἰσέρχονται καί πάλι 
στό Βῆμα, γιά νά ἀποθέτουν ἐπάνω στό 
θυσιαστήριο τίς δωρεές τους (Κανών 60 
τῆς ἐν Τρούλλῳ, Κ. Πορφυρογέννητου).

Ὑπῆρχε ὅμως περίπτωση κατά τήν 
ὁποία οἱ λαϊκοί ἔμπαιναν στό Βῆμα. 
Καί αὐτή ἦταν ὅταν ἔρχονταν νά κοινω-
νήσουν. Καί γιά μέν τούς νεοφώτιστους, 
ἐπικρατοῦσε ἡ συνήθεια ὥστε τήν πρώ-
τη τους κοινωνία νά τή δέχονται μέσα 
στό θυσιαστήριο (Γρηγορίου Θεολόγου). 
Ὅσο γιά τούς ἄλλους, μόνο σέ μερικά 
μέρη ἐπικράτησε αὐτή ἡ συνήθεια πού 
ἐπέτρεπε ἀκόμη καί στίς γυναῖκες νά 
κοινωνοῦν μέσα στό Ἱερό Βῆμα (Διονυ-
σίου Ἀλεξανδρείας Κανών). 

Σέ κάθε ἄλλη περίπτωση ἀπαγορευ-
όταν αὐστηρά νά εἰσέρχονται οἱ λαϊκοί 
στό Βῆμα καί μάλιστα οἱ γυναῖκες (Σύ-
νοδος Λαοδικείας, Κανών 44). Ἀπαγο-
ρεύτηκε ἐπίσης, πολύ αὐστηρά, νά εἰ-
σάγονται ἐντός τοῦ Βήματος μέλι, γάλα, 
κρέας, σίκερα κ.λπ (Γ΄ Κανών Ἁγίων 
Ἀποστόλων, Θ. Βαλσαμῶνος, PG 137: 
40). 



Τεῦχος 1ον32 Ἰανουάριος - Φεβρουάριος 2026

ΚΥΡΙΛΛΟΣ ΚΑΙ ΜΕΘΟΔΙΟΣ ΚΑΙ ΒΥΖΑΝΤΙΝΟΣ ΚΟΣΜΟΣ 
ΤΗΣ ΚΕΝΤΡΟΑΝΑΤΟΛΙΚΗΣ ΕΥΡΩΠΗΣ

VΙΙ. Ἡ ἀποστολή στή Μοραβία

Ἀρχιμ. Παντελεήμονος Τσορμπατζόγλου
Δρος Θεολογίας - Ἱερ. Προϊστ. Ἱ.Ν. Ἁγίων Ἀναργύρων Ψυρρῆ

Ἡ ἄφιξη τῆς ὁμάδος στή Bενετία δέν 
μποροῦσε νά περάσει ἀπαρατή-

ρητη. Ἡ φήμη τοῦ ἐγχειρήματος στή Mε-
γάλη Mοραβία καί Παννονία προέτρεχε, 
καθώς καί οἱ κατηγορίες γιά αἱρετική 
ἀπόκλιση, ὅτι δηλ. λειτουργοῦσαν στήν 
σλαβική γλῶσσα, ἀπαράδεκτη σύμφωνα 
μέ τό δόγμα τῆς τριγλωσσίας. Oἱ δύο 
ἀδελφοί βρέθηκαν κατηγορούμενοι στήν 
τοπική σύνοδο καί ἀνεπιτυχῶς προσπά-
θησαν νά πείσουν γιά τήν ὀρθότητα τῆς 
χρήσεως τῶν διαφόρων γλωσσῶν στήν 
λατρεία σύμφωνα μέ τά ἔθιμα τῆς Ἀνα-
τολῆς.1 Eὐτυχῶς, ὅμως, γιά τήν ἱεραπο-
στολική ὁμάδα, διότι ἐπείγουσα παπική 
πρόσκληση τούς καλοῦσε στήν Pώμη, 
ὅπου ἀφίχθηκαν ἀρχές Δεκεμβρίου 867. 
Ὁ πάπας Nικόλαος (858-867), ὁ ὁποῖος 
τούς εἶχε προσκαλέσει, δυστυχῶς πέθα-
νε στίς 7 Nοεμβρίου 867 καί ἔτσι τούς 
ὑποδέχθηκε ὁ νέος πάπας Ἀνδριανός B΄ 
(867-872), ὁ ὁποῖος μόλις εἶχε ἐκλεγεῖ. 

Ἡ ἀποδοχή τῆς προσκλήσεως προ-
φανῶς δέν ἦταν ἄσχετη μέ τίς ἀλλαγές 
πού εἶχαν ἐπισυμβεῖ στήν Kωνσταντι-
νούπολη μέ τήν ἄνοδο νέας δυναστείας 
ὑπό τόν Bασίλειο A΄ Mακεδόνα (867-
886), τήν ἀποπομπή τοῦ πατριάρχου 
Φωτίου καί τήν ἐπάνοδο τοῦ Ἰγνατίου 
(867). Ἡ ἀλλαγή στόν θρόνο τῆς Pώ-

μης συνιστοῦσε θετική ἀλλαγή, καθότι 
ἡ αὐταρχική καί «αὐτοκρατορική» πο-
λιτική τοῦ Nικολάου A΄ εἶχε φέρει τίς 
σχέσεις μέ τήν Νέα Ρώμη στό ναδίρ μέ 
ἀποκορύφωμα τήν ρήξη γιά τό λεγόμενο 
«Bουλγαρικό» τό 865.2 

Ὁ νέος πάπας Ἀνδριανός περιέβαλε μέ 
ἐμπιστοσύνη τούς δύο ἱεραποστόλους, 
καθώς εἶχαν τήν ἀμέριστη ὑποστήριξη 
τοῦ ἑλληνομαθοῦς παπικοῦ βιβλιοθη-
καρίου Ἀναστασίου3. Ἐπεδοκίμασε τήν 
τέλεση τῆς λατρείας στήν σλαβική καί 
ἐπέτρεψε τήν χειροτονία κληρικῶν. Σέ 
λειτουργία, μάλιστα, πού ἔλαβε μέρος 
καί ὁ πάπας, μετά τήν χειροτονία τοῦ 
Mεθοδίου καί τριῶν ἄλλων μαθητῶν, 
λειτούργησαν στήν σλαβική! Ὁπωσδή-
ποτε θά βελτίωσε τήν ἀτμόσφαιρα καί 
ἡ δωρεά στήν Ἐκκλησία τῆς Pώμης τοῦ 
λειψάνου τοῦ ἁγίου Kλήμεντος, ἐπισκό-
που Pώμης, πού εἶχαν βρεῖ στήν Xερ-
σῶνα καί ἔκτοτε, ὡς εὐλογία μετέφεραν 
πάντοτε μαζί τους. 

Στίς 14 Φεβρουαρίου 869, μετά ἀπό 
σύντομη ἀσθένεια ἐξεδήμησε εἰς Kύριον 
ὁ Kωνσταντῖνος, ἀφοῦ προηγουμένως 
ἐκάρη μοναχός μετονομασθείς σέ Kύ-
ριλλο. Ἐνταφιάσθηκε στόν παλαιό ναό 
τοῦ ἁγίου Kλήμεντος καί ἐξαρχῆς κατε-
τάγη ἀπό τόν λαό στήν χορεία τῶν ἁγί-



Τεῦχος 1ον Ἰανουάριος - Φεβρουάριος 2026 33

ων, γι᾽ αὐτό καί φιλοτεχνήθηκε ἀμέσως 
ἡ εἰκόνα του καί τοποθετήθηκε ἐπάνω 
ἀπό τόν τάφο του4. 

 Ἡ παρουσία τοῦ Kυρίλλου στήν Pώμη 
πρέπει νά προκάλεσε σοβαρή αἴσθηση 
στούς πνευματικούς κύκλους, ἰδιαιτέρως 
μέ τόν πιό διάσημο λόγιο τῆς ἐποχῆς, τόν 
Ἀναστάσιο Bιβλιοθηκάριο. Γιά πρώτη 
φορά ἔγιναν γνωστά, ἀπό τόν Kύριλλο, 
στήν Pώμη ὁλοκληρωμένα τά συγγράμ-
ματα τοῦ Διονυσίου Ἀρεοπαγίτου5.

δ) Ἡ δράση τοῦ Mεθοδίου 
στήν Παννονία 

 Στήν Pώμη ὁ Mεθόδιος παρέμεινε γιά 
μερικούς μῆνες ἀκόμη, μετά τόν ἐνταφι-
ασμό τοῦ Kυρίλλου. Ὁ βιογράφος τοῦ 
Mεθοδίου μᾶς πληροφορεῖ γιά τό αἴτημα 
τοῦ ἡγεμόνος Kότσελ νά μεταβεῖ στήν 
Παννονία τό θέρος τοῦ 869. Ἀργότερα 
ὁ Kότσελ θά ξαναστείλει τόν Mεθόδιο 
στήν Pώμη συνοδευόμενο ἀπό ὁμάδα 
εὐγενῶν μέ τό αἴτημα νά χειροτονηθεῖ 
ἐπίσκοπος. Tό αἴτημα τοῦ Kότσελ συν-
δέεται μέ τήν ἵδρυση ἰδιαίτερης σλαβι-
κῆς Ἐκκλησίας, προφανῶς θά σχετιζό-
ταν στήν ἀρχή μέ τό πρόσωπο τοῦ Kυ-
ρίλλου, ἀλλά μέ τήν ἐκδημία του ἔπρε-
πε νά ἀναπροσαρμόσει τό αἴτημά του, 
γι᾽ αὐτό ἐπανέρχεται μέ τήν ἀποστολή 
πρεσβείας στόν πάπα γιά τόν Mεθόδιο. 
Πράγματι, ὁ πάπας Ἀνδριανός ἀνταπο-
κρίνεται στήν ἐπιθυμία τοῦ Kότσελ καί 
ὄχι μόνον χειροτονεῖ τόν Mεθόδιο ἐπί-
σκοπο, ἀλλά τόν ἐφοδιάζει καί μέ τήν 
καταπληκτική «βοῦλλα», δηλ. ἐπίσημο 
παπικό γράμμα, τήν γνωστή ὡς Gloria 
in Excelsis Deo, μέ τήν ὁποία ὁρίζει τόν 

Mεθόδιο διδάσκαλο ὅλων τῶν Σλάβων, 
Mοραβίας, Παννονίας, Nίτρας.6 Ἕδρα 
τῆς ἀρχιεπισκοπῆς ὁρίσθηκε τό Σίρμιο 
«στόν θρόνο τοῦ ἁγίου ἀποστόλου Ἀν-
δρονίκου». Tό κέρδος τοῦ Pώμης ἦταν 
πολλαπλό, διότι ἐνῶ φάνηκε νά ἱκανο-
ποιεῖ τό αἴτημα τοῦ Kότσελ, οὐσιαστικά 
μπόρεσε νά οἰκειοποιηθεῖ τό ἔργο στούς 
Σλάβους καί νά τό ποδηγετήσει, ἀφοῦ 
ὅρισε τόν Mεθόδιο, «παπικό λεγάτο» σέ 
ὅλη τήν Mοραβία καί Παννονία. 

Ἡ κατάσταση τοῦ Mεθοδίου στήν 
σλαβική ἀρχιεπισκοπή δέν ἦταν εὔκο-
λα ἀποδεκτή ἀπό τόν γερμανικό κλῆρο, 
ἀφοῦ μάλιστα οἱ πολιτικές συνθῆκες εἶ-
χαν ἀλλάξει ὑπέρ αὐτοῦ. Oἱ διακυμάν-
σεις τῶν σχέσεων τῶν ἡγεμονιῶν αὐτῶν 
μέ τούς Φράγκους τῆς Γερμανίας, ἀλλά 
καί ὁ ἀνταγωνισμός τοῦ πάπα καί τοῦ 
Γερμανοῦ αὐτοκράτορος, εἶχαν ἄμεσο 
ἀντίκτυπο στό ἔργο τοῦ Mεθοδίου. Στίς 
ἀρχές τοῦ 870 ὁ ἀνεψιός τοῦ Pαστισλά-
βου, Σβατοπλούκ, ἀποσπάσθηκε ἀπό 
τόν θεῖο του καί ἔγινε ὑποτελής στούς 
Γερμανούς στούς ὁποίους παρέδωσε 
τόν Mεθόδιο, τόν μεγάλο τους ἀντί-
παλο. Ὁ Mεθόδιος κλήθηκε σέ σύνοδο 
ἐπισκόπων νά λογοδοτήσει, στήν ὁποία 
παρίστατο καί ὁ αὐτοκράτορας Λου-
δοβῖκος Γερμανικός. Στήν σύνοδο αὐτή 
ἀπαγγέλθηκε κατηγορία σέ βάρος τοῦ 
Μεθοδίου ὅτι ἀσκεῖ ἐπισκοπικά καθή-
κοντα σέ ξένη ἐπαρχία καί καταπάτη-
σε τά δίκαια τοῦ ἀρχιεπισκόπου Bαυ-
αρίας, στήν ὁποία παλαιότερα ἀνῆκε ἡ 
περιοχή. Παρά τήν τεκμηριωμένη ἀπά-
ντηση τοῦ Mεθοδίου καί τίς ἀποδείξεις 
ὅτι ἐνεργοῦσε ὡς ἐντολοδόχος τῆς Pώ-



Τεῦχος 1ον34 Ἰανουάριος - Φεβρουάριος 2026

ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ. 1. Bίος Kυρίλλου, κεφ. 16. 2. Bλ. Xριστοφιλοπούλου, Ἱστορία, B΄1, ὅ.π., σ. 229-
234. 3. R. Forrai, The Interpreter of the Popes. The Translation Project of Anastasius Bibliothecarius, (ἀνέκ. 
διδ. διατρ.), Budapest 2008. 4. Bίος Kυρίλλου, κεφ. 18. 5. Βλ. R. Forrai, "The Notes of Anastasius 
on Eriugena's Translation of the Corpus Dionysiacum", The Journal of Medieval Latin 1 (2008) 74-100. 
6. Bίος Mεθοδίου, κεφ. 8.

μης, ἡ ἀπόφαση ἦταν καταδικαστική. 
Ἐξορίσθηκε στό μοναστήρι τοῦ Ἐλβάγ-
γεν τῆς Σουαβίας, στήν NΔ Γερμανία. 
Mετά τήν ἀπομάκρυνση τοῦ Mεθοδίου 
οἱ μαθητές του διασκορπίσθηκαν, ἄν καί 
μερικοί ἐξορίσθηκαν μαζί του. Στό με-
ταξύ ὁ πάπας Ἀνδριανός πέθανε, χωρίς 
ποτέ νά μάθει γιά τίς περιπέτειες τοῦ 
Mεθοδίου. Ὁ διάδοχός του, ὁ Ἰωάννης 
H΄ (872-882), πληροφορήθηκε μέ μεγά-
λη καθυστέρηση τήν τύχη τοῦ Mεθοδίου 
καί ἐπενέβη ἀμέσως. Ἡ παρέμβαση τοῦ 
πάπα ὑπέρ τοῦ Mεθοδίου δέν ἦταν τυ-

πική καί χλιαρή, ἀλλά πολύ δυναμική, 
διότι ἐκτός τῶν ἄλλων ἡ καταδίκη τοῦ 
Mεθοδίου συνιστοῦσε περιφρόνηση καί 
ἐξευτελισμό τῆς ἐξουσίας τοῦ Pώμης. 
Ἀπαίτησε, λοιπόν, ἀπό τόν Λουδοβῖκο 
τήν ἄμεση ἀπελευθέρωση τοῦ Mεθοδί-
ου, διότι ἡ ἐπισκοπή Παννονίας ἀνῆκε 
στήν δικαιοδοσία τῆς Pώμης καί ὅλα 
ἔγιναν καλῶς, ἀκόμη κατέστησε ἀργούς 
τούς ἐπισκόπους πού κατεδίκασαν τόν 
Mεθόδιο καί τούς ἀπαγόρευσε νά λει-
τουργοῦν μέχρι τήν ἡμέρα πού θά τόν 
ἀπελευθέρωναν. 

Ὁ ἁγιασμός τῶν ὑδάτων στή Θεσσαλονίκη, παρόντος τοῦ Ἐλ. Βενιζέλου, κατά τήν ἐποχή τοῦ Ἐθνικοῦ 
Διχασμοῦ (1916), φωτογραφία ἀπό ἐφημερίδα τῆς ἐποχῆς



Τεῦχος 1ον Ἰανουάριος - Φεβρουάριος 2026 35

ΠΡΟΣ ΔΙΑΚΡΙΣΙΝ

Inri Cristo 
Ἕνας σύγχρονος Βραζιλιάνος ψευδόχριστος

Πρωτ. Βασιλείου Ἀ. Γεωργόπουλου 
Ἀναπλ. Καθηγητοῦ Θεολογικῆς Σχολῆς Α.Π.Θ.

Ὁ Αlvaro Theiss, γνωστός ὡς Inri 
Cristo, γεννήθηκε στίς 22.3.1948 

στό Indaial τῆς Βραζιλίας. Ὑποστηρίζει 
ὅτι εἶναι ἡ μετενσάρκωση τοῦ Χριστοῦ 
καί ἀπό τό 1979 ἔχει ἱδρύσει τή δική 
του αἱρετική κοινότητα, τή Suprema 
Ordem Universal da Santissima Trindade 
(SOUST) = «Ὑπέρτατη Παγκόσμια Τάξη 
τῆς Ἁγίας Τριάδας», ἡ ἕδρα τῆς ὁποίας 
βρίσκεται στή Μπραζίλια, τήν πρωτεύ-
ουσα τῆς Βραζιλίας.

Ὁ Αlvaro Theiss μεγάλωσε σέ ἀγρο-
τική οἰκογένεια. Τό 1971 ἰσχυρίστηκε 
ὅτι ἄκουσε «θεϊκή φωνή» πού τοῦ ἀπο-
κάλυψε τήν ταυτότητά του, ὅτι δηλαδή 
ἀποτελεῖ μετενσάρκωση τοῦ Χριστοῦ. 
Τό 1979, κατά τή διάρκεια ἑνός ταξι-
διοῦ στό Σαντιάγο τῆς Χιλῆς, ὑποστή-
ριξε ὅτι ἔλαβε πλήρη φώτιση καί ὅτι ὁ 
Θεός τοῦ ἀποκάλυψε τό ὄνομα INRI, 
τό ὁποῖο σημαίνει Iesus Nazarenus Rex 
Iudaeorum, ἡ ἐπιγραφή πού τοποθετή-
θηκε στόν Σταυρό τοῦ Ἰησοῦ σύμφωνα 
μέ τήν Καινή Διαθήκη (Ἰω 19,19).

Τό 1982 ἵδρυσε τή SOUST, ὀργάνωση 
πού παρουσιάζεται ἀπό τόν Inri Cristo 
καί τούς ὀπαδούς του ὡς ἡ μοναδική 
αὐθεντική θρησκευτική ἀρχή ἐπί τῆς 
γῆς. Αποτελεῖ μία ἐλεγχόμενη κοινότητα 
μέ κλειστά χαρακτηριστικά, ἐγκατεστη-

μένη σέ ἀγροτική ἔκταση ἔξω ἀπό τή 
Μπραζίλια, τήν ὁποία ἀποκαλοῦν «Νέα 
Ἱερουσαλήμ». Γιά τά μέλη, ἡ SOUST 
ἀποτελεῖ ἐπίγεια ὁρατή ἔκφραση τοῦ 
Βασιλείου τοῦ Θεοῦ, μέ προγραμματι-
κό στόχο τή συγκρότηση «ἑνός ποιμνίου 
καί ἑνός ποιμένα», ὅπως ἀναφέρεται 
στό Κατὰ Ἰωάννην 10,16.

Ἡ δομή τῆς ἐν λόγῳ κοινότητας-αἵρε-
σης περιλαμβάνει κοινή καθημερινότη-
τα, ἱεραρχία, κανόνες ἐνδυμασίας καί 
διακριτές λειτουργικές ὧρες. Ἡ ἀπο-
μάκρυνση ἀπό τήν «κοσμική» ζωή θεω-
ρεῖται προϋπόθεση πνευματικῆς καθα-
ρότητας, ἐνῶ οἱ τελετουργίες, ἡ προσευ-
χή καί ἡ ἐσωτερική πειθαρχία ὁρίζουν 
τόν ρυθμό τῆς ἡμέρας. Ἡ αἵρεση ὀργα-
νώνει τήν οἰκονομική παραγωγή καί τήν 
αὐτάρκειά της, ἐπιδιώκοντας νά λει-
τουργεῖ ὡς πρόπλασμα τοῦ μελλοντικοῦ 
θεοκρατικοῦ ἰδεώδους πού πρεσβεύει.

Ὁ ψευδόχριστος Inri Cristo αὐτοπροσ-
διορίζεται ὡς ὁ ζωντανός φορέας τῆς 
θεϊκῆς ἐξουσίας. Αὐτή ἡ ἀξίωση συνδέε-
ται μέ τήν ἀποκλειστικότητα πού ἀξιώ-
νει ἡ SOUST· ὅτι ἡ «μία αὐθεντική θεία 
ἀρχή», τό πρόσωπο δηλαδή τοῦ ψευδο-
μεσσία, ὡς μετενσάρκωση ὑποτίθεται 
τοῦ Χριστοῦ, προβάλλεται ἀπό τά μέλη 
τῆς αἵρεσης ὡς ἑρμηνευτικό κλειδί γιά 



Τεῦχος 1ον36 Ἰανουάριος - Φεβρουάριος 2026

τήν Ἁγία Γραφή, τήν ἠθική καί τήν κα-
θημερινή πράξη. Στό πλαίσιο αὐτό, τό 
Ἰω 10,16 κατανοεῖται ὡς ὑπόσχεση ἑνο-
ποίησης ὅλων τῶν πιστῶν ὑπό τή δική 
του πνευματική καθοδήγηση.

Μεταξύ τῶν ἄλλων χαρακτηριστικῶν 
τῆς αἵρεσης, εἶναι καί τό γεγονός ὅτι 
χρησιμοποιεῖ στίς προσευχές της πα-
ραλλαγμένη ἐκδοχή τῆς Κυριακῆς προ-
σευχῆς καί ἑρμηνεύει τήν Ἁγία Γραφή 
ἀλληγορικά καί συμβολικά.Εἶναι αὐτο-
νόητο ἐν προκειμένῳ ὅτι παραλλαγή τοῦ 
«Πάτερ ἡμῶν» καί μία ἀποκλειστικά 
συμβολική ἑρμηνεία τῆς Ἁγίας Γραφῆς 
δέν ἀποτελεῖ πράξη ἐκσυγχρονισμοῦ 
ἀλλά σαφῶς ἀλλοίωση τοῦ εὐαγγελικοῦ 
περιεχομένου.

Ὅπως συμβαίνει σέ πολλές αἱρέσεις, ἡ 
κοινότητα ἀξιοποιεῖ τά μέσα ἐνημέρω-
σης καί τό διαδίκτυο γιά νά μεταδώσει 
τό μήνυμά της, νά ἀπαντήσει σέ ἐπικρί-
σεις καί νά προσελκύσει ἀναζητητές. Ἡ 
ἐπικοινωνιακή στρατηγική συνδυάζει 
εἰκονική παρουσία μέ δημόσιες παρεμ-
βάσεις, ἐπιχειρώντας νά παρουσιάσει 
τήν κοινότητα ὡς ἐναλλακτική ἐπιλογή 
σέ ἕναν «ἠθικά ἀποπροσανατολισμένο» 
κόσμο.

Ἡ SOUST προβάλλει, ἐπίσης, μία ἔντο-
να ἐσχατολογική προοπτική: ὁ κόσμος 
βρίσκεται σέ μεταίχμιο καί ἀπαιτεῖται 
πνευματική ἀνακαίνιση ὑπό θεϊκή κα-
θοδήγηση. Γιά τούς συμμετέχοντες, τό 
κλειστό σύστημά της παρέχει σαφεῖς 
κανόνες, αἴσθηση νοήματος καί ταυ-
τότητας. Ἀπό τούς ἐπικριτές της ὅμως 
διατύπωνονται μομφές σχετικά μέ τήν 
ἐλευθερία βούλησης, τή διαφάνεια στή 

διοίκηση καί τήν ἰσορροπία ἀνάμεσα 
στήν ἀφοσίωση καί τήν αὐτονομία τῶν 
ἀτόμων. Πρόκειται σαφῶς γιά ζητήμα-
τα πού εἶναι σύμφυτα μέ κινήματα πού 
διεκδικοῦν ἀποκλειστικότητα πνευματι-
κῆς ἀλήθειας.

Τό δικό μας τελικό σχόλιο. Ἡ προει-
δοποίηση τοῦ Θεανθρώπου γιά «ψευδό-
χριστους καί ψευδοπροφῆτες» (πρβλ. 
Ματθ 24,5, 24. Μάρκ 13,6, 22) δέν 
ἀποσκοπεῖ στόν ἐκφοβισμό ἀλλά στήν 
ἐγρήγορση τῶν πιστῶν. Ἀπό τά πρῶτα 
χριστιανικά χρόνια ἕως καί τίς νεότερες 
ἐποχές ἐμφανίστηκαν «ψευδόχριστοι» 
καί αὐτόκλητοι σωτῆρες, οἱ ὁποῖοι προ-
έβαλαν μεσσιανικές ἀξιώσεις. 

Συχνά ἐπικαλοῦνται βιβλικά ἀποσπά-
σματα γιά νά προσδώσουν κῦρος στούς 
ἰσχυρισμούς τους, ἐπιδιώκουν ἐντυπω- 
σιασμό, ἐπιρροή καί αὐτοπροβολή, ἐνῶ 
ταυτοχρόνως βρίσκονται σέ ἀντίφαση 
μέ τό σύνολο τῆς ἀποστολικῆς διδα-
σκαλίας καί τή ζῶσα παράδοση τῆς 
Ἐκκλησίας. Ὁ ψευδομεσσίας Inri Cristo 
καί ἡ ὀργάνωση τοῦ SOUST, «Ὑπέρτατη 
Παγκόσμια Τάξη τῆς Ἁγίας Τριάδας», 
ἀποτελοῦν ἕνα ἀκόμη κρίκο στήν ἁλυ-
σίδα τοῦ φαινομένου.

Ἀπέναντι σέ αὐτό τό φαινόμενο, ὁ λό-
γος τοῦ Κυρίου «Βλέπετε μή τις ὑμᾶς 
πλανήσῃ» (Ματθ 24,4) καί ἡ ἀποστο-
λική προειδοποίηση γιά «πονηροὺς καὶ 
γόητες» πού πλανώμενοι θά πλανοῦν 
(Β΄ Τιμ 3,13) ἀποτελοῦν διαρκῆ κλήση σέ 
ἐγρήγορση καί διάκριση. Ἔτσι, ἡ προσο-
χή δέν εἶναι φοβία ἀλλά ἔκφραση ἀγά-
πης πρός τήν ἀλήθεια καί προστασία τῆς 
ἑνότητας τοῦ σώματος τοῦ Χριστοῦ.



Τεῦχος 1ον Ἰανουάριος - Φεβρουάριος 2026 37

ΑΝΑΒΙΩΣΗ ΑΡΧΑΙΩΝ ΑΙΡΕΣΕΩΝ ΜΕ ΝΕΟ ΠΡΟΣΩΠΕΙΟ

Ἡ πραγματικότητα τῆς ἐνανθρωπήσεως 
τοῦ Χριστοῦ καί ἡ πλάνη τῆς Νέας Ἐποχῆς

Ἀρχιμ. Θεοφίλου Λεμοντζῆ
Δρος Θεολογίας

Ἡ αἵρεση τοῦ Γνωστικισμοῦ ὑπο-
στήριζε ὅτι ὁ Χριστός δέν εἶναι 

σωτήρας καί λυτρωτής ἀλλά ὁ μύστης 
μιᾶς ὑπερφυσικῆς γνώσης. Ἰσχυριζόταν 
ὅτι μέσα στό ὑλικό σῶμα τοῦ ἀνθρώπου 
ἔχει ἐγκλωβιστεῖ ἕνα θεϊκό στοιχεῖο καί 
σκοπός τῆς ἀνθρώπινης ὕπαρξης εἶναι 
νά συνειδητοποιήσει τήν ὕπαρξη αὐτοῦ 
τοῦ θεϊκοῦ στοιχείου καί νά ἐλευθερω-
θεῖ ἀπό τά δεσμά τῆς ὕλης. Ἡ γνώση 
αὐτῆς τῆς ἐξόδου ἀπό τόν ὑλικό κόσμο 
δίνεται ἀπό τόν μύστη Ἰησοῦ Χριστό. 

Ἐφ᾽ ὅσον ἔργο τοῦ Ἰησοῦ εἶναι ἡ με-
τάδοση αὐτῆς τῆς μυστικῆς καί ὑπερφυ-
σικῆς γνώσης, κατά συνέπεια τό γεγο-
νός τῆς ἱστορικῆς παρουσίας Του ὑπο-
τιμᾶται. Ἐφ᾽ ὅσον ἀποστολή Του εἶναι 
ἡ ἀπελευθέρωση τοῦ ἀνθρώπου ἀπό τά 
δεσμά τῆς ὕλης, δέν εἶναι δυνατόν ὁ ἴδι-
ος νά ἦταν ἐγκλωβισμένος μέσα σέ ὑλι-
κό σῶμα. Κατά συνέπεια, δέν εἶχε ὑλικό 
σῶμα ἀλλά φαινομενικό καί ἡ ἐνσάρκω-
σή του δέν ἦταν πραγματική. 

Παρόμοιες ἀντιλήψεις ἀνευρίσκουμε 
καί στίς σύγχρονες αἱρέσεις τῆς Νέας 
Ἐποχῆς. Γιά ὅλα αὐτά τά νεοεποχίτικα 
θρησκευτικά συστήματα ὁ Ἰησοῦς δέν 
εἶναι ὁ λυτρωτής Θεάνθρωπος, τό δεύ-
τερο πρόσωπο τῆς Ἁγίας Τριάδος πού 
ἐνηνθρώπησε ἐκ Πνεύματος Ἁγίου καί 

Μαρίας τῆς Παρθένου, ἀλλά ἐξισώνεται 
μέ τούς διαφόρους διδασκάλους καί φι-
λοσόφους πού γνώρισε κατά καιρούς ἡ 
ἀνθρωπότητα. 

Ὅλες ὅμως αὐτές οἱ ἀντιλήψεις, τόσο 
τῆς ἀρχαίας αἵρεσης τοῦ Γνωστικισμοῦ 
ὅσο καί τῆς «Νέας Ἐποχῆς», εἶναι ἁγι-
ογραφικῶς ἀστήρικτες, καί αὐτό διότι ὁ 
Υἱός τοῦ Θεοῦ, ὁ Ἰησοῦς Χριστός, πραγ-
ματικῶς γεννήθηκε ἐκ τῆς ἀειπαρθένου 
καί Θεοτόκου Μαρίας στό φτωχικό σπή-
λαιο τῆς Βηθλεέμ (Λουκ 2,7). Ὁ Χριστός 
ὡς πλήρης καί τέλειος ἄνθρωπος εἶχε 
σῶμα πραγματικό ὅπως τό δικό μας, 
περιετμήθη (Λουκ 2,21), ὑπῆρξε παιδί 
(Λουκ 2,22·40), μεγάλωσε ὅπως ὅλοι 
οἱ ἄνθρωποι καί πέρασε ἀπό ὅλες τίς 
ἡλικίες. Τό σῶμα Του ἦταν παθητό καί 
ἔφερε ὅλα τά ἀδιάβλητα πάθη τῆς ἀν-
θρώπινης φύσεως (πεῖνα, δίψα, κ.λπ.). 
Ἔτσι, ὡς ἄνθρωπος ἑκουσίως ἐκοπίασε 
(Ἰω 4,6), ἵδρωσε ἀπό τήν ἀγωνία (Λουκ 
22,44) καί ὑπέμεινε τόν ἐπονείδιστο θά-
νατο ἐπί τοῦ φρικτοῦ Γολγοθᾶ (Ματθ 
27,33). Ὡς πραγματικός ἄνθρωπος εἶχε 
ὅλα τά μέλη πού ἔχει ἕνας ἄνθρωπος 
(Λουκ 24,39). Ἐπειδή ἦταν πραγματι-
κός ἄνθρωπος ἡ αἱμορροοῦσα γυναῖκα 
μπόρεσε καί τόν ἄγγιξε καί θεραπεύθη-
κε (Λουκ 8,45). 



Τεῦχος 1ον38 Ἰανουάριος - Φεβρουάριος 2026

Φῶτα στό λιμάνι τοῦ Πόρου (δεκ. 1960)

Ὁ Υἱός καί Λόγος τοῦ Θεοῦ, ὁ Ἰησοῦς 
Χριστός κατά τήν ἐνσάρκωσή Του προ-
σέλαβε ὁλόκληρη τήν ἀνθρώπινη φύση 
ἐκτός ἀπό τήν ἁμαρτία (Α΄ Πέτρ 2,22), 
διότι ἡ ἁμαρτία δέν ἀποτελεῖ ἐγγενές 
στοιχεῖο τῆς ἀνθρώπινης φύσεως, ἀλλά 
εἶναι μιά παρά φύση κατάσταση πού 
ἐπέλεξε νά ἀκολουθήσει ὁ ἄνθρωπος μέ 
τήν προτροπή τοῦ Διαβόλου. 

Οἱ ἄνθρωποι πού τόν συναναστράφη-
καν κατά τήν ἐπίγεια ζωή του, γνώρισαν 
ἕνα πραγματικό καί ὄχι φαινομενικό 
ἄνθρωπο ὅπως μαρτυρεῖ καί ὁ εὐαγγε-
λιστής Ἰωάννης: «ὃ ἀκηκόαμεν, ὃ ἑωρά-
καμεν τοῖς ὀφθαλμοῖς ἡμῶν, ὃ ἐθεασά-
μεθα καὶ αἱ χεῖρες ἡμῶν ἐψηλάφησαν» 
(Α΄ Ἰω 1,1). 

Ὁ σκοπός τοῦ ἐρχομοῦ τοῦ Υἱοῦ τοῦ 
Θεοῦ στόν κόσμο δέν ἦταν νά δώσει μιά 
ἀπόκρυφη γνώση, ἀλλά εἶναι ἡ ἀνακαί-
νιση καί ἡ θεραπεία τῆς ὅλης ἀνθρώ-
πινης ὕπαρξης, σώματος καί ψυχῆς. Ὁ 
Θεός ἔγινε ἄνθρωπος γιά νά καταλύσει 
τά ἔργα τοῦ διαβόλου καί νά κατα-
πατήσει τόν θάνατο (Ἑβρ 2,14-15). Τό 
ἀπολυτρωτικό του ἔργο ὁ Σωτήρας τό 
ἐπιτέλεσε στή γῆ ὡς Θεάνθρωπος, δη-
λαδή ὡς ἀληθινός Θεός καί ὡς ἀληθινός 
ἄνθρωπος. 

Αὐτήν τήν ἀλήθεια διατύπωσε ἡ Δ΄ 
Οἰκουμενική Σύνοδος στή Χαλκηδόνα 
(451 μ.Χ.). Ἡ Σύνοδος τῆς Χαλκηδό-
νας διατράνωσε ὅτι ὁ Θεάνθρωπος Ἰη-
σοῦς Χριστός ἔχει δύο φύσεις, τή Θεία 
καί τήν ἀνθρώπινη, δηλαδή ὁ Χριστός 
εἶναι τέλειος Θεός καί τέλειος ἄνθρω-
πος, ὁμοούσιος μέ τόν Θεό Πατέρα καί 
ὁμοούσιος μέ ἐμᾶς, τούς ἀνθρώπους, 
«ἐν δύο φύσεσιν ἀσυγχύτως, ἀτρέπτως, 
ἀδιαιρέτως, ἀχωρίστως γνωριζόμενον», 
ὅπως χαρακτηριστικά τόνισε. Αὐτές οἱ 
δύο φύσεις, ἡ Θεία καί ἡ ἀνθρώπινη, 
εἶναι ἀσύγχυτα, ἀδιαίρετα καί ἀχώρι-
στα ἑνωμένες, δηλαδή δέν συγχωνεύο-
νται μεταξύ τους, οὔτε ἀποχωρίζονται 
ἀλλά συνυπάρχουν στήν μία καί μονα-
δική Ὑπόσταση τοῦ Υἱοῦ καί Λόγου τοῦ 
Θεοῦ. 

Ὁ Λυτρωτής Ἰησοῦ Χριστός, ὄχι μόνο 
εἶναι τέλειος Θεός ἀλλά εἶναι καί τέλει-
ος καί ὁμοούσιος μέ τούς ἀνθρώπους 
ἄνθρωπος. Μέ αὐτόν τόν τρόπο ἀπέκτη-
σε τή δυνατότητα οἰκείωσης τῶν ἀνθρω-
πίνων καταστάσεων ὥστε νά διενεργη-
θεῖ ἡ ἀπολύτρωση καί ἡ σωτηρία διότι 
ἀληθῶς ὁ Χριστός ἐσταυρώθη, ἀπέθανε, 
ἐτάφη καί ἀνέστη ἐκ τῶν νεκρῶν (Φιλ 
2,6-9). 

Στή Θεία Εὐχαριστία ἐσθίουμε τή 
ζωοποιό σάρκα καί τό αἷμα τοῦ ἐναν-
θρωπήσαντος Θεοῦ καί ὄχι ἑνός ἁπλοῦ 
ἀνθρώπου. Κοινωνοῦμε τό πραγματικό, 
καί ὄχι φαινομενικό, ὅπως θέλουν οἱ νε-
οεποχίτικες αἱρέσεις, Σῶμα καί Αἷμα 
τοῦ ἐνανθρωπήσαντος Υἱοῦ καί Λόγου 
τοῦ Θεοῦ τό ὁποῖο κατακλύζεται ἀπό 
τή θεϊκή καί Ζωοποιό Του δύναμή καί 
γίνεται πηγή Ζωῆς καί ἀθανασίας. 



Τεῦχος 1ον Ἰανουάριος - Φεβρουάριος 2026 39

TΟ ΑΓΡΙΕΛΑΙΟΝ ΕΙΣ ΚΑΛΛΙΕΛΑΙΟΝ

 Τόποι τῶν “Πειρασμῶν”: α) Ἔρημος, β) Ἱερόν, 
γ) Ὄρος ὑψηλόν (Μθ 4.1-11) 

 

Σταύρου Γουλούλη
Δρος Βυζαντινῆς Τέχνης

Ἀφήνοντας τόν Ἰορδάνη ὁ Ἰησοῦς 
«πειράζεται» στήν Ἔρημο ἀπό 

τόν διάβολο τρεῖς φορές [ἀναλυτικά: 
Μθ 4.1-11. Λκ 4.1-13. περίληψη: Μᾶρ-
κος (1.12-13: «πειραζόμενος», «ἄγγελοι 
διηκόνουν αὐτῷ»)]. Ἡ κανονική σειρά 
τῶν Πειρασμῶν στόν Ματθαῖο (α, β, γ) 
ἀλλάζει στόν Λουκᾶ (α, γ, β) σάν τρία 
μαγικά “παραμύθια”, ἀνατολίτικα πα-
ζάρια: «Δῶσε μου καλή “τιμή”, νά σέ 
κάνω ἀφέντη ...». Ἀναλογοῦν μέ ἐπί 
πληρωμῇ παιχνίδια ἐξουσίας, Κακοῦ 
ἐξουσιαστῆ. 

Πάνω στό σχῆμα Τόπος. Ἐντολή δια-
βολική. Ἐντολή θεϊκή. Ἀναπτύσσονται: 
Α. τρία ἀφύσικα, “τρελά” παραγγέλ-
ματα, κατά Μθ «ὁ πειράζων» [4.3]: 
α) Ἔρημος (λίθοι): δείχνει λίθους [Λκ: 
λίθο] νά γίνουν ἄρτοι· β) [Λκ: γ] στήν 
Ἁγία Πόλη-Ἱερόν: Ναός: «πτερύγιον» 
(προεξέχουσα στέγη1), προτρέπει νά πέ-
σει «κάτω» εἰς χεῖρας ἀγγέλων (Ψαλμ 
91.11-12) ἀβλαβῶς, ὡς υἱός Θεοῦ [Μθ 
4.5. Λκ 3.9. Πρβλ. Μθ 3.17: «Υἱὸς Ἀγα-
πητός»]2· γ) [Λκ: β] Σέ «Ὄρος ὑψηλὸν 
λίαν» [Λκ: χωρίς δήλωση ὄρους] στήν 
κορυφή-πύλη οὐρανοῦ: τόν κάνει προ-
σκυνητή [Μθ 4.10: «προσκυνήσης». 
πρβλ. Ἰω 4.21-22], ἀλλά «πεσών», ὑπο-
ταγμένος νοῦς, ἀντί τοῦ «πάσας τὰς 
βασιλείας Κόσμου» [«κόσμος ὅλος: 

ζημία ψυχῆς»: Λκ 9.25. Μκ 8.36. Ἀνά-
λογα ὁ Ἡρώδης Ἀντίπας εἶχε τάξει στή 
Σαλώμη μισό βασίλειο (Μκ 6.23)!] Εἶ-
ναι τρεῖς προκλήσεις, παράλογες δοκι-
μασίες γιά: σωματική τροφοδοσία χω-
ρίς κόπο (αὐτοφυεῖς ἄρτοι), ἐπίδειξη 
ἀχρείαστης τόλμης ἅλματος στό κενό, 
ἐπίτευξη ἀκραίας φιλοδοξίας, προσκύ-
νηση νοός. Β. Ὁ Ἰησοῦς ἀποκαθιστᾶ τή 
θεία τάξη: α) ζωή (ζήσεται) ἐξασφαλί-
ζεται μέ «ρήματα Θεοῦ» [Μθ 4.4. Λκ 
4.4]· β) «ἐκπειράζεται» ὁ Θεός (γλιτώ-
νοντας τόν “παράτολμο” Υἱό)· γ) μόνον 
ὁ Θεός προσκυνεῖται. Ἡ ἐπίταση ἐντο-
λῶν στόχευε στήν καθολική ἀναγνώριση 
τῆς δαιμονικῆς τάξεως-ἰσχύος. 

Ἡ διήγηση ἐκφράζει μυητική λειτουρ-
γία. Ὁ Ἰησοῦς ὁδηγούμενος ὑπό τοῦ 
Πνεύματος [Μκ 1.12. Μθ 4.1. Λκ 4.1] 
κινεῖται συνεχῶς στόν κοσμικό ἄξονα 
“διαβιβάσεων” (πηγή ζωῆς): στόν Ἔρη-
μο τόπο ἐμφανίσεως δαίμονα [πρβλ. Λκ 
11.24], στό πτερύγιον τοῦ ναοῦ, ὅπου θά 
ἔρχονταν ἄγγελοι νά τόν μεταφέρουν, 
ὁμοίως στό Ὄρος ὑψηλόν μέ τό προσκύ-
νημα ἀνόδου ἀπό γῆ εἰς οὐρανό. Στά 
σημεῖα μεταβάσεως προτείνεται μυητι-
κή “ἀναγέννηση” (ἐδῶ δαιμονιώδης) σέ 
τρεῖς μορφές: α) ἄρτοι: ζωογόνηση σώ-
ματος, πρβλ. Ψαλμ 103.153· β) μαγικό 
πέταγμα: (ἀντίστροφη) ψυχανωδία· γ) 



Τεῦχος 1ον40 Ἰανουάριος - Φεβρουάριος 2026

ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ. 1. Αν. Χατζηαργυρός, 
Λεξικό της Καινής Διαθήκης, ερμηνευτικό-
ετυμολογικό, Αθήνα 2012, σ. 485. 2. Ἀνάλογη 
μαγική πτήση τελεῖ ὁ Σίμων ὁ μάγος [Πράξ 
8.9-25) στίς Πράξεις Πέτρου, 31-32: «εἰς ὅλην 
τὴν ῾Ρώμην, καὶ ὑπὲρ τοὺς ναοὺς αὐτῆς καὶ 
τὰ ὄρη ἠρμένον». 3. Ἡ ζύμη ἄρτου ἐκφράζει 
διαδικασία “μεταβολισμοῦ” στή βασιλεία τοῦ 
Θεού (Μθ 13.33. Λκ 13.21). 4. Ὁμοίως στόν 
ναό τῆς Ἱερουσαλήμ στήθηκε τό “βδέλυγμα 
τῆς ἐρημώσεως”, τό ἄγαλμα τοῦ Ὀλυμπίου 
Διός (167 π.Χ. ἀπό τόν Ἀντίοχο Δ΄) καί μετά 
(ἐπί Καλιγούλα, 41 μ.Χ.) τό ἄγαλμα τοῦ θεοῦ 
κυβερνήτη Δία-Jupiter, τό “βδέλυγμα «ἐν τόπῳ 
ἁγίῳ» (Μθ 24.15-16. Μκ 13.14).

προσκύνημα ἀνόδου στήν κορυφή: ὑπο-
ταγή νοός. 

Οἱ τρεῖς ἀνεξάρτητοι χῶροι, ὑποτυπώ-
νοντας ἑνιαία κατασκευαστική λογική, 
ἀντιστοιχοῦν σέ τρία στάδια (ἀπο)δο-
μημένου τόπου πού ἑνώνει ὁ ἄξονας τοῦ 
Κόσμου. Στόν Ματθαῖο (ἀρχική διήγη-
ση): α) ἡ ἔρημος γῆ δίνει λίθους, χθόνια 
βάση κάθε ἑστίας-ζωῆς, ὅταν ἐκχερσώ-
νεται· β) ὁ ναός ὡς κόσμος ἐπιστεγά-
ζεται μέ τόν «Υἱό Θεοῦ», σάν ζωντανή 
λατρευτική “εἰκόνα”, ἐνδιάμεση γήι-
νου καί οὐράνιου κόσμου· γ) ἡ κορυφή 
ὄρους ἐκφράζει τήν οὐράνια τάξη (κυ-
βέρνηση) στόν Κόσμο. Στόν Λουκᾶ ὡς 
τρίτος (τελικός) τόπος ὁρίζεται ὁ ναός: 
σημεῖον ἀναφορᾶς τῆς Οἰκουμένης προ-
σαρμοζόμενος μᾶλλον στό ἑλληνορωμα-
ϊκό κυβερνητικό πρότυπο (κέντρο: ναός 
Jupiter Capitolinus)4. Οἱ τρεῖς τόποι εἶ-
ναι ἀρνητικό ἐκτύπωμα κοσμικῆς δομῆς 
(λίθοι > ναός > Ὑψηλόν ὄρος). Στόν δο-
μημένο αὐτόν χῶρο ἐπιχειρεῖται ἑνιαία 
τελετουργία, τό πλήρωμα πνευματικῆς 
“ὁλοκλήρωσης” (κατά τόν Ἀντίδικο) τοῦ 
Ἰησοῦ, “ἀσκουμένου” μέ ἀντιφάσκοντα 
παραγγέλματα (τοῦ τύπου: «πές τίς 
πέτρες καρβέλια· σήκω ἐπάνω, πέσε 
κάτω· ἀνέβα κορυφή, προσκύνα τόν με-
γάλο ἀφέντη») σέ κυβερνητικό πνεῦμα: 
Σῶμα, Ψυχή, Νοῦς (ἀναλογοῦν πρός τά 
κλασικά: ἐπιθυμητικόν, θυμοειδές, λογι-
στικόν). Ὑποδηλώνουν μηχανισμό στρα-
τιωτικῆς βίας, ψυχο-σωματική βελτίωση 
(καψόνια) στόν στίβο τοῦ διαβόλου. 
Μιά οὐδέτερη λειτουργία ἐξελίσσεται 
σέ «Κακό» ἤ «Καλό». 

Στό β΄ μέρος τῆς ἱστορίας τῆς Ἐρήμου, 
τό ἑνιαῖον πεδίον τῶν Πειρασμῶν ὡς 

Στίβος Ἀσκήσεως –παγκόσμιας Μάχης– 
μέ τόν δαίμονα, ἀντιπαραβάλλεται στήν 
ἄρτι ἱδρυθεῖσα πόλη-στρατόπεδο τοῦ 
Καλοῦ ἐκπαιδευτῆ Ἰωάννη Προδρόμου 
(βλ. Ἐφημέριος, τχχ. 5 καί 6 τοῦ 2024). 
Ἐκεῖ εἶχε δοθεῖ στόν Ἰησοῦ κατ’ ἀπονο-
μήν μεσιακό ἀξίωμα «Υἱὸς Ἀγαπητός». 
Ἐδῶ οἱ ἀντίποδες “ἐντολές” (καψόνια), 
προβολές κυβερνητικῆς ἰσχύος ἀπό τόν 
Κακό ἐκπαιδευτή, συντελοῦν νά ἀναγο-
ρευθεῖ ὁ Ἰησοῦς βαθμοφόρος, ἐντολέας: 
«ἄγγελοι διηκόνουν...» [Μθ 3.11. Μκ 
1.13. Λκ: παραλείπει]. Ὁ Ἰησοῦς πει-
ραζόμενος χαράσσει ἀναπαραστατικά 
στόν ἄξονα τοῦ κόσμου τήν πνευματική 
Πολιτεία «Ὁδό», πού θά ἐξελιχθεῖ εἰς 
προσκύνημα ἀνόδου στόν Ναό καί τό 
Ὄρος Σιών [πρβλ. Μθ 20.17-18] δίκην 
ἱερῆς ἐκστρατείας. 

Θεοφάνια στήν Καλαμάτα (1960)



Τεῦχος 1ον Ἰανουάριος - Φεβρουάριος 2026 41

ΖΗΤΗΜΑΤΑ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣΤΙΚΗΣ ΔΕΟΝΤΟΛΟΓΙΑΣ

Τελετουργικά θέματα 
5. Εἰδικές διατάξεις καί ὑποχρεώσεις 

Μακαριστοῦ Μητροπ. Ζιχνῶν καί Νευροκοπίου Νικοδήμου 

3. Ἀκολούθως, οἱ κληρικοί πού ἔλα-
βαν «καιρό» ἐνδύονται τά ἄμφιά 

τους. Σημειωτέον, ὅτι σχετικά μέ τήν 
περιβολή τῶν πρεσβυτέρων ἰσχύουν οἱ 
ἑξῆς κανονισμοί:

α) Σέ κάθε ἱερή ἀκολουθία ἐνδύονται 
τά ἄμφιά τους, πρίν γίνει ἡ ἔνδυση τῶν 
Ἀρχιερέων καί ἐκδύονται πάντα μετά 
ἀπό αὐτόν.

β) Ὅταν ὁ Ἀρχιερέας φέρει μανδύα, 
ἀπαραιτήτως ὁ ἱερέας φέρει φαιλόνιο 
καί ὁ διάκονος στιχάριο. Ἄν ὁ Ἀρχιερέ-
ας ἱεροπράττει ἁπλῶς μέ τό ἐπιτραχή-
λιο καί τό ὠμοφόριο, χωρίς τόν μανδύα, 
μπορεῖ ὁ ἱερέας να φέρει μόνο ἐπιτρα-
χήλιο καί ὁ διάκονος μόνον ὀράριο. Σέ 
τελετές γάμων, βαπτίσεων καί κηδειῶν 
εἶναι πάντοτε ἀπαραίτητο τό φαιλόνιο 
τοῦ ἱερέα καί τό στιχάριο τοῦ διακόνου. 
Ἡ συνήθεια νά παραλείπουν τό φαιλόνιο 
οἱ ἀρχιμανδρῖτες πού φέρουν ἐπιστήθιο 
σταυρό καί ἐπανωκαλύμμαυχο μαζί μέ 
τό ἐπιτραχήλιο, δέν εἶναι σύμφωνη μέ 
τήν ἀκρίβεια (ὅπως δέν εἶναι σύμφωνη 
μέ τήν ἀκρίβεια καί ἡ παράλειψη τοῦ 
ἀρχιερέα νά φέρει τόν μανδύα).

γ) Σέ ὅσες ἀκολουθίες (ἑσπερινό, 
«Χαιρετισμούς» τῆς Θεοτόκου, Μ. 
Ἑβδομάδα κ.ἄ.) ὁ ἱερέας ἀρχίζει μέ 
μόνο τό ἐπιτραχήλιο καί περιβάλλεται 
ἐνδιάμεσα τό φαιλόνιο –ὅπως ἀπαραι-

τήτως συμβαίνει στούς ἑσπερινούς πού 
ἔχουν Εἴσοδο– τό φαιλόνιο φέρεται στή 
συνέχεια μέχρι τό τέλος τῆς ἀκολουθίας 
καί δέν ἀποβάλλεται νωρίτερα. Γιά ἕνα 
μόνον Ἑσπερινό δέν ἀπαιτεῖται πλήρης 
ἱερατική στολή, αὐτόν τῆς Β´ Ἀναστάσε-
ως τήν Κυριακή τοῦ Πάσχα, καί γιά ἕνα 
μόνον Ὄρθρο, αὐτόν τοῦ Μ. Σαββάτου 
(Ἐπιταφίου). Ὅσον ἀφορᾶ τόν Ἑσπε-
ρινό τῆς γονυκλισίας τῆς Πεντηκοστῆς 
τοῦτο εἶναι αὐτονόητο, ἐφ᾽ ὅσον ἀκο-
λουθεῖ ἀμέως μετά τή Θεία Λειτουρ-
γία. Ὅταν ὅμως ψαλεῖ ξεχωριστά, τότε 
ἀρκεῖ φαιλόνιο μέ ἐπιτραχήλιο γιά τόν 
ἱερέα καί στιχάριο μέ ὀράριο γιά τόν δι-
άκονο. Ὁ Ἀρχιερέας πού χοροστατεῖ μέ 
μανδύα, φέρει ἐπιπλέον ὠμοφόριο καί 
ἐπιτραχήλιο κατά τήν ἀνάγνωση τῶν εὐ-
χῶν τῆς γονυκλισίας, ἀπαγγέλλοντας ὁ 
ἴδιος ὅλες τίς εὐχές.

δ) Κατά τίς λιτανεῖες, ἄν ὁ Ἀρχιερέ-
ας φέρει πλήρη ἱερατική στολή, τό ἴδιο 
κάνουν καί οἱ ἱερεῖς καί οἱ διάκονοι, φέ-
ρουν δηλαδή πλήρη ἱερατική ἤ διακο-
νική στολή· ἐνῶ, ἄν ὁ Ἀρχιερέας φέρει 
μανδύα μέ ἐπιτραχήλιο καί ὠμοφόριο, 
οἱ ἱερεῖς φέρουν ἐπιτραχήλιο καί φαιλό-
νιο καί οἱ διάκονοι στιχάριο μέ ὀράριο.

ε) Τά διακριτικά τῶν ὀφφικίων τῶν 
πρεσβυτέρων, ἐφ᾽ ὅσον δόθηκαν ἀπό 
τήν Ἐκκλησία, ἐκεῖνοι πού τά ἔλαβαν 



Τεῦχος 1ον42 Ἰανουάριος - Φεβρουάριος 2026

δικαιοῦνται νά τά φέρουν σέ ὅλες τίς 
ἱερουργίες· ἐν τούτοις, ἡ διακριτικότητα 
ἐπιτρέπει πολλές φορές νά παραλείπο-
νται, εἴτε ἐπειδή μιά τελετή ἔχει ἀνεπί-
σημο χαρακτῆρα, εἴτε ἕνεκα τῆς συστο-
λῆς τῶν νεώτερων ἐνώπιον παλαιότερων 
καί ἀξιοσέβαστων συμπρεσβυτέρων, 
εἴτε καί γιά ταπεινότερη παράσταση, 
ὥστε οἱ ὀφφικιοῦχοι ἱερεῖς νά μήν προ-
βάλλουν τά ὀφφίκιά τους εἴτε εἶναι κα-
τάλληλη στιγμή εἴτε ὄχι.

4. Ἡ θυμίαση ἀπό τόν διάκονο (ἤ, 
ἐλλείψει διακόνου, ἀπό τόν ἱερέα), γιά 
τήν ἀκρίβεια ἀπό δύο διακόνους πού 
φέρουν δικηροτρίκηρα, γίνεται ὡς ἑξῆς. 
Βγαίνουν ἀπό τήν Ὡραία Πύλη πρός τόν 
χοροστατοῦντα Ἀρχιερέα πού βρίσκεται 
ἐπί τοῦ θρόνου. Ἀφοῦ ζητήσουν καί λά-
βουν ἀπό αὐτόν τήν εὐλογία τοῦ θυμιά-
ματος, τόν θυμιάζουν τρεῖς φορές.Ἔπει-
τα ἔρχονται μπροστά στό τέμπλο καί 
θυμιάζουν ἀνά τρεῖς φορές, πρῶτα τήν 
Ἁγία Τράπεζα (ἀπ᾽ ἔξω ἀπό τό Βῆμα) 
καί ἀκολούθως κατά σειρά, καί οἱ δύο 
διάκονοι μαζί, τίς εἰκόνες τοῦ Κυρίου, 
τῆς Θεοτόκου, τοῦ Προδρόμου καί τοῦ 
ἁγίου τοῦ Ναοῦ. Ἐπανερχόμενοι πρός 
τόν Ἀρχιερέα τόν θυμιάζουν ἐννέα φο-
ρές (τρεῖς θυμιάσεις ἀνά τρεῖς φορές). 
Ἔπειτα διαχωρίζονται μεταξύ τους οἱ 
δύο διάκονοι καί ὁ μέν ἕνας θυμιάζει 
τόν δεξιό χορό καί στή συνέχεια ὅλο τό 
δεξιό κλῖτος (τῶν ἀνδρῶν), ἐνῶ ὁ ἄλλος 
τόν ἀριστερό χορό καί ὅλο τό ἀριστε-
ρό κλῖτος (τῶν γυναικῶν). Ἐπιστρέφο-
ντας μπροστά ἀπό τόν θρόνο, θυμιάζουν 
πάλι ἐννέα φορές τόν Ἀρχιερέα καί στή 
συνέχεια τίς εἰκόνες στό τέμπλο, ὅπως 
περιγράψαμε ἀνωτέρω. Ἀφοῦ εἰσέλθουν 

στό Ἅγιο Βῆμα, θυμιάζουν σταυροειδῶς 
τήν Ἁγία Τράπεζα: ὁ πρῶτος διάκονος 
στέκεται μπροστά στήν Ἁγία Τράπεζα 
καί ὁ δεύτερος πίσω ἀπό αὐτήν καί με-
τακινοῦνται πάντα πρός τά δεξιά, ἔτσι 
ὥστε ὁ πρῶτος νά θυμιάζει τήν Ἁγία 
Τράπεζα ἀπό τά δεξιά καί ὁ δεύτερος 
ἀπό τά ἀριστερά. Ἔπειτα, ὁ πρῶτος 
θυμιάζει τούς κληρικούς πού στέκονται 
στά δεξιά τοῦ Ἁγίου Βήματος καί ὁ 
δεύτερος τήν Πρόθεση καί ἐκείνους πού 
στέκονται στά ἀριστερά. Τέλος, ἀφοῦ 
βρεθοῦν ὁ ἕνας ἀπέναντι στόν ἄλλον, 
οἱ δύο διάκονοι ἀλληλοθυμιάζονται καί 
παραδίδουν τά θυμιατήρια.

Ἄν δέν παρίσταται Ἀρχιερέας, τό θυ-
μίαμα εὐλογεῖ ὁ (πρῶτος τῇ τάξει) ἱε-
ρέας. Ἡ θυμίαση ἀρχίζει ἀπό τήν Ἁγία 
Τράπεζα, πού κυκλώνεται ἀπό τόν θυ-
μιῶντα (ἤ τούς θυμιῶντες, ὅπως περι-
γράψανε παραπάνω). Ὁ θυμιῶν ἐξέρ-
χεται ἀπό τή βόρεια πύλη (ἄν εἶναι 
δύο, ἐξέρχονται ἀπό τήν Ὡραία Πύλη), 
θυμιάζει τό τέμπλο, τόν ἀρχιερατικό 
θρόνο, τούς χορούς καί τόν λαό, ἔπειτα 
πάλι τό τέμπλο, ὅπως προείπαμε, καί 
εἰσέρχεται στό Ἱερό ἀπό τή νότια πύλη 
(ἄν εἶναι δύο, ἀπό τήν Ὡραία Πύλη), γιά 
νά κυκλώσει καί πάλι τήν Ἁγία Τράπε-
ζα καί νά θυμιάσει, τέλος, ὅσους βρί-
σκονται μέσα στό Ἅγιο Βῆμα.

Μερικοί συνηθίζουν, ἀκόμη κι ὅταν πα-
ρίσταται Ἀρχιερέας, ἀφοῦ λάβουν ἀπό 
αὐτόν τήν εὐλογία τοῦ θυμιάματος,  νά 
εἰσέρχονται πάλι στό Ἱερό, γιά νά ἀρχί-
ζει πάντα ἡ θυμίαση ἀπό τήν Ἁγία Τρά-
πεζα, καί συνεχίζεται ὅπως παραπάνω. 
Ἡ σκέψη εἶναι εὐλαβής καί ἡ διάθεση 
ἐπαινετή. Ὁμοίως εὐλαβής καί διακρι-



Τεῦχος 1ον Ἰανουάριος - Φεβρουάριος 2026 43

τική εἶναι ἡ διάθεση μερικῶν Ἀρχιερέ-
ων, πού δίνουν ἐντολή στούς διακόνους 
νά τούς θυμιάσουν τρεῖς φορές καί ὄχι 
ἐννέα, ἐφ᾽ ὅσον οἱ εἰκόνες θυμιάζονται 
ἀνά τρεῖς φορές. Καί ἐξίσου εὐλαβής 
καί ἀκριβέστατη εἶναι ἡ πράξη κάποιων 
κληρικῶν (στήν Πάτρα καί ἀλλοῦ), οἱ 
ὁποῖοι στό τέλος τῆς θυμιάσεως καί 
ὅσων εὑρίσκονται ἐντός τοῦ Βήματος, 
στέκονται μπροστά στήν Ἁγία Τράπε-
ζα καί, ἐνῶ τή θυμιάζουν ξανά, λέγουν: 
«πρόσδεξαι, Κύριε, τὰς δεήσεις τῶν 
δούλων σου», ὥστε μ᾽ αὐτόν τόν τρόπο 
νά κατευθύνουν τίς προσευχές ὅλου τοῦ 
ἐκκλησιάσματος μπροστά στόν θρόνο 
καί στό θυσιαστήριο τῆς χάριτος.

5. Ἡ πλαισίωση τοῦ Ἀρχιερέα 
μέ διακόνους πού φέρουν δικηροτρί-
κηρα ἀρχίζει ἀπό τά Ἐξαποστειλάρια 
στόν Ὄρθρο, ὥστε ὁ Ἀρχιερέας, μετά 
ἀπό λίγο, στούς Αἴνους, νά λάβει «και-
ρό». (Ἄν ἁπλῶς χοροστατεῖ καί δέν 
λειτουργεῖ, καθώς ἐπίσης καί στούς 
Ὄρθρους τῆς Μ. Ἑβδομάδος, στό «Αἰ-
νεῖτε...», πού ψάλλεται ἀργά ἀπό τόν 
ἀριστερό χορό, κατέρχεται ἀπό τόν 
θρόνο καί ἀσπάζεται στό μέσον τῆς 
σολέας τήν εἰκόνα τῆς ἑορτῆς πού τοῦ 
προσάγεται – ἤ, τή Μ. Ἑβδομάδα, τόν 
Νυμφίο, τόν Ἐσταυρωμένο, τόν Ἐπιτά-
φιο· στή συνέχεια εὐλογεῖ, ἐνῶ οἱ χοροί 
ψάλλουν «εἰς πολλὰ ἔτη, Δέσποτα». Τό 
ἴδιο γίνεται καί κατά τόν ἀσπασμό τοῦ 
ἱεροῦ Εὐαγγελίου ἀπό τόν χοροστατοῦ-
ντα Ἀρχιερέα, ἐνῶ ψάλλεται ὁ Ν´ ψαλ-
μός, καί μάλιστα τό «ἰδοὺ γὰρ ἀλήθειαν 
ἠγάπησας...», ἀργά ἀπό τόν ἀριστερό 
χορό καί ἀπό τόν δεξιό τό «εἰς πολλά 
ἔτη...» κατά τήν εὐλογία τοῦ Ἀρχιερέα).

Ἄν δέν ὑπάρχει δεύτερος διάκονος, τό 
δίκηρο λαμβάνει ὁ νεώτερος ἱερέας, ὁ δέ 
διάκονος πάντα τό τρίκηρο, γιά νά περι-
στοιχίσουν τόν Ἀρχιερέα. Ἄν δέν ὑπάρ-
χουν καθόλου διάκονοι, δύο ἱερεῖς, οἱ νε-
ώτεροι ὡς πρός τά πρεσβεῖα, κρατοῦν τά 
δικηροτρίκηρα τόσο κατά τήν ὥρα πού 
ὁ Ἀρχιερέας λαμβάνει «καιρό», ὅσο καί 
μετά τή μικρή Εἴσοδο, καθώς καί πρίν 
ἀπό τή Μεγάλη Εἴσοδο, ὅταν θυμιάζει ὁ 
Ἀρχιερέας, οἱ δέ κληρικοί μέ τά δικηρο-
τρίκηρα λαμβάνουν θέση ἀπέναντί του 
(πρῶτα ἀπέναντι ἀπό τήν Ἁγία Τράπε-
ζα καί μετά ἀπέναντι ἀπό τήν Ὡραία 
Πύλη) καί δεξιά καί ἀριστερά του ὅταν 
στέκεται μπροστά στήν Ἁγία Τράπεζα ἤ 
στόν θρόνο ἤ στήν Ὡραία Πύλη.

Ἐνῶ ψάλλεται τό Τρισάγιο, οἱ διάκο-
νοι ἐξέρχονται ἀπό τό Βῆμα καί στέκο-
νται ἀπέναντι στήν Ὡραία Πύλη χωρίς 
δικηροτρίκηρα, τά ὁποῖα κρατᾶ ὁ Ἀρχι-
ερέας ἀπαγγέλλοντας τό «Κύριε, Κύριε, 
ἐπίβλεψον ἐξ οὐρανοῦ...», καί κάνουν τό 
ἴδιο, ἀλλά με δικηροτρίκηρα, ἐνῶ ψάλ-
λεται ἀπό τούς χορούς ἡ «φήμη» τοῦ 
Ἀρχιερέα καί τό Πολυχρόνιο τοῦ βασι-
λιᾶ*. Κατά τήν ὥρα τοῦ Εὐαγγελίου, ὁ 
ἄλλος διάκονος ἤ ὁ νεώτερος ἱερέας μέ 
τό δίκηρο (ἤ καί δύο μέ δικηροτρίκηρα) 
περιστοιχίζουν τόν Ἀρχιερέα πού στέ-
κεται στήν Ὡραία Πύλη, ἀπαγγέλοντας 
τό «Σοφία, ὀρθοί, ἀκούσωμεν...» καί τό 
«πρόσχωμεν».

* Σημ.: Ὑπενθυμίζουμε ὅτι τό μελέτημα 
τοῦ μακαριστοῦ μητροπολίτου δημοσι-
εύθηκε τό 1966-1967, ὅταν τό πολίτευ-
μα τῆς χώρας ἦταν Βασιλευομένη Δημο-
κρατία.  



Τεῦχος 1ον44 Ἰανουάριος - Φεβρουάριος 2026

Καί κατά τήν ἀπόλυση τῆς λειτουρ-
γίας δεξιά καί ἀριστερά τοῦ Ἀρχιερέα 
στέκονται δύο διάκονοι (ἤ οἱ νεώτεροι 
ἱερεῖς, ἐλλείψει διακόνων) μέ δικηροτρί-
κηρα. Στήν ἀπόλυση ἐξέρχονται ὅλοι οἱ 
συλλειτουργοί ἱερεῖς καί πλαισιώνουν 
καί ἀπό τίς δύο πλευρές τόν Ἀρχιερέα. 
Τό ἴδιο (ἄν καί δέν προβλέπεται ρητῶς) 
γίνεται κατά τόπους καί κατά τό Πολυ-
χρόνιο ἤ τήν ἀνάγνωση τοῦ Εὐαγγελίου.

6. Στό νεῦμα τοῦ Ἀρχιερέα (καί γε-
νικῶς τοῦ προεξάρχοντος) ὀφείλουν νά 
προσέχουν ὅλοι οἱ συλλειτουργοί, καί 
μόνο μέ τό νεῦμα καί τό κέλευσμά του 
νά ἀπαγγέλλουν τήν ἀντίστοιχη ἐκφώνη-
ση. Ἐξάλλου, ὁ προεξάρχων κατενέμει 
στούς συλλειτουργούς τίς ἐκφωνήσεις 
(πάντοτε τίς δευτερεύουσες καί ποτέ 
τίς πλέον καίριες τῆς θείας ἱερουργίας) 
κατά τά πρεσβεῖα τους.

7. Στή μικρή καί τή μεγάλη Εἴσοδο 
οἱ ἀρχαιότεροι ἱερεῖς προηγοῦνται καί 
οἱ νεώτεροι κατά τά πρεσβεῖα ἕπονται. 
Στίς λιτανεῖες ὅμως προηγοῦνται οἱ νε-
ώτεροι καί ἕπονται οἱ ἀρχαιότεροι. Στίς 
χοροστασίες, λιτανεῖες κ.ἄ. τελετές, οἱ 

διάκονοι πλαισιώνουν τόν προεξάρχοντα, 
ἄν εἶναι Ἀρχιερέας· διαφορετικά λαμβά-
νουν θέση μετά τούς νεώτερους ἱερεῖς. 
Στή Θεία Λειτουργία στέκονται πάντα 
δίπλα στόν προεξάρχοντα. Στίς Εἰσό-
δους, ὁ πρῶτος τῶν διακόνων λαμβάνει 
τό ἱερό Εὐαγγέλιο ἤ τό Ἅγιο Δισκοπότη-
ρο καί οἱ λοιποί προηγοῦνται κατά τήν 
ἀντίστροφη σειρά τῶν πρεσβείων.

8. Τέλος, παραλείποντας ἄλλες τε-
λετουργικές διατυπώσεις ὡς γνωστές, 
σημειώνουμε ὅτι εἶναι μάταιος ὁ ζῆλος 
ὅσων ἀπαιτοῦν νά χρησιμοποιεῖται τό 
καλυμμαύχι στίς ἱερές ἀκολουθί-
ες. Δέν πρόκειται γιά ἄμφιο, ἀλλά γιά 
ἐξάρτημα τῆς κοινῆς ἀμφίεσης τῶν κλη-
ρικῶν, καί μάλιστα νεώτερο. Μπορεῖ νά 
φέρεται μόνο στίς ἐκτός τοῦ ναοῦ λιτα-
νεῖες. Κατά κανόνα, πρέπει νά ἱερατεύ-
ουμε στόν Κύριο «ἀκαλύπτῳ κεφαλῇ», 
κατά τήν ἀποστολική παραγγελία. Ἡ 
μίτρα καί τό ἐπανωκαλύμμαυχο ἐξαι-
ρέθηκαν ἀπό αὐτόν τόν κανόνα, διότι 
ἐπέχουν θέση λειτουργικῶν ἀμφίων, τήν 
ὁποία διόλου δέν ἔχει τό ἁπλό κάλυμμα 
τῆς κεφαλῆς ἤ τό καλυμμαύχι.

Ἡ κατάδυση τοῦ Σταυροῦ 
στό λιμάνι τῆς Αἴγινας (τέλη δεκ. 1950)



Τεῦχος 1ον Ἰανουάριος - Φεβρουάριος 2026 45

ΤΕΧΝΟΛΟΓΙΑ ΚΑΙ ΑΝΘΡΩΠΟΣ: 
ΠΡΟΚΛΗΣΕΙΣ ΤΗΣ ΤΕΧΝΟΣΦΑΙΡΑΣ

Τεχνολογία καί κοινωνία. Μέθοδος προσέγγισης 
τοῦ τεχνολογικοῦ φαινομένου

Κώστας Τσιαντῆς
Καθηγητής Παν. Δυτ. Ἀττικῆς

Στά προηγούμενα ἄρθρα μας παρου-
σιάσαμε ἐν συντομίᾳ τούς βασικούς 

σταθμούς στήν Ἱστορία τῆς Τεχνολογίας 
καί τά τεχνολογικά ἐπιτεύγματα πού 
συγκροτοῦν τήν ψηφιακή ἐποχή καί τήν 
4η Βιομηχανική Ἐπανάσταση πού δια-
νύουμε. Στά ἄρθρα πού θά παρουσιά-
σουμε τή χρονιά αὐτή ἡ προσοχή μας 
θά ἐπικεντρωθεῖ στή σχέση Τεχνολογί-
ας καί Κοινωνίας, στίς ἐπιπτώσεις πού 
ἔχει ἡ ἀνεξέλεγκτη τεχνολογική πρόοδος 
καί στά μέτρα πού πρέπει νά ληφθοῦν, 
ὥστε ἡ τεχνολογία νά ὑπηρετήσει τήν 
κοινωνία καί τόν ἄνθρωπο ὡς βιολογική 
ταυτότητα, πρόσωπο καί ἠθική ὕπαρξη. 

1. Ἐννοιολογικές ὁριοθετήσεις
Τεύχω εἶναι τό ρῆμα τῆς ἀρχαίας Ἑλλη-
νικῆς τό ὁποῖο λειτουργεῖ ἐτυμολογικά 
ὡς ρίζα γιά τήν τέχνη, τήν τεχνική καί 
τήν τεχνολογία. Τεύχω σημαίνει κατα-
σκευάζω, ἐπινοῶ, προετοιμάζω. 

Ἀπό τό ρῆμα αὐτό προέρχεται τό οὐ-
σιαστικό τέχνη, πού δηλώνει τήν ἐπιδε-
ξιότητα, τή δημιουργική ἱκανότητα. Ἡ 
λέξη ἀρχικά δέν σήμαινε ἀποκλειστικά 
καλλιτεχνική δημιουργία, ἀλλά κάθε 
μορφή ἐπιδέξιας κατασκευῆς ἤ γνώσης. 
Ἀπό τήν τέχνη προκύπτει τό ἐπίθετο τε-

χνικός καί τό οὐσιαστικό τεχνική, καί 
ἀργότερα, ἡ σύνθετη λέξη τεχνολογία. 
Ἐπί μεγάλο διάστημα (σχεδόν μέχρι τή 
δεκαετία τοῦ 1980) εἴχαμε συνηθίσει 
στόν τόπο μας νά χρησιμοποιοῦμε τόν 
ὅρο τεχνολογία γιά νά δηλώσουμε ὄχι 
τίς ἐπαναστάσεις πού σημειώνονταν σέ 
ἐπιστήμη καί τεχνική ἀλλά «τή γραμμα-
τική ἀναγνώριση καί κλίση τῶν λέξεων 
ἑνός κειμένου». Ἡ τεχνολογία βρισκό-
ταν ἔξω ἀπό τήν ἔννοια τοῦ πολιτισμοῦ. 
Τεχνολογία εἶναι τό σύνολο τῶν γνώ-

σεων, τεχνικῶν, ἐργαλείων καί μεθόδων 
πού χρησιμοποιεῖ ὁ ἄνθρωπος γιά νά 
ἐπιλύσει προβλήματα ἤ νά ἐξυπηρετήσει 
ἀνάγκες. Γιά παράδειγμα: ἠλεκτρονικοί 
ὑπολογιστές, τεχνητή νοημοσύνη, ἀνανε-
ώσιμες πηγές ἐνέργειας. Ἡ λέξη τεχνολο-
γία εἶναι σύνθετη καί συγκροτεῖται ἀπό 
τίς λέξεις τέχνη (ἱκανότητα, ἐπιδεξιότη-
τα) καί λόγος (λόγος, θεωρία, μελέτη). 
Ἡ τεχνολογία εἶναι ἀνθρώπινο δημιούρ-
γημα καί ἐξελίσσεται μέ βάση τήν οἰκο-
νομία, τίς ἀνάγκες καί τήν καινοτομία. 
Γεννιέται ἀπό τήν ἐπιστήμη, τήν Ἔρευνα 
καί Ἀνάπτυξη (R&D) –μήτρα παραγω-
γῆς νέας γνώσης καί καινοτομιῶν– καί 
ἀπαραίτητο συνοδό στήν ἀνάπτυξή της 
ἔχει τήν τεχνική / πρακτική ἐμπειρία. Ἡ 



Τεῦχος 1ον46 Ἰανουάριος - Φεβρουάριος 2026

τεχνολογία ἀναπτύσσεται μέσα ἀπό ἕνα 
σύνθετο συνδυασμό γνώσης, ἀνάγκης, 
καινοτομίας καί ἐμπειρίας. 
Τεχνική εἶναι ἡ ἐμπειρία καί ὁ συγκε-

κριμένος τρόπος ἐκτέλεσης μιᾶς ἐργα-
σίας. Εἶναι ἡ πρακτική δεξιότητα καί 
ἡ τριβή πού ἔχει κανείς στήν ἐκτέλεση 
μιᾶς ἐνέργειας, ὅπως λόγου χάρη τό κό-
ψιμο ἑνός ξύλου ἤ ἡ συγκόλληση μετάλ-
λων. Ἡ τεχνική εἶναι ἡ πρακτική πλευρά 
τῆς τέχνης. Ἡ τεχνική εἶναι ἐμπειρική: 
εἶναι το «πῶς» (know-how) – ἡ δεξιότη-
τα ἤ ἡ πρακτική μέθοδος. Ἡ τεχνολογία 
εἶναι τό «γιατί» καί τό «μέ τί» – εἶναι 
τό σύστημα γνώσης καί ἀρχῶν πού πε-
ριλαμβάνει καί ὀργανώνει τίς τεχνικές. 
Τεχνολογικό φαινόμενο. Ὁ ὅρος ἀνα-

φέρεται στή συνολική ἐπίδραση πού 
ἔχει ἡ τεχνολογία ὡς δύναμη μετασχη-
ματισμοῦ τῆς ἀνθρώπινης ζωῆς καί τῶν 
κοινωνικῶν δομῶν. Δέν περιορίζεται 
στήν ἐφεύρεση, τήν καινοτομία ἤ τήν 
τεχνική ἐφαρμογή, ἀλλά περιλαμβάνει 
τίς σημειούμενες ἤ ἐπικείμενες ἀλλαγές 
στόν κόσμο τοῦ ἀνθρώπου: 

1. Κοινωνικές ἀλλαγές: Πῶς ἡ τεχνο-
λογία ἀλλάζει τίς σχέσεις, τήν ἐργασία, 
τήν ἐκπαίδευση, τήν ἐπικοινωνία. 

2. Οἰκονομικές ἐπιδράσεις: Πῶς ἐπη-
ρεάζει τήν παραγωγή, τήν ἀγορά ἐργα-
σίας, τήν ἐπιχειρηματικότητα. 

3. Πολιτικές διαστάσεις: Πῶς μετα-
βάλλει τήν ἐξουσία, τή διακυβέρνηση, 
τήν πρόσβαση στήν πληροφορία. 

4. Ὑπαρξιακές καί ἠθικές συνέπειες: 
Πῶς ἐπηρεάζει τήν ἀνθρώπινη ταυτότη-
τα, τήν αὐτονομία, τήν ἠθική σκέψη. 

Τό τεχνολογικό φαινόμενο μεταβάλλει 
τό περιεχόμενο τῶν λέξεων, τά νοήμα-

τα, τίς ἀξίες, τή σκέψη τοῦ ἀνθρώπου. 
Εἶναι ἐμφανής λ.χ. ἡ ἐξάρτηση τῶν νέων 
γενεῶν ἀπό τά smartphones καί τήν ψη-
φιακή παρουσία στά μέσα κοινωνικῆς 
δικτύωσης. Εἶναι ἐμφανής ἡ νέα ἀνεξέ-
λεγκτη ἐξουσία πού ἐγκαθίσταται μέσα 
ἀπό τήν ἠλεκτρονική παρακολούθηση, 
τήν αὐτοματοποίηση, καί τήν κυβερνο-
εξουσία, ἀλλά καί ἡ δημιουργία νέων 
κοινωνικῶν ἀνισοτήτων πού ἀφοροῦν 
τήν πρόσβαση στόν ψηφιακό κόσμο, 
τίς νέες τεχνολογίες καί τήν ἐκπαίδευ-
ση, καί τελικά τόν ἀποκλεισμό ἀπό τήν 
ἀγορά ἐργασίας, τό εἰσόδημα καί τή 
δημόσια σφαῖρα. Καθίστανται πλέον 
ὁρατές οἱ ἀλλαγές πού ἐπιφέρουν στήν 
ταυτότητα τοῦ ἀνθρώπου οἱ σύγχρονες 
τεχνολογίες: βιοτεχνολογία, γενετική, 
νανοτεχνολογία, τεχνητή νοημοσύνη, μέ 
χαρακτηριστικό παράδειγμα τόν κυβερ-
νητικό ὀργανισμό (cyborg): ὑβριδικό ὄν 
πού συνδυάζει ὀργανικά (ἀνθρώπινα ἤ 
ζωικά) καί τεχνητά μέρη, μέ σκοπό τήν 
ἐνίσχυση ἤ ἐπέκταση τῶν φυσικῶν του 
ἱκανοτήτων. 

Τό τεχνολογικό φαινόμενο ἐν ὀλίγοις 
εἶναι πολυδιάστατο καί διεπιστημονικό. 
Δέν ἀφορᾶ μόνο τό «τί εἶναι» ἡ τεχνο-
λογία, ἀλλά πῶς μᾶς ἀλλάζει. Ἀποκαλύ-
πτει ὅτι ἡ τεχνολογία δέν εἶναι οὐδέτε-
ρη καί ἀπαιτεῖ κοινωνική ἐγρήγορση. Τό 
φαινόμενο μελετᾶται ἀπό τή φιλοσοφία, 
τήν κοινωνιολογία, τήν οἰκονομία καί 
τήν πολιτική ἐπιστήμη ἀλλά καί τήν ἀν-
θρωπολογία, τήν ψυχολογία, τίς ἐπιστῆ-
μες τῆς ἀγωγῆς, τίς βιοεπιστῆμες καί τίς 
νευροεπιστῆμες. 

(συνεχίζεται)
 



Τεῦχος 1ον Ἰανουάριος - Φεβρουάριος 2026 47

ΒΙΒΛΙΟΠΑΡΟΥΣΙΑΣΗ

Ζαμπίας Ἀγριμάκη
Ἱστορικοῦ - Δρος Νεοελληνικῆς Φιλολογίας

π. Νικόλαος Λουδοβίκος, Αναλογικές ταυτότητες. Η δημιουργία του Χρι-
στιανικού εαυτού. Διεννοημάτωση: αυτο-καθολικοποίηση, μετα-ναρκισσισμός 
και Χριστιανική θεολογία, Αθήνα: Αρμός 2025. Στό προκείμενο βιβλίο, ὁ π. Ν 
Λουδοβίκος ἐπιχειρεῖ τή συγκρότηση μιᾶς σύγχρονης ἑλληνο-δυτικῆς ἀνθρωπολογί-
ας μέ θεολογικό θεμέλιο, ἡ ὁποία νά μπορεῖ νά ἀρθρώσει συστηματική ἀπάντηση 
στίς μεταφυσικές, φιλοσοφικές καί ψυχολογικές προκλήσεις τοῦ παρόντος. Κεντρι-
κό σημεῖο τῆς προβληματικῆς ἀποτελεῖ ἡ ἀνάγκη ἀνανοηματοδότησης τῆς ἔννοιας 
τοῦ ἑαυτοῦ πέρα ἀπό τίς ἀδιέξοδες ἐκδοχές τῆς μετανεωτερικῆς ἀποδόμησης. Ὁ 
συγγραφέας ὑποστηρίζει ὅτι ὁ διάλογος μέ τό παρελθόν –καί εἰδικά μέ τήν πατε-
ρική θεολογία– μπορεῖ νά λειτουργήσει ὡς δυναμική μήτρα μιᾶς νέας ἀνθρωπολο-
γικῆς πρότασης. 

Ἡ μελέτη ἀρθρώνεται σέ τρία μέρη. Στό πρῶτο, διερευνᾶται ἡ θεολογία τοῦ 
«ἀναλογικοῦ ὁμοουσίου» ὡς γέφυρα ἀνάμεσα στήν Ἀνατολική καί τή Δυτική πα-
ράδοση, μέ ἀναλύσεις πού ἐκτείνονται ἀπό τόν Θωμᾶ Ἀκινάτη καί τόν Παλαμᾶ ἕως 
τή βυζαντινή ἡσυχαστική ἑρμηνευτική καί τή νεώτερη φιλοσοφική παράδοση. Στό 
δεύτερο μέρος, ὁ συγγραφέας ἐξετάζει τή διαδικασία της αὐτο-καθολικοποίησης 
καί τήν ἔννοια τῆς «διεννοηματώσεως» ὡς θεολογικά ἐπεξεργασμένες μορφές συ-
γκρότησης τοῦ ὑποκειμένου. Τό τρίτο μέρος διευρύνει τό πεδίο πρός τή σύγχρονη 
ψυχανάλυση, τή φαινομενολογία καί τήν ἐσχατολογική ἀνθρωπολογία, ἀναλύοντας 
τό ἀσυνείδητο, τήν ἐπιθυμία καί τόν ἀποσυνδεδεμένο ἑαυτό ὑπό νέο θεολογικό 
πρίσμα. Τό βιβλίο παρουσιάζει ἔτσι ἕνα ὀργανικό πλαίσιο γιά τήν κατανόηση τοῦ 
χριστιανικοῦ ἑαυτοῦ ἐντός ἑνός διευρυμένου, διεπιστημονικοῦ διαλόγου. 

Βιβλία που λάβαμε. Νέες κυκλοφορίες
Ἁγίου Ἰουστίνου Πόποβιτς, Ἑρμηνεία στό Κατά Ἰωάννην Εὐαγγέλιο, μτφ. ἀπό 

τά Σερβικά Γεώργιος Ἰω. Ἀβραμόπουλος, Ἀθήνα: Ἀποστολική Διακονία 2025. 
Κλεόπας Στρογγύλης, Μητρ. Σουηδίας, Πολύευκτος Φινφίνης, Μητροπολίτης 

Σουηδίας καί πάσης Σκανδιναυΐας, 1969-1974, Ἀθήνα: Ἀποστολική Διακονία 2025
Jean-Claude Larchet, Ἡ ζωή μετά θάνατον κατά τήν Ὀρθόδοξη παράδοση, μτφ. 

Θεοφάνης Λ. Δρακόπουλος, Ἀθήνα: Ἀποστολική Διακονία 2025.
(Συλλογικό), Ζωή ή Θάνατος. Το πρόβλημα των εκτρώσεων από Ιατρική, Νο-

μική, Θεολογική, Ψυχολογική και Βιωματική Θεώρηση, τ. Α´-Β´, Αθήνα: «Καθ᾽ 
Οδόν» 2025



Τεῦχος 1ον48 Ἰανουάριος - Φεβρουάριος 2026

ΕΦΗΜΕΡΙΑΚΑ

Περί μισθολογικῶν αὐξήσεων

Πρωτ. Γεωργίου Βαμβακίδη
Γεν. Ἀρχιερ. Ἐπιτρ. Ἱ.Μ. Ζιχνῶν καί Νευροκοπίου

Ἀντιπροέδρου Ι.Σ.Κ.Ε. 

Συνεχίζοντας τήν ἐνημέρωση πρός τούς ἐν Χριστῷ ἀδελφούς μας συμπρεσβυ-
τέρους καί Διακόνους γιά τά μισθολογικά θέματα πού τούς ἀφοροῦν, ἀπό τό 

παρόν τεῦχος θά παρουσιάσουμε τήν πορεία τῶν αὐξήσεων τοῦ μισθολογίου καί 
ἐνδεικτικά θά καταθέσουμε μηνιαῖες ἀποδοχές γιά τήν ὅσο τό δυνατόν πληρέστερη 
ἐνημέρωση τῶν αὐξήσεων τῶν μισθῶν τοῦ Δημοσίου Τομέα, συμπεριλαμβανομένων 
καί τῶν κληρικῶν.

Ὅπως γνωρίζουμε ἀπό 1ης Ἀπριλίου τοῦ 2026 ὅλοι οἱ κληρικοί θά λάβουμε καί 
ἐμεῖς τήν ὁριζόντια αὔξηση περίπου τῶν 30 μέ 40 εὐρώ μικτά. Σύμφωνα μέ τά σχέ-
δια, μέχρι τό 2027 οί δημόσιοι ὑπάλληλοι καί ὅλοι οἱ κληρικοί θά ἔχουμε συνολική 
αὔξηση + 100 εὐρώ μικτά τόν μῆνα σέ σχέση μέ τό 2024. Αὐτό θά ἔχει ὡς ἀποτέ-
λεσμα, ὁ εἰσαγωγικός βασικός μισθός νά κυμανθεῖ στά 950 εὐρώ τόν μῆνα, ὥστε 
νά εὐθυγραμιστεῖ μέ τόν κατώτατο μισθό τοῦ ἰδιωτικοῦ τομέα. Θετικό ἐπίσης εἶναι 
ὅτι μαζί μέ τίς αὐξήσεις, προβλέπονται φορολογικές ἐλαφρύνσεις πού μειώνουν τήν 
παρακράτηση φόρου, αὐξάνοντας τό καθαρό εἰσόδημα.

Ἐπίσης τό πιό σημαντικό εἶναι ὅτι οἱ αὐξήσεις δέν εἶναι μόνο μία φορά, ἀλλά θά 
συνεχιστοῦν σταδιακά μέχρι τό 2027.

Τέλος, μία ἐνδεικτική μισθολογία μέ βάση τίς ἀποδοχές τοῦ 2025 καί τίς ἀποδο-
χές τοῦ 2026 ἔχει ὡς ἑξῆς:

Μ.Κ. ΠΕ Μ.Κ. 1: 
Βασικός μισθός σήμερα: 1.092€ / Μισθός τό 2025: 1.122€ / Μισθός τό 2026: 1.162€ 

Μ.Κ. ΠΕ Μ.Κ. 5: 
Βασικός μισθός σήμερα: 1.244€ / Μισθός τό 2025: 1.274€ / Μισθός τό 2026: 1.314€

Μ.Κ ΠΕ Μ.Κ. 10: 
Βασικός μισθός σήμερα: 1.479€ / Μισθός τό 2025: 1.509€ / Μισθός τό 2026: 1.549€



Ἐκπομπές πού προτείνουμε:

Καθημερινά:

22.00: ΓΝΩΡΙΜΙΑ ΜΕ ΤΗΝ ΟΡΘΟΔΟΞΗ ΠΙΣΤΗ (Ε)
Προσεγγίσεις στούς ὅρους τῆς πίστεως. 
Μέ τόν Δημήτρη Μαυρόπουλο

12.00: ΤΟ ΑΛΑΤΙ ΤΗΣ ΓΗΣ 
Παραδοσιακή μουσική. 
Μέ τόν Λάμπρο Λιάβα.

20.00: ΑΦΙΕΡΩΜΑΤΑ ΤΟΥ 89,5.
23.00: ΡΑΔΙΟΦΩΝΙΚΗ ΒΙΒΛΙΟΘΗΚΗ ΤΟΥ 89,5.
00.00: ΜΕ ΛΟΓΙΑ ΑΚΡΙΒΑ ΚΑΙ ΟΜΟΡΦΕΣ ΜΟΥΣΙΚΕΣ.

Ἀποσπάσματα ἀπό κείμενα Πατέρων μέ μουσικές γέφυρες. 
Μέ τήν Κυριακή Αἰλιανοῦ.

Οἱ ἐκπομπές τοῦ Ραδιοφωνικοῦ Σταθμοῦ τῆς Ἐκκλησίας τῆς Ἑλλάδος 
89,5 ἀναμεταδίδονται ἀπό τούς δικτυωμένους σταθμούς 

τῶν Ἱερῶν Μητροπόλεων.



Ἔτος 75oν - Τεῦχος 1ον

ΠΛΗΡΩΜΕΝΟ
ΤΕΛΟΣ

Ταχ. Γραφείο
Κ.Ε.Μ.Π. ΚΡ

Αριθμός Άδειας
10

ΙΕΡΑ ΣΥΝΟΔΟΣ
ΕΚΚΛΗΣΙΑΣ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ (Ε.Μ.Υ.Ε.Ε.)

Ἀθηνᾶς 30 10551 Ἀθῆναι
Τηλ. 211-1825298 Fax: 211-1824317

ISSN 1105-7203
ΚΩΔΙΚΟΣ ΕΛΤΑ 21 2355

«... Σήμερον τὰ ἄνω τοῖς κάτω συνεορτάζει, 
καὶ τὰ κάτω τοῖς ἄνω συνομιλεῖ....»

Ἰανουάριος - Φεβρουάριος 2026


