
ΘΕΟΛΟΓΙΑ 96, 2 (2025)

Πολιτικὴ Θεολογία στὴν ἀντιπαράθεση 
μεταξὺ τῆς Πατρικῆς καὶ τῆς Ἀδελφικῆς Διδασκαλίας 

(1798-1821): Θεὸς ἐλευθερίας ἢ ὑποσύνειδος 
ραγιαδισμὸς μὲ φιλορθόδοξο πρόσχημα;

Κωνσταντίνου Γεωργιάδη*

Α. Εἰσαγωγικά: προεπαναστατικὸ περιβάλλον νεοελληνικῆς 
διανόησης καὶ πολιτικῆς θεολογίας

Ἡ Διδασκαλία Πατρικὴ καὶ ἡ ἀπαντητικὴ αὐτῆς Ἀδελφικὴ Διδασκαλία 
προσεγγίζονται ὡς κλασικὸ σημεῖο ἀναφορᾶς ἑνὸς προεπαναστατικοῦ 
διαλόγου περὶ τοῦ Νέου Ἑλληνισμοῦ ποὺ ἐπικαιροποιεῖται ἕως σήμερα1. 
Αὐτὸ ἰσχύει ἀνεξαρτήτως τοῦ ζητήματος πατρότητας τῆς Πατρικῆς 
Διδασκαλίας, ποὺ ὅπως θὰ φανεῖ παρακάτω δὲν εἶναι καὶ οὐσιῶδες2. 

* Ὁ Κωνσταντῖνος Γεωργιάδης εἶναι θεολόγος, διδάκτωρ Δογματικῆς Θεολογίας τοῦ 
Ἀριστοτελείου Πανεπιστημίου Θεσσαλονίκης, Νομικός (ΜΑ) καὶ Διευθυντὴς τοῦ 1ου 
Λυκείου Καβάλας.
1. Παρ’ ὅλο ποὺ ἱκανὸς ἀριθμὸς πρωτότυπων ἀντιτύπων τῆς Πατρικῆς καὶ τῆς Ἀδελφικῆς 
Διδασκαλίας σώζεται σήμερα, ψηφιοποιημένος ἢ μή, καὶ ἐν ὅσῳ ἐπανεκδίδονται ἀπο-
σπασματικὰ ἢ ἐξ ὁλοκλήρου, δίχως τὸν εὔλογο προβληματισμὸ κριτικῆς ἐκδόσεώς τους 
μέχρι καὶ στὸ πρόσφατο Πατριάρχης Ἱεροσολύμων Ἄνθιμος – Ἀδαμάντιος Κοραῆς, 
Πατρικὴ καὶ Ἀδελφικὴ Διδασκαλία, Μ. Παπαγεωργίου (ἐπιμ.), ἐκδ. iWrite, Θεσσαλονίκη 
2021, οἱ παραπομπὲς τοῦ παρόντος ἄρθρου γίνονται: α) στὸ Ἄνθιμος Ἱεροσολύμων, 
Διδασκαλία Πατρική, στό: Ἀδ. Κοραῆς, Ἀδελφικὴ Διδασκαλία, Γ. Βαλέτας (ἐπιμ.), ἐκδ. 
Πηγή, Ἀθήνα 1949, σσ. 15-20, 21-39, καὶ β) στὸ Ἀδαμάντιος Κοραῆς, ὅ.π., σσ. 41-64.
2. Ὁ Βαλέτας, στὸ ὅ.π., σ. 5, ἀναφέρεται σὲ μαρτυρίες, ἰδίως στὸ κῦρος ἑνὸς Κ. 
Οἰκονόμου, ποὺ δείχνουν ὅτι ἡ Διδασκαλία Πατρικὴ εἶναι γνήσιο ἔργο τοῦ Ἀνθίμου 
Ἱεροσολύμων, μὲ τὴν ἀμφισβήτηση νὰ ξεκινᾶ μέσα ἀπὸ τὴν Ἀδελφικὴ Διδασκαλία τοῦ 
Κοραῆ. Ἡ Καθηγ. Μαντούβαλου ἐπίσης ὑποστηρίζει τὸ ἴδιο στό: Μαρία Μαντουβάλου, 
«Ἄνθιμος Πατριάρχης τῆς Ἁγίας Πόλεως Ἱερουσαλὴμ καὶ Πάσης Παλαιστίνης καὶ τὸ 
ἔργο του: Διδασκαλία Πατρική», 2ο Διεθνές Συνέδριο «Ἅγιοι Τόποι καὶ Ρωμηοσύνη», 

137-162



Θεολογία 2/2025

138138

Ἐκφράζει ἄλλωστε μία ὁμόφωνη τότε πολιτικὴ θεολογία τῆς ἀνωτάτης 
ἐκκλησιαστικῆς ἡγεσίας τοῦ Γένους. Ἀπεναντίας, γιὰ τὴν Ἀδελφικὴ 
Διδασκαλία δὲν τίθεται θέμα ἂν εἶναι τῆς γραφίδος Κοραῆ, παρὰ γιὰ 
ἑπόμενο πιθανολογούμενο ἴσως ἔργο του, τὴν Ἑλληνικὴ Νομαρχία3. 
Ἂν καὶ ἡ συναφὴς κειμενικὴ παραγωγὴ τῆς ἐποχῆς εἶναι ἐκτενέστατη, 

Μ.Κ.Ο. «Ρωμηοσύνη», 30 Μαΐου 2010, βλ. http://www.romiosini.org.gr/7F70EBB3.print.
el.aspx, σσ. 10-11 [27.07.2021]. Ὁ ἴδιος ὡστόσο ὁ Βαλέτας, στὸ Ἀδαμάντιος Κοραῆς, ὅ.π., 
σσ. 5-6, ἐπισημαίνει ὅτι ὁ Σέργιος Μακραῖος, δεξὶ χέρι τοῦ Ἀνθίμου, μαρτυρεῖ στὴν 
Ἐκκλησιαστικὴ Ἱστορία του πὼς ἡ Διδασκαλία Πατρικὴ ἦταν ἔργο τοῦ Γρηγορίου Ε΄ 
Κωνσταντινουπόλεως, βεβαιώνοντας ὅτι ἀκόμη καὶ ὁ Ἄνθιμος τὸ εἶχε καταδικάσει «ὡς 
κήρυγμα ἀντεθνικῆς καὶ ἀντιχριστιανικῆς ἐθελοδουλείας». Ὁ Βαλέτας πάντως καταλήγει 
πὼς ἡ Διδασκαλία Πατρικὴ γράφτηκε ἐξ ὀνόματος τοῦ Ἀνθίμου, ἀπὸ τὸ χέρι ὅμως τοῦ 
Ἀθανασίου Παρίου, στὸ ὅ.π., σσ. 8-9. Παρόμοια βλ. Ἀπ. Β. Δασκαλάκης, Ὁ Ἀδαμάντιος 
Κοραῆς καὶ ἡ ἐλευθερία τῶν Ἑλλήνων, ἐκδ. Εὐτ. Γ. Βαγιονάκη, Ἀθῆναι, 1979, σ. 98· Γ. 
Μεταλληνός, «Ἡ Κολλυβαδικὴ ἄποψη γιὰ τὸν Διαφωτισμό», Σύναξη 54 (1995), σ. 26. 
Σὲ κάθε περίπτωση, κατ’ οὐδένα τρόπο ἀμφισβητεῖται ἡ ὕπαρξη κοινοῦ πόλου μεταξὺ 
Ἀνθίμου Ἱεροσολύμων, Γρηγορίου Κωνσταντινουπόλεως καὶ Ἀθανασίου Παρίου.
3. Παραπέμπουμε στὴν ἔκδοση Ἀνωνύμου τοῦ Ἕλληνος, Ἑλληνικὴ Νομαρχία, Ν. Β. 
Τωμαδάκης (ἐπιμ.), ἐκδ. Εὐτ. Γ. Βαγιονάκη, Ἀθῆναι 21948, ὅπου τὸ πρόβλημα τῆς πατρό-
τητας τοῦ ἔργου ἐξετάζεται στὶς σελίδες η΄-ιδ΄. Τὸ ὅτι συγγραφέας τοῦ ἔργου εἶναι ὁ 
ἴδιος ὁ Κοραῆς ὑποστηρίζεται σθεναρὰ στὸ Μαρία Μαντουβάλου, «Ὁ συγγραφεὺς τῆς 
“Ἑλληνικῆς Νομαρχίας”», Πρακτικὰ τῆς Ἀκαδημίας Ἀθηνῶν, Συνεδρία τῆς 20 Ἀπριλίου 
1978, σσ. 248-253, βλ. https://digitallibrary.academyofathens.gr/archive/item/17732?lang=el 
[27.07.2021], ὅπου διευκρινίζεται: «γιὰ τὴν τεκμηρίωση τῆς ἄποψης αὐτῆς ἀναλύεται ὁ 
τίτλος καὶ τὸ περιεχόμενο τῆς “Ἑλληνικῆς Νομαρχίας”. Σύμφωνα μὲ τὴν ἐπιχειρούμενη 
ἀνάλυση, ἡ ταύτιση τῶν ἰδεῶν τῆς Νομαρχίας μὲ αὐτὲς ποὺ ἀναγράφονται στὰ ἔργα τοῦ 
Κοραῆ εἶναι εὐχερέστατη καὶ ὑποβοηθᾶ, στὰ ὅρια τῶν Κοραϊκῶν μελετῶν, τὴ διασαφήνηση 
τῶν πολιτικῶν ἀπόψεων τοῦ Κοραῆ». Παρόμοια βλ. Μαρία Μαντουβάλου, Ἀδαμάντιος 
Κοραῆς, ὁ συγγραφέας τῆς «Ἑλληνικῆς Νομαρχίας», ἐκδ. Ἀφοὶ Τολίδη, Ἀθήνα 1996. 
Ἡ ὅλη συζήτηση βεβαίως ἀνανεώνεται μέχρι σήμερα. Ἐνδεικτικὰ βλ. Μ. Ν. Κατσίγερας, 
«Ἡ “Ἑλληνικὴ Νομαρχία”, ἕνα φιλολογικὸ θρίλερ», Ἡ Καθημερινή, 3 Ἀπριλίου 2016. 
https://www.kathimerini.gr/culture/books/855071/i-elliniki-nomarchia-ena-filologiko-
thriler, ἐνῶ «μιὰ ἀναφορὰ τῆς διευθύντριας Ἐρευνῶν τῆς Ἀκαδημίας Ἀθηνῶν Δέσποινας 
Βλάμη στὸ διεθνὲς συνέδριο “Παροικιακὸς Ἑλληνισμὸς καὶ Ἐπανάσταση τοῦ 1821” 
“πυροδότησε” νέο ἐνδιαφέρον σχετικὰ μὲ τὸν ἐντοπισμὸ τοῦ συγγραφέα καὶ τὸ κατὰ 
πόσον θὰ μποροῦσε νὰ ξεδιαλυθεῖ τὸ μυστήριο γύρω ἀπὸ τὴν ταυτότητά του», γιὰ τὸ 
ὁποῖο βλ. ΑΠΕ-ΜΠΕ, «Τὸ μυστήριο τῆς ταυτότητας τοῦ συγγραφέα τῆς “Ἑλληνικῆς 
Νομαρχίας”», Ἡ Ναυτεμπορική, 27 Ἰουνίου 2021. Αὐτὸ ποὺ δὲν ἀμφισβητεῖται εἶναι 
ὅτι ὁ ὅποιος «συγγραφέας τῆς “Ε.Ν.” εἶναι κάποιος, ἕνας Ἕλληνας τῆς Τουρκοκρατίας, 
μὲ ἀναπτυγμένο πατριωτισμό, μὲ πόνο γιὰ τὴν ἀπελευθέρωση τῆς πατρίδας…», στὸ Β. 
Κρεμμυδᾶς, «Ἀνωνύμου τοῦ Ἕλληνος, Ἑλληνικὴ Νομαρχία μιὰ ἀπόπειρα ἑρμηνείας», 
Μνήμων 35 (2016), σ. 320.

Κ. Γεωργιάδη



139139

στὰ δύο πρῶτα αὐτὰ ἔργα συνοψίζεται τὸ περιεχόμενο συγκεκριμένης 
ἀντιπαράθεσης ἐντὸς μιᾶς ἑνιαίας συλλογικῆς συνείδησης μεταξύ 
«Γένους» καί «Ἔθνους», ὅπου δυστυχῶς δὲν θὰ ἀποτραπεῖ ὁ διχασμός.

Ὁ διάλογος ἀφορᾶ ευρύτερα τὴν παιδεία ὅσο καὶ τὴν πολιτειολογία 
τοῦ ἀναδυόμενου νέου Ἑλληνισμοῦ, ὑπὸ τὸ βάρος μιᾶς ἀνθρωπότητας 
ποὺ ἀλλάζει θεμελιωδῶς, ἐπικεντρώνοντας στὶς μεγάλες Ἐπαναστάσεις 
τῆς Ἀμερικῆς και τῆς Εὐρώπης. Τὸ μότο εἶναι γνωστό: ἀπὸ τὸν μεσαίωνα 
καὶ τὸ θρησκευτικὸ δόγμα μεταβαίνουμε στὴ νεωτερικότητα καὶ τὸν 
ἐπιστημονικὸ ὀρθολογισμό, ὅπου ἡ πέτρα τοῦ σκανδάλου εἶναι ὅ,τι 
καλεῖται «Ἐκκλησία». Ἂν καὶ γιὰ κάποιους ἡ ἀλλαγὴ θὰ ἀφοροῦσε 
μόνον τὸν Δυτικὸ κόσμο, εἴτε τοῦ Ρωμαιοκαθολικισμοῦ εἴτε τοῦ Προ-
τεσταντισμοῦ, γιὰ ἄλλους κοινοποιεῖται καὶ στὸ Γένος τῶν Ὀρθοδόξων 
καὶ τὸν μετὰ τὴν Τουρκοκρατία διάδοχό του νεοελληνικὸ ἐθνισμό. 
Ὑποτίθεται λοιπὸν ὅτι κατηγοριοποιοῦνται δύο ἀντικρουόμενοι μεταξύ 
τους πόλοι: ἀφ’ ἑνὸς τῶν Ἑλλήνων Διαφωτιστῶν καὶ ἀφ’ ἑτέρου τῶν 
Χριστιανῶν Λογίων, ἢ τουλάχιστον τῆς ἐπίσημης ἐκκλησιαστικῆς ἡγεσίας 
τῶν δευτέρων4. Ἡ ἔνταση θὰ κορυφωθεῖ στὸ ἀμέσως προηγούμενο καὶ 
ἑπόμενο διάστημα τῆς Ἑλληνικῆς Ἐπαναστάσεως, μὲ σημεῖα τριβῆς ὄχι 
ἁπλῶς νέες πολιτικὲς καὶ ἐπιστημονικὲς θεωρίες ἀλλὰ μία ριζοσπαστικὴ 
πολιτειακὴ κοσμοαντίληψη εὐρωπαϊκῆς προελεύσεως, συναρτωμένης 
πρὸς μία ἐπίσης ριζοσπαστικὴ ἐπιστημολογία καὶ γνωσιολογία μὲ 
ὁρόσημο τὸ ἡλιοκεντρικὸ σύστημα.

Ὡστόσο, μία τέτοια κατηγοριοποίηση μεταξὺ Ἑλλήνων Διαφωτιστῶν 
καὶ Χριστιανῶν Λογίων δὲν μπορεῖ νὰ σταθεῖ παρὰ ὡς ἀβάσιμη γενί-
κευση, σύμφωνα μὲ ἕνα ἄλλο σκεπτικὸ στοιχειοθέτησης καὶ ἑρμηνείας 
τῶν ἱστορικῶν δεδομένων5. Κατ’ ἀρχάς, σὲ κάθε μία ἐκ τῶν ἀντίθετων 
σχηματοποιήσεων ἀπαντᾶ ἐπιχειρηματολογία ποὺ εἶναι τόσο ἐπι-
στημονικοῦ ὅσο καὶ θεολογικοῦ χαρακτήρα6. Κατὰ δεύτερον, ποιό 

4. Βλ. Μ. Παπαγεωργίου, Ἡλιοκεντρικὸ Σύστημα καὶ ζωὴ στὸ Διάστημα τὸ 1821, 
ἐκδ. iWrite, Θεσσαλονίκη 22020· ὁ ἴδιος, Ἡ μαύρη Βίβλος τοῦ 1821, ἐκδ. iWrite, 
Θεσσαλονίκη 22021.
5. Βλ. Σουλτάνα Λευκοπούλου, Ἐπιστημονικὴ Ἐπανάσταση καὶ Ὀρθόδοξη Ἀνατολή 
– Ἡ περίπτωση τοῦ 18ου αἰώνα (Διπλωματικὴ Ἐργασία), Τμ. Ποιμαντικῆς καὶ Κοινω-
νικῆς Θεολογίας Α.Π.Θ., Θεσσαλονίκη 2015.
6. Ἂν καὶ ἡ ἴδια προβληματικὴ ἰσχύει πρῶτα στὴν περίπτωση τοῦ Γαλιλαίου, στὸ 
M. A. Finocchiaro (ed.), Galileo on the World Systems: A New Abridged Translation and 

ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΘΕΟΛΟΓΊΑ ΣΤΗΝ ΑΝΤΙΠΑΡΆΘΕΣΗ ΜΕΤΑΞΥ ΠΑΤΡΙΚΗΣ & ΑΔΕΛΦΙΚΗΣ ΔΙΔΑΣΚΑΛΊΑΣ 



Θεολογία 2/2025

140140

ὅριο μεταξὺ ἐκκλησιαστικοῦ σκοταδισμοῦ καὶ ἀντιεκκλησιαστικοῦ 
διαφωτισμοῦ θὰ ἦταν δυνατὸν νὰ ὑποστηριχθεῖ, ὅταν καὶ στὰ δύο 
αὐτὰ μέρη πρωταγωνιστοῦν ἐξ ἴσου προσωπικότητες τοῦ Κλήρου, ἀπ’ 
ὅπου μερικὲς καὶ προσωρινὲς ἀντιπαραθέσεις δὲν μποροῦν νὰ λάβουν 
διαστάσεις ἀπόλυτης ρήξης;

Σὲ κάθε περίπτωση, ἡ σύγχρονη ἔρευνα θὰ ὑποκλιθεῖ στὸ ὑψηλότατο 
ἐπίπεδο παιδείας κάθε πλευρᾶς, στὴν εὐρυμάθεια καὶ ἐπιστημοσύνη 
καθενὸς Λογίου, τὴ γλωσσομάθεια τῆς ἑλληνικῆς καὶ συνάμα πολυ-
γλωσσία του, ἐν ὅσῳ κινεῖται στὸ πρότυπο τοῦ homo universalis καὶ δὴ 
τοῦ «Ἕλληνος ἢ Ρωμηοῦ κοσμοπολίτου». Ὑπ’ αὐτὴ τὴν ἔννοια, οὐδεὶς 
λόγος μπορεῖ νὰ γίνει γιὰ χάσμα μεταξὺ προϋπάρχοντος σκοταδισμοῦ 
καὶ ἐπερχόμενου διαφωτισμοῦ.

Παρόλ’ αὐτά, ἀδιάψευστη πραγματικότητα ἀποτελεῖ σειρὰ ἐπίσημων 
ἐπιτροπῶν καὶ κειμένων τῆς Ὀρθόδοξης ἡγεσίας7, ἄλλως τοῦ Φαναρίου, 
ἀπὸ τὴν Ἀδελφική Διδασκαλία τοῦ 1798 ἕως καὶ τὴν ἐν ἔτει 1828 
Ἐγκύκλιο τοῦ πατριάρχου Ἀγαθαγγέλου, κατὰ τὴν ὁποία, ἐξ ὀνόματος 
τοῦ Σουλτάνου καὶ ἐπαναλαμβάνοντας τὸν ἀφορισμὸ τῶν Φιλικῶν, 
ἐπιδιωκόταν ἡ ἀνταλλαγὴ τῆς πολιτικῆς ἐλευθερίας τῶν Ἑλλήνων μὲ 
γενικὴ ἀμνηστία τοῦ Σουλτάνου8. Τὸ Φανάρι λοιπὸν ἐμφανίζεται μὲ 
τὸν πλέον ἐπίσημο τρόπο ὄχι ἁπλῶς ἀποκομμένο ἀπὸ τὸν ἀναδυόμενο 
τότε νέο εὐρωπαϊκὸ κόσμο, ὁπότε καὶ ἀπὸ τὸ ἐπαναστατικὸ ὅραμα 
τοῦ ἑλληνισμοῦ, ἀλλὰ ἐνσωματωμένο στὸ ἀντίπαλο στρατόπεδο, μέρος 
καθὼς ἦταν τῆς Ὀθωμανικῆς διοίκησης. Δείγμα γραφῆς του θὰ δοθεῖ 
γιὰ πρώτη φορὰ μέσα ἀπὸ τὴν Πατρικὴ Διδασκαλία, σὲ βαθμὸ ποὺ ἡ 

Guide, University of California Press, Berkeley-Los Angeles-London 1997, σσ. 2-3, ὅπου 
σημειώνεται πώς “even a cursory reading of the relevant documents shows that many 
churchmen were on his side and many scientists were on the opposite side; thus, there 
was a split within both science and religion, along the lines of what may be called 
conservation and innovation; so the real conflict was between a conservative attitude and 
a progressive one”, ἡ θεσμικὴ ἑδραίωση τῆς Ἱερᾶς Ἐξέτασης στὸν Ρωμαιοκαθολικισμό, 
ἄλλως τοῦ Index Librorum Prohibitorum, ἀποτελεῖ τὸ καίριο σημεῖο οὐσιώδους διάστασης 
μὲ τὴν Ὀρθοδοξία.
7. Γιὰ πλειάδα τέτοιων κειμένων καὶ σχολιασμό τους βλ. Μ. Παπαγεωργίου, Ἡ μαύρη 
Βίβλος τοῦ 1821, ὅ.π., σσ. 23-141.
8. Βλ. Ἀγαθάγγελος Κωνσταντινουπόλεως, «Ἐπιστολὴ τοῦ Πατριάρχου καὶ τῆς Ἱερᾶς 
Συνόδου τῆς Κωνσταντινουπόλεως πρὸς τοὺς Ἕλληνας, ἀπὸ 20 Φεβρουαρίου 1828», 
στό: Μ. Παπαγεωργίου, Ἡ μαύρη Βίβλος τοῦ 1821, ὅ.π., σσ. 128-137.

Κ. Γεωργιάδη



141141

ἀλγεινὴ ἐντύπωση τοῦ Κοραῆ θὰ εἶναι τέτοια, ὥστε νὰ τὴν θεωρήσει 
ψευδεπίγραφη9. Ὁ σχηματισμὸς λοιπὸν ἑνὸς ἀντιδραστικοῦ πόλου 
μὲ πρόσημο συντηρητισμοῦ καὶ ἐπίκεντρο τὸ Φανάρι, ἔστω καὶ 
γιὰ διάστημα μερικῶν δεκαετιῶν πρὶν καὶ μετὰ ἀπὸ τὴν Ἑλληνικὴ 
Ἐπανάσταση, εἶναι δεδομένος10.

Β. Ὑποκείμενα καὶ πεδίο διαλεκτικῆς ἀντιπαράθεσης

Β1. Κύρια ζητήματα τριβῆς
Τὸ κεφαλαιῶδες ζήτημα μεταξὺ Πατρικῆς καὶ Ἀδελφικῆς Διδασκαλίας 

εἶναι ἡ ἐπακριβὴς ἐννοιολόγηση τῆς «ἐλευθερίας», ἑστιάζοντας ἀπὸ τήν 
«ἐσωτερική» πρὸς τήν «ἐξωτερική» καὶ δὴ τήν «πολιτικὴ ἐλευθερία». 
Ἐν ἔτει 1798, τὸ δικαίωμα αὐτοδιάθεσης τοῦ Γένους ἐπικαιροποιεῖται 
μὲ ἀφορμὴ τὴν πρόσφατη τότε σύλληψη καὶ καταδίκη σὲ θάνατο τοῦ 
Φεραίου. Ἐνῶ καὶ σὲ αὐτὴ τὴ σειρὰ γεγονότων ἡ ἀνώτατη ἐκκλησιαστικὴ 
ἡγεσία τῆς Κωνσταντινουπόλεως δὲν μπορεῖ παρὰ νὰ λειτουργήσει ὡς 
ὀργανικὸ μέρος τῆς Ὀθωμανικῆς διοικητικῆς της Ἀρχῆς, ἡ Πατρικὴ 
Διδασκαλία θὰ ἐπωμισθεῖ τὴν ἰδεολογική της κάλυψη μὲ προκάλυμμα 
τὴν ὀρθόδοξη θεολογία, ὥστε νὰ ἀκολουθήσει ἡ ἀντίδραση τῆς Ἀδελφικῆς 
Διδασκαλίας. 

Τὸ κεντρικὸ ζήτημα τῆς πολιτικῆς ἐλευθερίας θὰ ἐπιμερισθεῖ στὰ 
ζητήματα τοῦ ἂν καὶ μὲ ποιὸν τρόπο εἶναι θεμιτὸ αὐτὴ νὰ ἀποκτηθεῖ. 
Ἡ σχετικὴ ἐπιφυλακτικότητα τῆς Πατρικῆς Διδασκαλίας ἐπιχειρεῖται 
νὰ δικαιολογηθεῖ μὲ τὴν τοποθέτηση τῆς ἔννοιας στὶς εὐρύτερες 

9. Bλ. Ἀδ. Κοραῆς, Ἀδελφικὴ Διδασκαλία, ὅ.π., σσ. 17-18, 43-44.
10. Δὲν ἀφορᾶ ὅμως τὴν Ἐκκλησία κατὰ τὶς ὀντολογικές της διαστάσεις, παρὰ μόνον 
ἂν ἰδωθεῖ στὸ στενὸ πλαίσιο τῆς ἄλλοτε φυσιολογικῆς καὶ ἄλλοτε στρεβλῆς θεσμικῆς 
της μορφῆς. Ἀκόμη ὅμως καὶ σὲ μία τέτοια στενὴ θεώρηση τὰ πράγματα ἔχουν ἀλλιῶς. 
Ἡ Ἐκκλησία, ἐνῶ ἐνίοτε καταδικάζει ἀνθρώπους μέχρι καὶ μὲ ἀναθεματισμό, εἶναι ἡ 
ἴδια ποὺ ἐκ τῶν ὑστέρων καὶ συνοδικὰ μπορεῖ νὰ τοὺς δικαιώσει, φθάνοντας στὸ ἄλλο 
ἄκρο, τὴν ἁγιοκατάταξή τους. Τὸ παράδειγμα τῆς διενέξεως μεταξὺ Φαναρίου καὶ 
Κολλυβάδων ἁγίων εἶναι καθόλα σύγχρονο τῆς ἐποχῆς τοῦ Νεοελληνικοῦ Διαφωτισμοῦ. 
Σὲ αὐτὴν τὴν περίπτωση, ποιά πλευρὰ μπορεῖ νὰ χαρακτηριστεῖ ἐκκλησιαστικὴ καὶ 
ποιά ἀντιεκκλησιαστική, ὅταν μάλιστα περιστασιακὲς προσωπικὲς ἀντιπαραθέσεις δὲν 
ἔχουν καμμία σχέση μὲ τὸ δόγμα;

ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΘΕΟΛΟΓΊΑ ΣΤΗΝ ΑΝΤΙΠΑΡΆΘΕΣΗ ΜΕΤΑΞΥ ΠΑΤΡΙΚΗΣ & ΑΔΕΛΦΙΚΗΣ ΔΙΔΑΣΚΑΛΊΑΣ 



Θεολογία 2/2025

142142

ὀντολογικές της διαστάσεις. Ἔτσι, ἡ «πολιτικὴ ἐλευθερία» ἀνάγεται 
στὴ γενικώτερη ἔννοια τῆς «φυσικῆς ἐλευθερίας», ἄλλως τὸ κατὰ θεόν 
«αὐτεξούσιον». Δὲν ἔχει ἀξία ἂν ὁ ἄνθρωπος ἀποκτᾶ τὴν πολιτική 
του ἐλευθερία ἔναντι αὐταρχικῶν καθεστώτων, μὲ τὴ μὴ συνακόλουθη 
ἐλευθερία τῆς «ψυχῆς» του ἔναντι τῆς φθαρτῆς ἀμαυρωθείσας του 
φύσεως11. Παράλληλα ὅμως πρόκειται καὶ γιὰ μία συσχέτιση μεταξὺ 
ἐννοιῶν, τῆς πολιτικῆς καὶ τῆς φυσικῆς ἐλευθερίας, μὲ χρήση ἄκυρου 
ἀναλογικοῦ συλλογισμοῦ, ἐσφαλμένο διαχωρισμὸ μεταξὺ ἐπαγωγῆς 
καὶ κενολογίας. Κοινῶς, ἡ πολιτικὴ ἐλευθερία δὲν μπορεῖ ἀπὸ μόνη της 
νὰ καταργεῖ τὴ φυσικὴ ἐλευθερία.

Στὴν ὅλη δημοσιευθεῖσα ἀντιπαράθεση μεταξὺ Πατρικῆς καὶ 
Ἀδελφικῆς Διδασκαλίας, οὐδεὶς μπορεῖ νὰ εἶναι βέβαιος γιὰ τὸ τί 
πραγματικὰ διαμείβεται στὸ παρασκήνιο. Συνεκτιμώντας ἀφ’ ἑνὸς 
ἀνώνυμες καταγγελίες τῆς μιᾶς πλευρᾶς πρὸς τὴν ἄλλη, ὅπως περὶ 
σιμωνίας στὰ ἀνώτατα ἐκκλησιαστικὰ ἀξιώματα12, κι ἀφ’ ἑτέρου τὴ 
νεώτερη ἱστορικὴ ἔρευνα, ἡ διαπλοκὴ τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἡγεσίας θὰ 
ἀποδοθεῖ σὲ σχέση μὲ τὴν Ὀθωμανική Αρχή, ἐνῶ γιὰ τὸν Κοραῆ ὡς 
πρὸς τὸ ναπολεόντειό του περιβάλλον13. Ὡστόσο, στὴν ὅποια διεξαγωγή 
«δίκης προθέσεων», ἀδυνατοῦμε νὰ παρακάμψουμε τὸν κανόνα τῆς 
κοινῆς θρησκευτικῆς καὶ ἐθνικῆς αὐτοσυνειδησίας, ποὺ ἰσχύει γιὰ 
ὅλους, φθάνοντας συχνὰ μέχρι καὶ στὴν ἀνάλωση τῆς ζωῆς ὡς ὕψιστης 
προσφορᾶς στὸ Γένος. Ὑπ’ αὐτὴν τὴν ἔννοια, ὁ ὅποιος ἑτεροκαθορισμὸς 
καθενὸς ὀφειλόταν πιθανῶς στὴ διαφορετικὴ ἄποψη ἢ καὶ ἁπλῶς 
ἐκτίμηση τῆς στιγμῆς γιὰ τὸ πῶς θὰ μποροῦσε νὰ ἐπιτευχθεῖ ὁ κοινὸς 
σκοπὸς τοῦ Γένους14. 

11. Βλ. Ἄνθιμος Ἱεροσολύμων, Διδασκαλία Πατρική, ὅ.π., σσ. 33-35.
12. Συγκεκριμένες μαρτυρίες ὅπως στὸ Ἀνωνύμου τοῦ Ἕλληνος, Ἑλληνικὴ Νομαρχία, 
ὅ.π., σ. 128, τροφοδοτοῦν ἕναν ἱστορικὸ διάλογο γιὰ τὸ εὖρος τῆς σιμωνίας Ἱεραρχῶν 
σὲ σχέση μὲ τὴν Ὀθωμανικὴ Ἀρχή. Τὸ ἐρώτημα εἶναι κατὰ πόσον ἡ σιμωνία ἑδραιω-
νόταν θεσμικὰ ἀπὸ ἁπλῆ διαφθορὰ προσώπων. Στὸ πρόβλημα, ποὺ εἶναι τὸ μεῖζον 
γιὰ τὴν Ἐκκλησία ἐπὶ Τουρκοκρατίας, ὥστε δευτερογενῶς νὰ ὁμιλεῖ κανεὶς γιὰ 
καθολικίζουσες ἢ προτεσταντίζουσες τάσεις, ἑστιάζει ὁ Κοραῆς, στὸ Ἀδ. Κοραῆς, 
Ἀδελφικὴ Διδασκαλία, ὅ.π., σσ. 49-50, προκειμένου νὰ ἀπαντήσει καὶ στὴν κατηγορία 
τοῦ Ἀνθίμου «ὡς χωλαίνοντα εἰς τὰ τῆς θρησκείας», στὸ ὅ.π., σ. 48.
13. Μαρία Μαντουβάλου, «Ἄνθιμος Πατριάρχης…», ὅ.π., σσ. 1-13.
14. Εἰδικὰ γιὰ τὸν Κοραῆ καὶ τὶς παρασκηνιακές του διαβουλεύσεις μὲ τὸ περιβάλλον 
Ναπολέοντα, γιὰ τὸ ὁποῖο βλ. ὅ.π., σ. 4 ἑπ., καὶ ἐν ὅσῳ μόνον σὲ μιὰ περίοδο πρὶν 

Κ. Γεωργιάδη



143143

Γιὰ ὅποιον γνωρίζει καλὰ τὴν πολιτικὴ θεολογία ποὺ ἐπικρατεῖ 
στὸ Οἰκουμενικὸ Πατριαρχεῖο, μετὰ κυρίως ἀπὸ τὴ συμφωνία Γεννα-
δίου Σχολαρίου καὶ Μωάμεθ Β΄ Πορθητῆ περὶ τοῦ Ὀρθοδόξου millet, 
ἡ μεταγενέστερη ἀντιεπαναστατικὴ πολιτικὴ ἑνὸς Γρηγορίου Ε΄ Κων-
σταντινουπόλεως προκύπτει ὡς φυσιολογική της ἐξέλιξη15. Παρομοίως, 
τό «φραγκογραικικό» ὅραμα τοῦ Κοραῆ δὲν σημαίνει ἀναγκαστικὰ 
λιγότερη φιλοπατρία, παρὰ τὴν πίστη ὅτι ἔτσι ἐξυπηρετεῖται καλύτερα 
ὁ κύριος σκοπὸς τῆς παλιγγενεσίας. Σὲ καθεμία τῶν περιπτώσεων 
πάντως, ἡ ἐθνικὴ καὶ θρησκευτικὴ ταυτότητα τοῦ Γένους διαφυλάσσεται 
ἀκέραιη. Μένει ὅμως νὰ ἐπιλεγεῖ τὸ εὐρύτερο πολιτισμικό της περι-
βάλλον, ὀθωμανικὸ ἢ εὐρωπαϊκό, στὸ ὁποῖο θὰ ἀποκτοῦσε ἐλεύθερο 
χῶρο ἀνάπτυξης.

Β2. Διαδικασία συλλογισμοῦ καὶ διαλόγου
Κατὰ τὴ διαδικασία συλλογισμοῦ καὶ διαλόγου, ὁ συγγραφέας 

τῆς Πατρικῆς Διδασκαλίας ἐπιχειρεῖ τὴ θεμελίωση τῶν θέσεών του 
ἐπικαλούμενος τὶς ἰδιότητες τοῦ χαρισματικοῦ ἐκ Θεοῦ θεολόγου, τοῦ 
Ἱεράρχη καὶ τοῦ σοφοῦ λόγῳ ἡλικίας Γέροντος16. Χρησιμοποιεῖ τὸ 
ἄκυρο argumentum hominem, ὅπου κανεὶς ἀπὸ τὴν αὐθεντία καὶ μόνον 
τοῦ προσώπου του ἐπιχειρεῖ προκαταβολικὰ νὰ πείσει τὸν ἑαυτό του 
καὶ τὸν συνομιλητή του γιὰ τὴν ὀρθότητά του17. Ἀπεναντίας, τὸ συναφὲς 
argumentum ad verecundiam, ὅπου κανεὶς ἐπικαλεῖται μία γενικὴ αὐθεντία, 

τὴν πτώση τοῦ Γάλλου ἡγέτη παρακινεῖ σὲ ἑλληνογαλλικὴ συμμαχία, πῶς μπορεῖ νὰ 
ὑποστηριχθεῖ ὅτι λειτουργεῖ μὲ πρῶτο κίνητρο τοὺς Γάλλους καὶ ὄχι τοὺς Ἕλληνες; 
Γιατί, ἐπίσης, ἂν κάποιος πιστεύει πὼς ἕνα ἔθνος «Γραικογάλλων» εἶναι προτιμότερο 
ἀπὸ ἕνα ἔθνος «Τουρκορωμηῶν», θὰ πρέπει νὰ θεωρεῖται πολέμιος τόσο τοῦ 
Ἑλληνισμοῦ ὅσο καὶ τῆς Ὀρθοδοξίας;
15. Στὸ Ἄνθιμος Ἱεροσολύμων, Διδασκαλία Πατρική, ὅ.π., σσ. 29-30, ὡς εἰδικὸ κεφάλαιο 
τῆς θείας οἰκονομίας, ἀπὸ τὸν Ἀδὰμ μέχρι καὶ τοὺς προεπαναστατικοὺς χρόνους, 
εἰσάγεται ἡ πτώση τοῦ Βυζαντίου ὅσο καὶ ἡ Τουρκοκρατία. Ἔτσι, «κατέστησε ἐφ’ 
ἡμᾶς ὁ παντοδύναμος Κύριος αὐτὴν τὴν ὑψηλὴν βασιλείαν [τῶν Ὀθωμανῶν, ἀντὶ τῆς 
τῶν Ρωμαίων]», ὥστε «νὰ εἶναι εἰς μὲν τοὺς Δυτικοὺς ὡσὰν ἕνας χαλινός, εἰς δὲ τοὺς 
Ἀνατολικοὺς ἡμᾶς πρόξενος σωτηρίας», στὸ ὅ.π., σ. 29.
16. Βλ. ὅ.π., σσ. 23-24.
17. Δὲν δικαιοῦται νὰ ἀντλεῖ τὴν ὀρθότητά του μόνο «ἐκ τοῦ ἁγιωτάτου ἀποστολικοῦ 
καὶ πατριαρχικοῦ θρόνου» του, πόσῳ μᾶλλον κατὰ τό «γεγραμμένον, ἐκ Σιὼν ἐξ-
ελεύσεται νόμος καὶ λόγος Κυρίου ἐξ Ἱερουσαλήμ», στὸ ὅ.π., σσ. 23-24.

ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΘΕΟΛΟΓΊΑ ΣΤΗΝ ΑΝΤΙΠΑΡΆΘΕΣΗ ΜΕΤΑΞΥ ΠΑΤΡΙΚΗΣ & ΑΔΕΛΦΙΚΗΣ ΔΙΔΑΣΚΑΛΊΑΣ 



Θεολογία 2/2025

144144

κυροῦται στὴ συνοδικὴ παράδοση τῆς Ἐκκλησίας18. Οἱ προφῆτες, 
ἀπόστολοι καὶ ἅγιοι ὡς «δοχεῖα τοῦ Πνεύματος» ἀποκαλύπτουν 
αὐθεντικὸ τὸν Θεὸ στὸν κόσμο. Καὶ ἐδῶ ὅμως συντρέχει ὁ κίνδυνος 
θεολογικοῦ σφάλματος, ὁπότε στὴν ἐκκλησιαστικὴ παράδοση προσ-
τίθεται τὸ κριτήριο τοῦ «ἐγκρίτου πατρός» ὡς πρὸς τὸ τάδε ἢ δεῖνα 
ζήτημα, σὲ ἰσορροπία μὲ τὸ consensus patrum.

Γι’ αὐτὸ καὶ στὸν θεολογικὸ διάλογο ὁ Κοραῆς, ἂν καὶ λαϊκός, 
προσέρχεται ὡς ἰσότιμος συνομιλητής. Μὴ στερούμενος τῆς Ὀρθο-
δόξου ταυτότητάς του, ἀπὸ τὸν λόγο του ἀποδεικνύει de facto καὶ 
τὴ σπουδαία θεολογική του παιδεία. Ἡ φράση του «ἢ παρεξηγεῖ ἢ 
κολοβὰς φέρει εἰς τὸ μέσον [τὰς μαρτυρίας τῆς Θείας Γραφῆς]»19, εἰς 
βάρος τοῦ συγγραφέα τῆς Πατρικῆς Διδασκαλίας, θυμίζει τὸ πρωτ-
αρχικὸ κριτήριο ὀρθότητας τῆς Ἐκκλησίας τῶν Ζ΄ Οἰκουμενικῶν Συν-
όδων: Σημασία δὲν ἔχει τί λέει κάποιος, ἀλλὰ ποιός εἶναι αὐτὸς ποὺ 
καὶ κατὰ πόσον τὸ λέει, ἂν δηλαδὴ πρόκειται γιὰ λόγο προφητῶν, 
ἀποστόλων ἢ πατέρων τῆς Ἐκκλησίας. Οἱ αἱρέσεις καὶ μόνον ἦταν 
αὐτὲς ποὺ ἔκαναν ἀποσπασματικὴ χρήση αὐτῶν τῶν ἐκκλησιαστικῶν 
πηγῶν. Ἀπὸ τὸ σημεῖο αὐτὸ καὶ ἔπειτα, ὁ Κοραῆς δικαιοῦται βήματος 
περαιτέρω ἀνάπτυξης τοῦ θεολογικοῦ λόγου. Οὐσιαστικὰ θὰ φανεῖ 
πὼς δὲν ἐκφράζει κατὰ βάση μία ἰδεολογικοποιούμενη ἢ καλβινίζουσα 
θεολογία, ἀλλὰ ὀρθόδοξη ἐκκλησιολογία οὐσίας, μὲ βιβλικὴ θεμελίωση 
καὶ προεκτάσεις στὸν πολιτικὸ βίο. 

Ὡς πρὸς τὴν ἐπιχειρηματολογία οὐσίας εἴτε τῆς Πατρικῆς εἴτε τῆς 
Ἀδελφικῆς Διδασκαλίας, λείπει δυστυχῶς ἡ καθ’ αὑτὴν θεολογία, τὸ 
βάθος δηλαδὴ τῆς τριαδολογίας καὶ χριστολογίας ποὺ θὰ παρεῖχε 
συμβολισμοὺς θείας ζωῆς, τοῦ πῶς ὁ Τριαδικὸς Θεὸς τῆς ἐλευθερίας καὶ 
τῆς ἀγάπης ἀντανακλᾶ στὴν ἀνθρώπινη πραγματικότητα ὡς πρότυπο 
καθομοιώσεως. Καμμία πλευρὰ δὲν ἐπωφελεῖται ἀπὸ μία φιλελεύθερη 
πολιτικὴ θεολογία ποὺ εἰσάγεται στὴ νέα Ἑλληνικὴ Πολιτεία μέσῳ 
τῶν ἐθνικῶν συμβόλων της, ὅπως τοῦ Σταυροῦ, τῆς σημαίας καὶ τῆς 
ἐπίκλησης τῆς Ἁγίας Τριάδος στὴν προμετωπίδα κάθε νεοελληνικοῦ 
Συντάγματος.

18. Κ. Γεωργιάδης, «Ἡ Θεολογία καὶ δὴ ἡ Δογματικὴ ὡς ἱστορικοφιλολογικὴ καὶ νομικὴ 
ἐπιστήμη κατὰ τὸ συνοδικὸ πρότυπο», Γρηγόριος Παλαμᾶς 851, 4 (2015), σσ. 101-112.
19. Ἀδ. Κοραῆς, Ἀδελφικὴ Διδασκαλία, ὅ.π., σσ. 17-18.

Κ. Γεωργιάδη



145145

Σὲ πρόταση μελλοντικῆς συνόδου πρὸς ὁριστικὴ γεφύρωση τῆς 
παραπάνω ἀντιπαράθεσης καί –γιατὶ ὄχι– τῆς ἐπίσημης ἄρσης τῶν 
πατριαρχικῶν ἀναθεμάτων σὲ βάρος τῆς Ἑλληνικῆς Ἐπανάστασης, 
ὁ θεολογικὸς συλλογισμὸς καὶ διάλογος θὰ ἀναπτυσσόταν στὴ βάση 
προϋφιστάμενων συνοδικῶν ἀρχῶν. Ἐφ’ ὅσον ὁμιλοῦμε γιὰ θεολογία 
κυριολεκτικά, ὅπου ἐπιστητὸ εἶναι μόνον ὁ Θεός, κανένα «δόγμα» 
μὲ τὴν ἔννοια τοῦ «ἀξιώματος» δὲν κυροῦται, παρὰ ὡς τελικὸ συμ-
πέρασμα «ἀποδεικτικοῦ θεολογικοῦ συλλογισμοῦ»20. Ἐδῶ ἡ σκέψη 
εἶναι μαθηματική, ὅπως ἀπαντᾶ γενικὰ στὴ συνοδικὴ παράδοση, ἐνῶ 
ρητὰ ἐπισημαίνεται καὶ συστηματοποιεῖται σὲ πατέρες τοῦ κύρους 
ἑνὸς Γρηγορίου Παλαμᾶ21. Τὸ ὅτι ὁ «ὀρθὸς Λόγος», ἡ «ἱερὰ ἡμῶν 
θρησκεία» καὶ ἡ «δόξα τῆς ἀνατολικῆς ἐκκλησίας» ταυτίζονται σπεύδει 
νὰ ἐπισημάνει ἐξ ἀρχῆς ὁ Κοραῆς22. Τόν «ὀρθὸ λόγο» δὲν ὑποδηλώνει 
ἁπλῶς, ἀλλὰ ἐπικαλεῖται ρητῶς τὴν τεκμηρίωση τῶν λεγομένων της καὶ 
ἡ πλευρὰ τοῦ Ἀνθίμου23.

Β3. Διερεύνηση τῆς οὐσιώδους θεολογικῆς 
καὶ φιλοσοφικῆς ἐπιχειρηματολογίας

Δίχως νὰ ὑποτιμᾶται τὸ χείριστο ἁμάρτημα τῆς σιμωνίας, οἱ Ἱεράρχες, 
κατὰ τὸν Κοραῆ, καταξιώνουν τοὺς τίτλους τους ὡς «Παναγιώτατοι, 
Μακαριώτατοι» κ.τ.λ., μόνον ἐφ’ ὅσον: α) δὲν ἀσκοῦν ἐξαναγκασμὸ στὸ 
ποίμνιό τους, κατὰ τὸ Α΄ Πέτρ. 5, 2 («ποιμάνατε τὸ ἐν ὑμῖν ποίμνιον 
τοῦ Θεοῦ, ἐπισκοποῦντες μὴ ἀναγκαστῶς, ἀλλ’ ἑκουσίως»)24, β) 

20. Ὁ συλλογισμὸς μπορεῖ νὰ εἶναι ἐπαγωγικός, ὅπου ἕνα ἀρχικὸ δόγμα ὡς ἀξίωμα, 
ὅπως αὐτὸ τῶν δύο φύσεων τοῦ Χριστοῦ, ἀποδεικνύεται μέσα ἀπὸ τὴν ἱστορικὴ 
ἐμπειρία, ἐν προκειμένῳ τὴν αἴσθησιν τῶν «θαυμάτων» καὶ συνάμα τῶν «παθημάτων» 
τοῦ ἑνὸς καὶ τοῦ αὐτοῦ προσώπου τοῦ Θεοῦ Λόγου. Ὁ συλλογισμὸς ἄλλοτε εἶναι 
παραγωγικός, ὅπου τὸ δόγμα παράγεται ἀπὸ ἕνα ἕτερο καὶ ἤδη ἑδραιωμένο συνοδικὰ 
δόγμα. Βλ. Κ. Γεωργιάδης, «Ἀριστοτέλης καὶ Γρηγόριος Παλαμᾶς: Θεὸς καὶ Θεολογία 
στὰ ὅρια τοῦ Λόγου», Θεολογία 87, 3 (2016), σσ. 48-49.
21. Βλ. ὅ.π., σσ. 39-42, 46-50.
22. Βλ. Ἀδ. Κοραῆς, Ἀδελφικὴ Διδασκαλία, ὅ.π., σ. 18.
23. Ἐνδεικτικὰ βλ. «Στίχοι Πολιτικοί» στό: Ἄνθιμος Ἱεροσολύμων, Διδασκαλία Πα-
τρική, ὅ.π. σ. 38: «Εἶναι ὁμολογούμενον εἰς ὅσους διακρίνουν μὲ τοῦ νοὸς τὸ λογικὸν 
τὰ πράγματα καὶ κρίνουν, τὸ πόσον εἶναι ἄφευκτος καὶ πόσον ἀναγκαία ἡ φρόνησις ἡ 
ἀκριβὴς εἰς ὅλα τὰ πρακτέα. Ὁ ὀρθὸς λόγος ἀπαιτεῖ καθένας νὰ γνωρίζῃ μίαν ἀρχὴν 
καὶ κεφαλήν».
24. Βλ. Ἀδ. Κοραῆς, Ἀδελφικὴ Διδασκαλία, ὅ.π., σ. 20.

ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΘΕΟΛΟΓΊΑ ΣΤΗΝ ΑΝΤΙΠΑΡΆΘΕΣΗ ΜΕΤΑΞΥ ΠΑΤΡΙΚΗΣ & ΑΔΕΛΦΙΚΗΣ ΔΙΔΑΣΚΑΛΊΑΣ 



Θεολογία 2/2025

146146

ἀντιμετωπίζουν ἰσότιμα κάθε μέλος τῆς Ἐκκλησίας, κατὰ τὸ Κολ. 4, 1 
(«οἱ κύριοι τὸ δίκαιον καὶ τὴν ἰσότητα τοῖς δούλοις παρέχεσθε»), ἐφ’ 
ὅσον συνολικὰ τὸ πλήρωμα τῆς Ἐκκλησίας δὲν μπορεῖ ἀπὸ κανέναν 
ἐνδιάμεσο Ἱεράρχη νὰ χάνει τὴν ἀμεσότητά του πρὸς τὸν ἕναν Κύριο 
καὶ Θεὸ25 καὶ γ) γίνονται ἔμπρακτα οἱ ἴδιοι πρότυπο ἀντίστασης σὲ 
κάθε τυραννικὸ κατεστημένο26, συμβολικὰ δέ «ἅλας καὶ φῶς», κατὰ 
τὸ Ματθ. 5, 13-14.

Ἑπόμενη διατύπωση τῆς Πατρικῆς Διδασκαλίας, καὶ συγκεκριμένα 
ὡς πρὸς μία χριστιανικὴ ζωὴ ποὺ ἤδη ἀπὸ τοὺς ἀποστολικοὺς χρόνους 
προσδιορίζεται ὡς «νενομοθετημένη μὲ ἐντολὰς καὶ νόμους, τόσον 
πολιτικοὺς ὅσον καὶ πνευματικούς»27, προκαλεῖ ἐντύπωση. Ὑποδηλώνει 
ὅτι ὁ χριστιανισμὸς ἀποκτᾶ χαρακτῆρα πολιτικῆς ἰδεολογίας. Δὲν θὰ 
ἐθεωρεῖτο ὅτι εἰπώθηκε παρὰ σκόπιμα ὡς θεολογικὸ ἀξίωμα, ἐὰν 
βάσει αὐτοῦ σὲ ἑπόμενη παράγραφο δὲν χαρακτηριζόταν ἡ βασιλικὴ 
μοναρχία ὡς «ἐξουσία ἀπὸ Θεοῦ», ἀντίθετα πρὸς τοὺς τότε «νεοφανεῖς 
τρόπους πολιτείας καὶ διοικήσεως»28. Στὸ ἀξίωμα αὐτὸ προστίθεται 
καὶ χειρότερο: Οἱαδήποτε πολιτικὴ ἐξουσία, φιλελεύθερη ἢ τυραννική, 
προέρχεται ἀπὸ τὸν Θεό, ὁπότε ὀφείλει κάθε ἄνθρωπος νὰ τὴν ἀνέχεται· 
μὲ τὴν προσθήκη τελικὰ τῆς ἐκτίμησης ὅτι ὁ ὀθωμανικὸς ζυγὸς εἶναι τόσο 
ἤπιος ὅσο ὁ «ζυγὸς τοῦ Χριστοῦ» (ἐνν. οἱ ἐκκλησιαστικοὶ κανόνες)29, τὸ 
αἴτημα γιὰ ἐλευθερία χάνει κάθε ἔρεισμά του.

Στὶς παραπάνω θέσεις, ἀντικρούει ἐξ ἀρχῆς τὸ ρητορικὸ ἐρώτημα: 
Σὲ ποιά βιβλικὴ ἢ πατερικὴ πηγή, γενικώτερα δὲ πότε στὴν ἱστορία 
τῆς Ἐκκλησίας ἀπολυτοποιήθηκε τὸ τᾶδε ἢ δεῖνα πολίτευμα; Τὸ τί 
προηγήθηκε στὸ Βυζάντιο εἶναι ἄλλο ζήτημα ρωμαϊκῶν καταβολῶν, 
ποὺ πάντως δὲν ὀφείλεται σὲ μία οὕτως ἢ ἄλλως μὴ ἐπιβαλλόμενη 
ἰδεολογικοπολιτικὰ χριστιανοσύνη. Ἐξ ἄλλου, ἂν ἴσχυε ἕνας καὶ μόνον 
Κανόνας, εἶναι αὐτὸς ποὺ δόθηκε ἀπὸ τὸν ἴδιο τὸν Χριστὸ κατὰ τὸ 
Ματθ. 22, 37-40: «ἀγαπήσεις Κύριον τὸν Θεόν σου ἐν ὅλῃ τῇ καρδίᾳ 
σου [… ] ἀγαπήσεις τὸν πλησίον σου ὡς σεαυτόν», μὲ τὴ μνεία 

25. Βλ. ὅ.π.
26. Βλ. ὅ.π.
27. Ἄνθιμος Ἱεροσολύμων, Διδασκαλία Πατρική, ὅ.π., σ. 24.
28. Ὅ.π., σ. 24· ἀναλυτικώτερα βλ. ὅ.π., σσ. 31-33.
29. Βλ. Ἀδ. Κοραῆς, Ἀδελφικὴ Διδασκαλία, ὅ.π., σσ. 44-45. 

Κ. Γεωργιάδη



147147

πώς «ἐν ταύταις ταῖς δυσὶν ἐντολαῖς ὅλος ὁ νόμος καὶ οἱ προφῆται 
κρέμανται».

Στὸ σημεῖο αὐτὸ φιλελευθερισμὸς καὶ χριστιανισμός, ἂν καὶ μὲ 
ἕτερα σημεῖα ἐκκίνησης, συναντῶνται. Ἐνῶ ἡ Ὀρθοδοξία τίθεται σὲ 
ὑπερσυνταγματικὸ ἐπίπεδο συμβόλων τοῦ ἔθνους, ἀναφαίρετα ἀτομικὰ 
δικαιώματα κατοχυρώνονται, κυρίως ἡ θρησκευτικὴ ἐλευθερία, γιατὶ 
ἀκριβῶς οἱ θεμελιωτὲς τῆς Ἑλληνικῆς Πολιτείας, ἔχοντας Ὀρθόδοξη 
συνείδηση, δὲν θὰ μποροῦσαν νὰ σκεφθοῦν καὶ νὰ πράξουν ἀλλιῶς30. 
Ἔτσι ἐξηγεῖται ἡ λογικὴ ἀντίφαση κάθε προεπαναστατικοῦ καὶ 
μεταεπαναστατικοῦ Ἑλληνικοῦ Συντάγματος: ἐνῶ ἐμφανίζει ἕως καὶ 
ἕναν οὐδετερόθρησκο χαρακτῆρα, ἔχει ἤδη συνταχθεῖ στὸ ὄνομα τῆς 
Ἁγίας Τριάδος31.

Στὸ πλαίσιο τῆς πολιτικῆς αὐτῆς θεολογίας μὲ Ὀρθόδοξο πρόσημο, 
ὁ Κοραῆς ἐμβαθύνει περισσότερο. Παραπέμποντας στὸ Α΄ Βασ. 8, 11-
18, θὰ ἀναφερθεῖ στὴν ἀντιμοναρχικὴ προτροπὴ τοῦ Θεοῦ πρὸς τοὺς 
Ἰουδαίους, μὲ τὸ πέρας τῆς ἐποχῆς τῶν Κριτῶν, «διὰ νὰ τοὺς ἀποτρέψῃ 
ἀπὸ τὴν ἄλογον ταύτην ἐπιθυμίαν»32. Ἐπισημαίνοντας πώς, ἐνῶ οἱ 
ἴδιοι οἱ Ἰουδαῖοι «ἐζήτουν βασιλέα ὁμογενῆ καὶ νόμιμον»33, καὶ πάλι ἡ 
θεία ἀντιβασιλικὴ προτροπὴ παρέμενε. Συμπεραίνεται ἑπομένως πόσο 
ἐντονώτερη θὰ ἦταν ἡ προτροπὴ αὐτὴ γιὰ ἕνα Ὀρθόδοξο millet ποὺ 
καλοῦνταν ἀπὸ τὴν ἐκκλησιαστική του Ἀρχὴ νὰ ὑπομείνει «βάρβαρον 
καὶ ἀλλογενῆ τύραννον»34. 

Ἀκολούθως, ὁ Κοραῆς θὰ εξηγήσει πώς «ταῦτα μὲν ἔλεγεν ὁ Θεὸς 
πρὸς τοὺς Ἰουδαίους, διὰ νὰ τοὺς διδάξῃ, ὅτι κτίσας τὸν ἄνθρωπον 
ἐλεύθερον καὶ αὐτεξούσιον, ἡ βουλή του ἦτον νὰ μείνῃ πάντοτε τοιοῦτος, 

30. K. Georgiadis, “Political theology in recent case-law on Religious Education in Greece: 
‘religious consciousness’ vs ‘religious conscience’ within the Greek Constitution”, Social 
Cohesion and Development 15, 2 (2020), σσ. 163-164.
31. Βλ. Πολιτικὸν Σύνταγμα τῆς Ἑλλάδος, ἐν Τροιζῆνι 1827, σσ. 1-2, ὅπου «ἐν ὀνόματι 
τῆς Ἁγίας καὶ Ἀδιαιρέτου Τριάδος» καὶ ἤδη ἀπὸ τὸ πρῶτο ἄρθρο τῆς ὡριμώτερης 
μορφῆς τοῦ πρώτου Ἑλληνικοῦ Συντάγματος, αὐτοῦ τῆς Τροιζήνας, αἰῶνες πρὶν ἀπὸ 
τὰ σύγχρονα Συντάγματα, προβλέπεται πανηγυρικὰ πώς «Καθεὶς εἰς τὴν Ἑλλάδα 
ἐπαγγέλεται τὴν θρησκείαν του ἐλευθέρως καὶ διὰ τὴν λατρείαν αὐτῆς ἔχει ἴσην 
ὑπεράσπισιν».
32. Ἀδ. Κοραῆς, Ἀδελφικὴ Διδασκαλία, ὅ.π., σ. 51.
33. Ὅ.π.
34. Ὅ.π.

ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΘΕΟΛΟΓΊΑ ΣΤΗΝ ΑΝΤΙΠΑΡΆΘΕΣΗ ΜΕΤΑΞΥ ΠΑΤΡΙΚΗΣ & ΑΔΕΛΦΙΚΗΣ ΔΙΔΑΣΚΑΛΊΑΣ 



Θεολογία 2/2025

148148

μὴν ὑποτασσόμενος πλὴν εἰς αὐτοὺς τοὺς νόμους, καὶ ὄχι ποτὲ εἰς 
τὰς αὐτογνώμονας βουλήσεις τῶν ὁμοιοπαθῶν του ἀνθρώπων»35. Ἀπὸ 
αὐτὴν εἰδικὰ τὴν πρόταση γίνεται σαφὲς πὼς τὸ κύριο πρόβλημα 
γιὰ τὸν Κοραῆ δὲν εἶναι τὸ μοντέλο τοῦ πολιτεύματος καθ’ αὑτό, 
ἂν δηλαδὴ πρόκειται γιὰ δημοκρατία ἢ μοναρχία. Αὐτὸ ποὺ προέχει 
εἶναι ἡ ἐλευθερία, ποὺ ὡς δῶρο Θεοῦ παρέχεται στὸν κάθε ἄνθρωπο. 
Ἀπὸ αὐτὴν καὶ μόνον, ἄλλως τὴν ἰσότιμη συμφωνία τοῦ συνόλου τῶν 
πολιτῶν ἐν εἴδει «κοινωνικοῦ συμβολαίου», συγκροτεῖται θεσμικὰ 
κάθε ἐξουσία, ἀκόμη καὶ ἂν πρόκειται γιὰ συνταγματικὴ μοναρχία 
«ἀπὸ καὶ γιὰ τὸν λαό». Ἔτσι νοηματοδοτεῖται ἡ γνήσια δημοκρατία, 
ὡς ἰσονομία προερχόμενη ἀπὸ καὶ ἐφαρμοζόμενη πρὸς κάθε πολίτη 
ἀδιάκριτα, στὴ βάση τοῦ κλασικοῦ παύλειου ἀποφθέγματος «οὐκ ἔνι 
Ἰουδαῖος, οὐδὲ Ἕλλην, οὐκ ἔνι δοῦλος, οὐδὲ ἐλεύθερος…»36, ὅπως 
καὶ παράλληλων βιβλικῶν χωρίων37.

Ἡ ἐλευθερία λοιπόν, ποὺ χορηγεῖ καὶ ἐγγυᾶται ὁ ἴδιος ὁ Θεὸς 
προηγεῖται τοῦ παντός, θέτοντας ὡς παρεπόμενο ζήτημα τὸ εἶδος τοῦ 
πολιτεύματος, τὴ στιγμὴ ποὺ θὰ ἀποτελοῦσε ἐλεύθερη ἐπιλογὴ μιᾶς 
συλλογικότητας κατὰ τὴ δική της ταυτότητα πολιτισμοῦ. Ὡστόσο, ἡ 
ἱερότητα αὐτὴ δὲν ἀφορᾶ μόνον στὴν ἀρχικὴ σύσταση τοῦ κοινωνικοῦ 
συμβολαίου ἀλλὰ καὶ στὴν ἐκ τῶν ὑστέρων πειθαρχία σ’ αὐτό. Τὴ 
σημασία ἀκριβῶς αὐτὴ ἀποκτᾶ, κατὰ τὸν Κοραῆ, τὸ βιβλικό «πειθαρχεῖν 
Θεῷ μᾶλλον ἢ ἀνθρώποις»38. Ἡ ὑπακοὴ στὸ κοινωνικὸ συμβόλαιο 
σημαίνει ὑπακοὴ στὸν Θεό. Οἱ νόμοι ἄλλωστε, ὡς ἐλεύθερη ἔκφραση 
τῆς ἀνθρωπίνης συνειδήσεως, ἀποτελοῦν ἔκφραση τῆς ἴδιας τῆς θείας 
βουλήσεως, καθὼς ἡ φωνὴ τοῦ Θεοῦ δὲν εἶναι ἄλλο ἀπὸ τὴ φωνὴ τῆς 
συνείδησης.

Σύμφωνα μὲ τὴν παραπάνω συλλογιστική, μὲ τὴ συνδρομὴ δὲ καὶ 
ἄλλων βιβλικῶν καὶ πατερικῶν πηγῶν, ἑρμηνεύεται τὸ τί ἀκριβῶς 
ἐννοεῖ ὁ ἀπόστολος Παῦλος μὲ τὸν ὅρο «ἐξουσία» στὴ φράση του «οὐκ 
ἔστι ἐξουσία εἰ μὴ ἀπὸ Θεοῦ»39. Στὸ ζήτημα αὐτό, ποὺ ἀπὸ μέρους 

35. Ὅ.π., σ. 52.
36. Γαλ. 3, 28.
37. Βλ. ὅ.π., σσ. 52-53.
38. Πράξ. 5, 29· ὅ.π., σ. 54.
39. Ῥωμ. 13, 1.

Κ. Γεωργιάδη



149149

τῆς Πατρικῆς Διδασκαλίας θὰ ἀποτελοῦσε τὸ μοναδικὸ οὐσιῶδες 
βιβλικὸ ἐπιχείρημα στήριξης τῆς Ὀθωμανικῆς Ἀρχῆς, κορυφώνεται 
ἡ ἀντιπαράθεση μὲ τὴν Ἀδελφικὴ Διδασκαλία. Ἡ ἀπολυτοποίηση 
πάντως αὐτὴ φαίνεται νὰ μὴν ἴσχυε πάντοτε σὲ μία κοινοποιούμενη 
πολιτικὴ θεολογία τοῦ τότε Φαναρίου, ποὺ ἐκτεινόταν καὶ στὸ εἶδος 
τοῦ πολιτεύματος40. Σὲ κάθε περίπτωση, ἡ Ἀδελφικὴ Διδασκαλία θὰ 
ἀπαντήσει στὴν ἐνώπιόν της θεολογικὴ πρόκληση: τὴ μοιρολατρικὴ 
ὑπακοὴ σὲ οἱαδήποτε ἐξουσία ὡς ἐντολῆς τοῦ Θεοῦ. Ἐπρόκειτο γιὰ μιὰ 
ψευδορθόδοξη ἰδεοληψία, ποὺ θὰ ἀκυρωνόταν ἀπὸ τὴν ἴδια τὴ συνάφεια 
τοῦ Ῥωμ. 13, 3: «οἱ γὰρ ἄρχοντες οὐκ εἰσὶ φόβος τῶν ἀγαθῶν ἔργων, 
ἀλλὰ τῶν κακῶν»41 ἢ καὶ τὸν ἀντίστοιχο ὑπομνηματισμὸ ἑνὸς ἱεροῦ 
Χρυσοστόμου42. Κατὰ τὸν Κοραῆ, «εἰς μόνους τοὺς νομίμους ἡγεμόνας 
εἶναι χρεωστουμένη ἡ ὑποταγή. εἰς ἐκείνους, λέγω, ὅσοι ἀκολουθοῦντες 
τοὺς νόμους, κολάζουσι τὴν κακίαν, καὶ ἐπαινοῦσι τὴν ἀρετήν»43.

40. Ἐν ἔτει 1798, στὸ ἴδιο ἔτος συγγραφῆς τῆς Πατρικῆς καὶ τῆς Ἀδελφικῆς Διδασκαλίας, 
κατὰ τὴν κορύφωση τοῦ Ναπολεόντειου κινδύνου γιὰ τὴ μοναρχικὴ Εὐρώπη καὶ 
τὴ θανάτωση τοῦ Φεραίου, ὅταν Ὀθωμανοί, Ρῶσοι καὶ Βρετανοί ἀναγνωρίζουν ὡς 
ἐγγυήτριες δυνάμεις τὴν Ἰόνιο Πολιτεία, ὁ Γρηγόριος ὁ Ε΄ γράφει στοὺς Ἑπτανησίους: 
«Πληροφοροῦμεν ὑμᾶς διὰ προσταγῆς καὶ βουλῆς ἀμεταθέτου τῆς κραταιᾶς ταύτης 
Βασιλείας, ὅτι θέλετε ἔχει κάθε πληρεξουσιότητα εἰς τὸ νὰ ἐκλέξητε ὀποῖον τρόπον 
διοικήσεως θέλετε κρίνει εὔλογον», στὸ Γρηγόριος Ε΄ Κωνσταντινουπόλεως, Ἐγκύκλιος 
πρὸς τοὺς Ἑπτανησίους, στό: Μ. Παπαγεωργίου, Ἡ μαύρη Βίβλος τοῦ 1821, ὅ.π., σ. 
28. 
41.Ὅ.π., σ. 45.
42. Πατερικὴ πιστότητα στὴ θεολογία τοῦ Κοραῆ προσδίδει ἡ ἑρμηνεία τοῦ 
Χρυσοστόμου στό «οὐκ ἔστι ἐξουσία εἰ μὴ ἀπὸ Θεοῦ» (Ῥωμ. 13, 1). Βλ. Ἰωάννου 
Χρυσοστόμου, Ἑρμηνεία εἰς τὴν Πρὸς Ῥωμαίους Ἐπιστολήν, Ὁμιλία ΚΓ΄, α΄, PG 60, 
615AB: «οὐχ ἁπλῶς εἶπε, Πειθέσθω, ἀλλ’, Ὑποτασσέσθω… τὸ παρὰ τοῦ Θεοῦ ταῦτα 
διατετάχθαι. οὐ γάρ ἐστιν ἐξουσία, φησίν, εἰ μὴ ἀπὸ τοῦ Θεοῦ. Τί λέγεις; πᾶς οὖν 
ἄρχων ὑπὸ τοῦ Θεοῦ κεχειροτόνηται; Οὐ τοῦτο λέγω, φησίν. οὐδὲ γὰρ τῶν περὶ 
καθ’ ἕκαστον ἀρχόντων ὁ λόγος μοι νῦν, ἀλλὰ περὶ τοῦ αὐτοῦ πράγματος. Τὸ γὰρ 
ἀρχὰς εἶναι, καὶ τοὺς μὲν ἄρχειν, τοὺς δὲ ἄρχεσθαι, καὶ μηδὲ ἁπλῶς καὶ ἀνέδην 
ἅπαντα φέρεσθαι». Συνεπῶς, ὅταν ὁ ἀπ. Παῦλος ὁμιλεῖ γιά «ἐξουσία ἀπὸ Θεοῦ» 
ἐννοεῖ τὸν θεσμό τῆς Πολιτείας καθ’ αὑτόν, ποὺ συνίσταται ἀμοιβαῖα μεταξὺ ἀρχόντων 
καὶ ἀρχομένων, καὶ ὄχι τὸν τυχόντα πολιτικὸ ἄρχοντα, ποὺ δῆθεν ὡς θεόσταλτο ὀφείλει 
κανεὶς νὰ ὑπομείνει. Γιὰ τὴν ὅλη πολιτικὴ θεολογία τοῦ ἀπ. Παύλου, ὅπως αὐθεντικὰ 
ἑρμηνεύεται ἀπὸ τὸν Χρυσόστομο, βλ. ὅ.π., PG 60, 613-622.
43. Ἀδ. Κοραῆς, Ἀδελφικὴ Διδασκαλία, ὅ.π., σ. 45.

ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΘΕΟΛΟΓΊΑ ΣΤΗΝ ΑΝΤΙΠΑΡΆΘΕΣΗ ΜΕΤΑΞΥ ΠΑΤΡΙΚΗΣ & ΑΔΕΛΦΙΚΗΣ ΔΙΔΑΣΚΑΛΊΑΣ 



Θεολογία 2/2025

150150

Ἐξετάζοντας πάντως συνολικὰ τὴν ἀπὸ μέρους τῆς Πατρικῆς Διδα-
σκαλίας προσέγγιση τῆς «ἐξουσίας» στὸ Ῥωμ. 13, 1, ἀπορίας ἄξιον 
εἶναι πότε καὶ πῶς σὲ μία Ὀρθοδοξία ἐπὶ Τουρκοκρατίας ἐμφιλοχώρησε 
μία πολιτικὴ θεολογία λουθηρανικῆς ὑφῆς. Ἀναφερόμαστε εἰδικὰ σὲ 
θεωρία ποὺ προσομοιάζει σὲ αὐτὴν τῶν «δύο βασιλέων»44, ὅπου ὁ 
χριστιανὸς ἀναγνωρίζει ὡς ἐπουράνιο Βασιλέα του τὸν Θεὸ καὶ συνάμα 
ὡς ἐπίγειο τὸν ὁποιονδήποτε κυρίαρχο ἄρχοντα, μὲ τὴν ἀντίληψη ὅτι 
ὁ δεύτερος, ποὺ μπορεῖ νὰ εἶναι ἀπὸ ἕνας Καίσαρας ἕως καὶ ἕνας 
Χίτλερ, ἐν προκειμένῳ ὁ Σουλτάνος, ἐπιτελεῖ τὸ σχέδιο τοῦ πρώτου.

Ἡ οὐσιώδης θεολογικὴ ἀντιπαράθεση μεταξὺ Πατρικῆς καὶ Ἀδελφικῆς 
Διδασκαλίας συνεχίζεται μὲ ἀφορμὴ τὴν προσπάθεια τῆς πρώτης γιὰ 
ἔνταξη τῆς ὀθωμανικῆς προοπτικῆς στὸ σχέδιο τῆς θείας οἰκονομίας. 
Ἡ σύγκρουση καταλαμβάνει ἀντίθετες ἐκτιμήσεις στὴν ἱστορία τοῦ 
Γένους ἀπὸ τὰ τέλη τοῦ Βυζαντίου καὶ ἔπειτα, ὅπως καὶ γιὰ τὸ εἶδος 
τῆς σχέσεως τοῦ Γένους εἴτε μὲ τοὺς Ὀθωμανοὺς εἴτε μὲ τοὺς Λατίνους 
ἢ καὶ τοὺς μετέπειτα Εὐρωπαίους τῆς ἐποχῆς τῶν Φώτων. 

Τὸ πρώτο σημεῖο τριβῆς θὰ εἶναι ἡ ἀξιολόγηση τοῦ βαθμοῦ δουλείας 
τοῦ Γένους στοὺς Ὀθωμανούς. Σύμφωνα μὲ τὸν Ἄνθιμο, «ὁ ζυγὸς εἶναι 
τόσον ἐλαφρὸς ὅσον καὶ ὁ ζυγὸς τοῦ Χριστοῦ»45, ἐνῶ «ἡ ὑποταγὴ εἰς 
αὐτὴν τὴν διοίκησιν δὲν προξενεῖ κανένα ἐμπόδιον ἢ βλάβην εἰς τὴν 
ψυχικὴν σωτηρίαν»46. Ἀπεναντίας, γιὰ τὸν Κοραῆ οἱ χριστιανοὶ εἶναι 
καταδικασμένοι «ἢ νὰ μαστίζωνται καὶ νὰ σφάζωνται ἀνηλεῶς ἀπὸ τοὺς 
τυράννους ὡς ἄλογα κτήνη, ἢ νὰ ἐναγκαλίζωνται τὸν μωαμεθανισμόν»47. 
Κατά δεύτερον, καὶ οἱ δύο πλευρὲς θὰ συνεκτιμήσουν τὴ σοβαρὴ 
διαφθορὰ στὴν πολιτικὴ ζωὴ τοῦ Βυζαντίου, ὡς αἰτίας ἐξ ἄλλου τῆς 
ἁλώσεως ἀρχικὰ στοὺς Λατίνους καὶ ὁριστικὰ στοὺς Ὀθωμανούς. 
Μόνον πού, ἐνῶ ἡ πλευρὰ τοῦ Ἀνθίμου ἑστιάζει τὸ πρόβλημα στὴ 
φιλολατινικὴ κατεύθυνση, ποὺ ἔφερε καὶ τὴν ὀθωμανικὴ κατάκτηση 

44. Ἀναλυτικώτερα βλ. D. Vandrunen, “The Two Kingdoms Doctrine and the Relationship 
of Church and State in the Early Reformed Tradition”, Journal of Church and State 49, 4 
(2007), σσ. 743-763· W. J. Ouweneel, The World is Christ's: A Critique of Two Kingdoms 
Theology, Ezra Press, Toronto, 2017· R. Higginson, “From Carl Schmitt to Dorothee Sölle: 
has political theology turned full circle?”, Churchman 97, 2 (1983), σσ. 132-134.
45. Ἀδ. Κοραῆς, Ἀδελφικὴ Διδασκαλίa, ὅ.π., σ. 45.
46. Ἄνθιμος Ἱεροσολύμων, Διδασκαλία Πατρική, ὅ.π., σ. 32.
47. Ἀδ. Κοραῆς, Ἀδελφικὴ Διδασκαλία, ὅ.π., σ. 45.

Κ. Γεωργιάδη



151151

ὡς πρόνοια τοῦ Θεοῦ48, ἡ πλευρὰ Κοραῆ δὲν προσκολλᾶται ἐκεῖ, παρὰ 
ἐπεκτείνεται καὶ σὲ ἄλλες διαχρονικὲς ἀδυναμίες τοῦ Βυζαντίου, μὲ 
ἐπίκεντρο τούς «Γραικορωμαίους αὐτοκράτορες»49. Ἐπιπλέον, ἐνῶ ὁ 
πρῶτος ἀντιδρᾶ στὶς νέες πολιτικὲς ἰδέες καὶ ἀξίες ποὺ ἡ πρόσφατη 
Γαλλικὴ Ἐπανάσταση κόμιζε στὴν Εὐρώπη, ὁ δεύτερος ὄχι μόνον τὶς 
υἱοθετεῖ, ἀλλὰ ἐπιδιώκει καὶ τὴ συμμαχία τοῦ Γένους μὲ τὸν ἰσχυρὸ 
τότε Ναπολέοντα.

Ἀξιολογώντας τὶς θεωρήσεις αὐτὲς μὲ μιὰ ὡριμώτερη σήμερα ματιά, 
ἡ Ὀθωμανικὴ κυριαρχία καὶ μόνον μὲ τὴν ὑπαγωγὴ τοῦ Γένους σὲ 
δευτερεῦον millet, πολλῷ μᾶλλον ἡ ἐξαθλίωσή του, οὐδόλως δικαιώνει 
τὴν ἐπιεικῆ ματιὰ τοῦ Ἀνθίμου. Ἐὰν ὅμως ἀνέτρεχε κανεὶς στοὺς 
πρώτους χρόνους μετὰ τὴν Ἅλωση, ὅπου οὕτως ἢ ἄλλως ἡ ἀνεξαρτησία 
τοῦ Γένους εἶχε ἤδη χαθεῖ ἀπὸ τὶς Σταυροφορίες, ὁπότε τὸ Γένος 
αὐτὸ πάλευε μεταξὺ σκύλλας καὶ χάρυβδης, ἡ ἀντιλατινικὴ ὁπότε καὶ 
φιλοθωμανικὴ στάση θὰ μποροῦσε νὰ δικαιολογηθεῖ. Ἐπρόκειτο γιὰ 
ἐκτίμηση τοῦ μικρότερου κακοῦ ποὺ θὰ προξενοῦσε ὁ ἕνας «βιαστής» 
συγκριτικὰ πρὸς τὸν ἄλλον. Οἱ Λατῖνοι, μὲ ἄλλα λόγια, δὲν ἔμεναν στὸ 
ἐπίπεδο τῆς ἀνάλγητης οὐδετερότητας μέχρι καὶ τὴν Ἅλωση τῆς Πόλεως 
ἀπὸ τοὺς Τούρκους. Ἀποτελοῦσαν τὸν ἕτερο πόλο στὴ διελκυστίνδα 
τῶν «ἀλλογενῶν καὶ ἀλλοθρήσκων» κατακτητῶν. Ἔναντι συγκεκριμένα 
τῶν Ὀθωμανῶν, ποὺ μὲ τὴν ὅποια βαρβαρότητα ἔθεταν τέλος στὴν 
ἐλευθερία τοῦ Γένους, οἱ Λατῖνοι, δίχως νὰ κομίζουν λιγότερη βία, θὰ 
ἀφαιροῦσαν μέσῳ τῆς οὐνίας καὶ τὴν Ὀρθόδοξη πίστη. 

Στὶς ὣς αὐτὸ τὸ χρονικὸ ὅριο ἱστορικὲς ἐκτιμήσεις δὲν φαίνεται νὰ 
διαφωνεῖ ὁ Κοραῆς. Τὸ περιβάλλον ὅμως τῆς Δύσεως μετὰ τὴ Μεταρ-
ρύθμιση καὶ ἰδίως μετὰ τὸν Ευρωπαϊκὸ Διαφωτισμὸ ἔχει ἀλλάξει ριζικά. 
Εἶναι σίγουρα ἀντιπαπικό, ὁπότε δὲν θὰ δικαιολογοῦνταν ἡ ἐμμονὴ τῆς 
Ὀρθοδόξου ἡγεσίας στὸ γενικευμένο ἀντιδυτικό της μένος. Ἀπὸ τὴν 
ἄλλη, τὸ ἐρώτημα εἶναι ἂν ἡ ἄλλη πλευρὰ Κοραῆ προχωρεῖ στὶς δικές 
της ἀπολυτοποιήσεις ἔναντι τοῦ νέου εὐρωπαϊκοῦ κοσμοσυστήματος. 
Ἡ νεώτερη πολιτικὴ ἀντίληψη τῆς Εὐρώπης δὲν θὰ ἦταν τὸ πρόβλημα, 
ὅταν μάλιστα τροφοδότησε τὴν Ἑλληνικὴ Ἐπανάσταση καὶ Πολιτεία. 
Ἀπὸ μέρους πάντως τῆς Πατρικῆς Διδασκαλίας, ἡ ἀμφισβήτηση θὰ 

48. Ἄνθιμος Ἱεροσολύμων, Διδασκαλία Πατρική, ὅ.π., σ. 29.
49. Βλ. Ἀδ. Κοραῆς, Ἀδελφικὴ Διδασκαλία, ὅ.π., σσ. 47-48.

ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΘΕΟΛΟΓΊΑ ΣΤΗΝ ΑΝΤΙΠΑΡΆΘΕΣΗ ΜΕΤΑΞΥ ΠΑΤΡΙΚΗΣ & ΑΔΕΛΦΙΚΗΣ ΔΙΔΑΣΚΑΛΊΑΣ 



Θεολογία 2/2025

152152

ἐπικεντρωθεῖ στὴ γνησιότητα τοῦ τότε Ναπολεόντειου κινήματος50. 
Ἀκόμη ὅμως καὶ τὸ ἀντίθετο νὰ ἴσχυε, σὲ ἕνα διεθνὲς περιβάλλον 
ὅπου κάθε ἔθνος λειτουργεῖ βάσει δικῶν του συμφερόντων, ποιός θὰ 
ἐγγυᾶτο ὅτι χάριν ἑνός «φραγκογραικικοῦ» ὁράματος οἱ Γάλλοι θὰ 
θυσιάζονταν γιὰ τοὺς Ἕλληνες; Οὐδεὶς ἄλλος τὸ εἶχε κάνει, οὔτε κἂν 
οἱ Ὀρθόδοξοι Ρῶσοι μὲ τὰ Ὀρλωφικά, ἀποδεικνύοντας ὅτι ἡ ἐλευθερία 
καθενὸς ἑκάστου κερδίζεται ἐξ ἰδίων δυνάμεων.

Οἱ Ρῶσοι ὡστόσο, γι’ αὐτὴν ἀκριβῶς τὴν αὐτενέργειά τους τίθενται ὡς 
πρότυπο ἔναντι τῶν ὁμοπίστων τους Ἑλλήνων πρὸς δύο κατευθύνσεις: 
εἴτε τὸν ραγιαδισμὸ εἴτε τὴ στήριξη τῆς ἐλπίδας στὸν ξένο παράγοντα. 
Κατὰ τὸν Κοραῆ, καὶ οἱ Ρῶσοι εἶχαν νὰ ἀντιμετωπίσουν λατινικὴ ἐκ 
δύσεως καὶ ἰσλαμικὴ ἐκ νότου θανάσιμη ἀπειλή51. Δὲν αντιμετώπισαν 
ὅμως μοιρολατρικὰ τὴ θεία πρόνοια, ἀλλὰ ἔδραξαν τὴν εὐκαιρία ποὺ 
αὐτὴ τοὺς ἔδωσε.

Ἀκόλουθο ἐρώτημα εἶναι ἂν ὁ ἀγώνας γιὰ τὴν ἀπόκτηση τῆς 
ἐλευθερίας, μέχρι καὶ ὁ ἔνοπλος, δικαιολογεῖται «ὑπὲρ πίστεως», ἂν 
δὲν συνίσταται κιόλας. Εἶναι φυσιολογικὴ ἡ ἀντίσταση στὴν ἀδικία, 
βάσει τῆς μεγίστης ἀρετῆς, τῆς ἀγάπης. Δὲν πρόκειται ἄλλωστε γιὰ 
ἀγῶνα τοῦ Χριστιανισμοῦ κατὰ τοῦ Ἰσλάμ, ἀλλὰ ἀποκλειστικὰ γιὰ 
ὑπεράσπιση τῆς ὕψιστης ἀξίας τοῦ ἀνθρώπου, ὅπως φαίνεται καὶ ἀπὸ 
τὶς διατάξεις τῶν πρώτων Ἑλληνικῶν Συνταγμάτων «ἐν ὀνόματι τῆς 
Ἁγίας Τριάδος»52. Γιὰ τὸν Κοραῆ, ἡ ἐπαναστατικότητα τοῦ χριστιανοῦ 
κλιμακώνεται κατὰ τὴν ἀρχὴ τῆς ἀναλογικότητας, ἀπὸ τὸ ἠπιώτερο 
πρὸς τὸ αὐστηρότερο μέσο53. Σύμφωνα λοιπὸν μὲ τὸ Ματθ. 10, 23, 
ἡ φυγὴ ἀποτελεῖ τὴν πρώτη ἀντίδραση54, ἐνῶ κατὰ τὰ Ἰω. 18, 23, 
Πράξ. 23, 3 καὶ Πράξ. 23, 25 ἀκολουθεῖ ἡ διεκδίκηση τοῦ δικαίου 
στὴ βάση τοῦ διατιθέμενου νομικοῦ πλαισίου55. Μὲ τὴ μὴ εὐόδωση τῶν 
μέσων αὐτῶν, προσφεύγει κανεὶς στὸν ἔνοπλο ἀγώνα, ὑπὸ τὴ σκέπη 
τῆς Ἐκκλησίας ποὺ θὰ εὐχηθεῖ καὶ θὰ τὸν ὁρκίσει στὸ ὄνομα τοῦ Θεοῦ. 
Ἐπ’ αὐτοῦ, τὰ παραδείγματα τῶν Μακκαβαίων στὸν ἀρχαῖο Ἰσραὴλ 

50. Βλ. Ἄνθιμος Ἱεροσολύμων, Διδασκαλία Πατρική, ὅ.π., σσ. 28-29, 32-34. 
51. Βλ. ὅ.π., σσ. 50-51.
52. Βλ. Πολιτικὸν Σύνταγμα τῆς Ἑλλάδος, ὅ.π., σσ. 1-48.
53. Βλ. ὅ.π., σσ. 54-55.
54. Βλ. Ἀδ. Κοραῆς, Ἀδελφικὴ Διδασκαλία, ὅ.π., σ. 54.
55. Βλ. ὅ.π., σ. 46.

Κ. Γεωργιάδη



153153

ἢ καὶ τῶν ἀκατάπαυστων εὐχῶν τῆς Ἐκκλησίας ὑπὲρ τῶν Ρωμαίων 
Βασιλέων της, μὲ ἐπίκεντρο τό «Σῶσον Κύριε τὸν λαόν Σου…», εἶναι 
χαρακτηριστικά56.

Στὴν κατακλεῖδα τῆς Πατρικῆς Διδασκαλίας ὁ θεολογικὸς λόγος 
ἐπιχειρεῖται ρητὰ νὰ ἐπεκταθεῖ στὴ φιλοσοφία. Τὸ πρόβλημα δὲν εἶναι 
μία ὁριοθέτηση μεταξὺ τῶν ἐπιστημῶν, ἐν ὅσῳ προπαντὸς ἡ φιλοσοφία, 
ὅπως καὶ ἡ θεολογία, δὲν ἀποτελεῖ ξεχωριστὴ ἐπιστήμη πλάι στὶς 
ὑπόλοιπες, παρὰ ἡ διεπιστημονικὴ γέφυρα, ἡ μετεπιστημονικὴ ἀρχὴ καὶ 
προέκταση καθεμιᾶς ἀπὸ αὐτές. Ἡ προτροπὴ πάντως τοῦ Ἀνθίμου: «ἂς 
τεχνολογήσωμεν καὶ ἐπιστημονικώτερον τὸ ὄνομα αὐτὸ τῆς ἐλευθερίας» 
προκαλεῖ τὴν ἔρευνα57. Ὑπ’ αὐτὸ τὸ πρῖσμα, θὰ ἐκφρασθεῖ καὶ ἡ εἰς 
βάρος του εἰρωνικὴ κλήση «φιλόσοφος»58, ἐννοώντας προφανῶς ὄχι τὸ 
ἅλμα σὲ ἕτερο ἐπιστημονικὸ πεδίο, ἀλλὰ τὴν ἀποτυχία τῆς γενικώτερης 
λογικῆς του σκέψεως, μετὰ τὴν ὁλική του ἀποτυχία κατὰ τὴν κύρια 
θεολογική του ἰδιότητα.

Κατ’ ἀρχάς, προκαλεῖ, τὴν κοινὴ λογικὴ νὰ ἐμφανίζεται κάποιος 
«φιλότουρκος» καὶ συνάμα «φιλόπαπος»59. Κατὰ δεύτερον, ἀκόμη καὶ 
ὁ ἀρνητισμὸς στὴν προσέγγιση τῶν νέων τότε πολιτικῶν ἰδεῶν τῆς 
Εὐρώπης οὐδόλως θὰ μποροῦσε νὰ ἐξωραΐσει τὴν ὕψιστη βαρβαρότητα 
τῶν Ὀθωμανῶν. Ἐπ’ αὐτοῦ, εἶναι χαρακτηριστικὴ ἡ φράση τοῦ Κοραῆ 
γιὰ τὸν συγγραφέα τῆς Πατρικῆς Διδασκαλίας: «Ὅσα κακὰ συκοφαντῶν 
ἀναιδῶς προσάπτει εἰς τὰ νεωστὶ ἐλευθερωθέντα τῆς Εὐρώπης ἔθνη, 
εὑρίσκονται πραγματικῶς ὅλα εἰς τὴν Τουρκικὴν ἐπικράτειαν»60. 
Γι’ αὐτό, χαρακτηρισμοὶ ὑπὲρ τοῦ Σουλτάνου ὅπως «Πρύτανις τῶν 
ἀγαθῶν» ἀπὸ μέρους τῆς Πατρικῆς Διδασκαλίας61, στὸ ἀπόγαιο μιᾶς 
κατάχρησης ὁπότε καὶ κακοποίησης ὅρων καὶ ἐννοιῶν τῆς ὀρθόδοξης 
θεολογίας, προκαλοῦν τέτοια ἔκπληξη στὸν Κοραῆ, ὥστε νὰ πιστεύει 
πὼς τὸ ἔργο εἶναι ψευδεπίγραφο62.

56. Βλ. ὅ.π., σσ. 51, 55.
57. Βλ. Ἄνθιμος Ἱεροσολύμων, Διδασκαλία Πατρική, ὅ.π., σ. 33.
58. Βλ. Ἀδ. Κοραῆς, Ἀδελφικὴ Διδασκαλία, ὅ.π., σ. 58.
59. Βλ. ὅ.π., σσ. 57, 64.
60. Ὅ.π., σ. 60.
61. Βλ. Ἄνθιμος Ἱεροσολύμων, Διδασκαλία Πατρική, ὅ.π., σ. 38.
62. Βλ. Ἀδ. Κοραῆς, Ἀδελφικὴ Διδασκαλία, ὅ.π., σ. 64.

ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΘΕΟΛΟΓΊΑ ΣΤΗΝ ΑΝΤΙΠΑΡΆΘΕΣΗ ΜΕΤΑΞΥ ΠΑΤΡΙΚΗΣ & ΑΔΕΛΦΙΚΗΣ ΔΙΔΑΣΚΑΛΊΑΣ 



Θεολογία 2/2025

154154

Αὐτὸ ποὺ ὁ «φιλόσοφος» ἐπιχειρεῖ εἶναι ἡ ἀναγωγὴ τῆς πολιτικῆς 
ἐλευθερίας στὶς ὀντολογικὲς διαστάσεις τοῦ κόσμου καὶ τοῦ ἀνθρώπου63. 
Οὐδείς, μήτε ὁ Κοραῆς, ἀμφισβητεῖ θεολογικὰ ὅτι τό «αὐτεξούσιον» τοῦ 
ἀνθρώπου ἐξαρτᾶται ἀπὸ τὶς δεσμεύσεις ποὺ ἡ ἴδια ἡ κτιστότητά του 
θέτει, πόσῳ μᾶλλον ἡ ἐξ Ἀδὰμ ἀμαυρωθεῖσα φύση του. Ἐδῶ, ἡ βιβλικὴ 
φράση: «τί γὰρ ὠφελήσει ἄνθρωπον ἐὰν κερδήσῃ τὸν κόσμον ὅλον, 
καὶ ζημιωθῇ τὴν ψυχὴν αὐτοῦ;»64, ὑπομνηματίζεται, προκειμένου νὰ 
ἐπισημανθεῖ ὅτι καὶ τὴν ἐξωτερική του ἐλευθερία νὰ ἀποκτήσει κανεὶς 
δὲν ἔχει καμμία ἀξία, ἐὰν δὲν ἀκολουθεῖ ἡ ὑπαρξιακὴ ἐλευθερία ἀπὸ τὰ 
δεσμὰ τῆς φθαρτότητας καὶ θνητότητάς του65. 

Πέραν ὅμως τοῦ γεγονότος ὅτι ἡ πολιτικὴ ἐλευθερία δὲν μπορεῖ ἀπὸ 
μόνη της νὰ ἀναιρεῖ τὴ φυσικὴ ἐλευθερία, ὁ συγγραφέας τῆς Πατρικῆς 
Διδασκαλίας ἐμπλέκει τὸ ζήτημα τῆς καταξίωσης τῆς ἐλευθερίας μὲ τὴν 
ἐλευθερία καθ’ αὑτήν, ποὺ δὲν ἀποκτᾶ πρόσθετο περιεχόμενο ἀπὸ τὸ 
νὰ δηλώνει μόνον τὸ ἀδέσμευτο· ὡς τό «αὐτεξούσιον» ἀποτελεῖ μόνον 
τὴν ἀφετηρία εἴτε πρὸς τὴν ἁγιότητα εἴτε πρὸς τὴν ἐξαχρείωση. Ὁ 
περιορισμός της ὅμως καὶ μόνον, ποὺ οὔτε ὁ ἴδιος ὁ Θεὸς ἀσκεῖ, στερεῖ 
ἤδη καὶ αὐτὴν τὴν ἀφετηρία, ταυτιζόμενος ἀπὸ μόνος του μὲ τὴν κόλαση.

Γ. Ἐμβάθυνση σὲ ἀρχὲς σκέψεως: ἔμμεση ἐθελοδουλία 
ἢ ὑποσύνειδος ραγιαδισμὸς στὴν πολιτικὴ θεολογία τοῦ Φαναρίου; 

Μὲ τὴν ἕως τώρα ἔρευνα καὶ ἑρμηνεία στὰ κείμενα καὶ τὸ εὐρύτερο 
περιβάλλον τῆς Πατρικῆς καὶ τῆς Ἀδελφικῆς Διδασκαλίας διαπιστώνεται 
ἕνας ὑποσύνειδος φιλοθωμανικὸς ραγιαδισμὸς ποὺ κατὰ τοὺς χρόνους 
τῆς Ἐπανάστασης βρισκόταν ἤδη ἑδραιωμένος στὸ Ὀρθόδοξο millet 
ὡς παράδοσή του66. Τὸ ζήτημα εἶναι κατὰ πόσον ρίζωνε καὶ ὡς Ἱερὰ 

63. Κατὰ τὸν Κοραῆ ἡ πολιτικὴ ἐλευθερία ὁρίζεται ὡς ἡ «ἐξουσία τὴν ὁποίαν ἔχει 
πᾶς ἕνας πολίτης νὰ πράττῃ ὅσα οἱ νόμοι δὲν ἐμποδίζουν», καὶ ὅπου «ἄλλον δὲν εἶναι 
ὁ νόμος, πλὴν ἡ κοινὴ θέλησις διαφόρων ἀνθρώπων συνελθόντων προσωπικῶς, ἢ διὰ 
τοποτηρητῶν, μὲ σκοπόν του νὰ συστήσωσι πολιτείαν», στὸ ὅ.π., σ. 61.
64. Μᾶρκ. 8, 36.
65. Βλ. Ἄνθιμος Ἱεροσολύμων, Διδασκαλία Πατρική, ὅ.π., σ. 32.
66. Διαφορετικὰ θὰ μιλούσαμε γιὰ συνειδητὴ ἐθελοδουλία, ἡ ὁποία μὲ τὸ πλῆθος 
τῶν Νεομαρτύρων καὶ Ἐθνομαρτύρων, συχνὰ μέσα ἀπὸ τὶς τάξεις τοῦ Κλήρου, δὲν 

Κ. Γεωργιάδη



155155

Παράδοσή του67. Προδίδεται πάντως μέσα ἀπὸ τὴν Πατρικὴ Διδασκαλία 
καὶ μάλιστα ἐκπεφρασμένος ὡς διακριτὸ κεφάλαιο τῆς θείας οἰκονομίας, 
κλιμακούμενο χρονικὰ ὡς ἑξῆς: 

1. Οἱ «Γραικορωμαῖοι» βασιλεῖς, διεφθαρμένοι ἠθικὰ καὶ πολιτικά, 
γίνονται αἰτία τῆς κατάρρευσης τοῦ Βυζαντίου68.

2. Στὸ κενὸ αὐτὸ καὶ μεταξὺ Λατίνων καὶ Ὀθωμανῶν κατακτητῶν, 
ὅπου στὴν ἴση βιαιότητα τῶν πρώτων προστίθεται καὶ ἡ ἀφαίρεση 
τῆς Ὀρθοδόξου πίστεως, οἱ δεύτεροι γίνονται ἀνεκτοὶ στὸν θρόνο τῆς 
Κωνσταντινουπόλεως μὲ ἀνακούφιση. Ἔτσι προφανῶς ἑρμηνεύεται 

μπορεῖ νὰ γίνει δεκτή. Κατὰ τὸν Χρ. Γιανναρᾶ πάντως, τὸ πρόβλημα ἐντοπίζεται στὴ 
σύγκρουση μεταξὺ ἑνὸς προϋπάρχοντος κοσμοειδώλου πλήρως διαφορετικοῦ ἀπὸ τὸ 
στενὸ ἐθνικιστικὸ οἰκοδόμημα τοῦ διαφωτισμοῦ, ὅπου ἕνας Κοραῆς καὶ ἕνας Ἀθανάσιος 
Πάριος δὲν ἐκπροσωποῦν ἀντίστοιχα ἕναν προοδευτικὸ καὶ ἕναν συντηρητικὸ πόλο, 
ἀλλὰ δύο διαφορετικὰ ὁράματα ποὺ τὸ καθένα ἀνταποκρινόταν σὲ διαφορετικοῦ τύπου 
ἑλληνισμό, στὸ Χρ. Γιανναρᾶς, Ὀρθοδοξία καὶ Δύση στὴ νεώτερη Ελλάδα, ἐκδ. Δόμος, 
Ἀθήνα 1994, σ. 187. Εἶναι σὰν νὰ ὑποστηρίζεται δηλαδὴ ὅτι λύθηκε τὸ ἕνα πρόβλημα 
καὶ μεταβαίνουμε στὸ δεύτερο, κοινῶς ὅτι «οἱ Ἕλληνες ἔπαψαν νὰ εἶναι ραγιᾶδες καὶ 
ἐλεύθεροι συνδιαλέγονται γιὰ τὸ ἂν θὰ πορευτοῦν μὲ τὴ Δύση ἢ τὴν Ἀνατολή».
67. Οἱ «Στίχοι Πολιτικοί», στὸ Ἄνθιμος Ἱεροσολύμων, Διδασκαλία Πατρική, ὅ.π., σσ. 
37-39, εἰδικὰ δὲ ἡ σειρὰ στίχων «ὡς δόγμα πίστεώς μας, πρέπει νὰ ἐκπληρώσωμεν 
τὸ χρέος τὸ ἰδικόν μας» καί «πρύτανις τῶν ἀγαθῶν καὶ φύλαξ ζωῆς» ἀναφορικὰ μὲ 
τὸν Σουλτάνο, δείχνει ἀκριβῶς ποιός εἶναι ὁ ραγιαδισμὸς ποὺ ἐσωτερικεύεται στὸ 
Κανονικό Δίκαιο, ὁπότε καὶ Δόγμα τῆς Ἐκκλησίας κατὰ τὴν Τουρκοκρατία. 
68. Ὡστόσο, καὶ αὐτοὶ ἀκόμη οἱ βασιλεῖς ἀποτελοῦν ἔκφραση ἑνὸς ἀντίστοιχα 
διεφθαρμένου λαοῦ. Τὸ θανάσιμο ἁμάρτημα εἶναι ἡ ἐγκατάλειψη τῆς ὑποχρεωτικῆς 
στράτευσης, τοῦ ὅτι δηλαδὴ ὀφείλει νὰ θυσιαστεῖ κάποιος γιὰ τὸν ἐλεύθερο καὶ 
ἀξιοπρεπῆ βίο τῶν οἰκείων του, χωρὶς νὰ ἐκχωρεῖ αὐτὴν τὴν ὀφειλή του στὸν ὅποιο 
μισθοφόρο. Ὅταν π.χ. ἔπεφτε ἡ Πόλη, τὸ πρόβλημα δὲν ἦταν ἂν κάποιοι, λίγοι ἢ 
πολλοί, εἶχαν γίνει μοναχοί, ὁπότε γι' αὐτὸν τὸν λόγο δὲν πολεμοῦσαν. Οὕτως ἢ ἄλλως, 
στὸ Βυζάντιο, γενικευμένα μετὰ τὸν 13ο-14ο αἰ., δὲν ὑπῆρχε κληρωτὸ στράτευμα. Μὲ 
τὴν οἰκονομική τους εὐρωστία οἱ πρόγονοί μας ἔβαζαν μισθοφόρους νὰ πολεμοῦν γιὰ 
λογαριασμό τους, ἐνῶ, ὅταν ἄρχισαν νὰ καταλαβαίνουν ὅτι «τὸ παραμύθι τελείωνε», 
διέφευγαν καὶ πάλι μὲ τὸν πλοῦτο τους στὴ Δύση. Βάσει αὐτοῦ καὶ μὲ ἁπλᾶ λόγια, 
αὐτὸ ποὺ θὰ ἔλεγαν οἱ Τοῦρκοι στοὺς προγόνους μας εἶναι τὸ ἑξῆς: «Θέλετε νὰ 
πολεμοῦμε γιὰ ἐσᾶς, στοὺς ἐμφυλίους σας ἢ γιὰ νὰ σᾶς προστατέψουμε ἀπὸ τοὺς 
Φραγκολατίνους; Δὲν μᾶς ἀρκοῦν, ὡστόσο, τά “ἄσπρα” σας. Ἀφοῦ κινδυνεύουμε νὰ 
πεθάνουμε ἐμεῖς γιὰ ἐσᾶς καὶ οὔτε καὶ γι' αὐτὸ δὲν πολεμᾶτε μαζί μας, ἀφῆστε μας νὰ 
σᾶς κυβερνοῦμε, παρέχοντας τοὐλάχιστον συχνά-πυκνὰ τοὺς γενναιότερους μαχητές 
μας, τούς “γενίτσαρους”, τὰ καλύτερα “γεννήματα” δικῶν σας οἰκογενειῶν».

ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΘΕΟΛΟΓΊΑ ΣΤΗΝ ΑΝΤΙΠΑΡΆΘΕΣΗ ΜΕΤΑΞΥ ΠΑΤΡΙΚΗΣ & ΑΔΕΛΦΙΚΗΣ ΔΙΔΑΣΚΑΛΊΑΣ 



Θεολογία 2/2025

156156

τό «κρειττότερόν ἐστι εἰδέναι ἐν μέσῃ τῇ πόλει φακιόλιον βασιλεῦον 
Τούρκων ἢ καλύπτραν Λατινικήν»69.

3. Ὁ Γεννάδιος Σχολάριος ἔρχεται σὲ συμφωνία μὲ τὸν Μωάμεθ Β΄ 
γιὰ τὴ σύσταση τοῦ Ὀρθοδόξου millet. Ἐν ὅσῳ ἡ νέα πολιτειολογία τῆς 
Ὀθωμανικῆς αὐτοκρατορίας διαμορφώνεται ἀπὸ τὴ Μεγάλη Ἐκκλησία 
Κωνσταντινουπόλεως (ὅπως τόσα ἄλλα θεμελιώδη πολιτισμικά δάνεια 
τῶν μέχρι τότε «ἀπολίτιστων» Ὀθωμανῶν), σίγουρα ἐσωτερικεύεται 
τόσο στὸ Κανονικὸ Δίκαιο ὅσο καὶ στὸ Δόγμα τῆς Ὀρθόδοξης Ἐκκλησίας.

4. Ἐνῶ οἱ ὑπάρχουσες συνθῆκες εὐνοοῦν τὸ Γένος γιὰ κάποιο διάστημα 
μετὰ τὴν Ἅλωση70, συγκριτικὰ πρὸς τὴν τότε παποκρατούμενη Δύση, 
δὲν μπορεῖ νὰ εἶναι ἀμετάβλητες ἐς ἀεί, ἰδίως μετὰ τὶς ριζικὲς ἀλλαγές 
τοῦ Εὐρωπαϊκοῦ Διαφωτισμοῦ καὶ τῶν ἁλυσιδωτῶν δημοκρατικῶν 
ἐπαναστάσεων. Στοὺς χρόνους αὐτούς, τοὺς ἀντιπαπικοὺς καὶ συνάμα 
ἀντιμοναρχικούς-ἀντιοθωμανικούς, ἀντὶ ἡ Ὀρθόδοξη Ἐκκλησία νὰ 
ἐπωφεληθεῖ στὴ βάση τοῦ κοινοῦ ἐχθροῦ καὶ σὲ μιὰ ἱεραποστολὴ δική 
της πρὸς τὸν νεώτερο κόσμο, ἐμμένει σὲ μιὰ ἐσωστρέφεια, ποὺ τὴν 

69. Ν. Β. Τωμαδάκης, Περὶ Ἁλώσεως τῆς Κωνσταντινουπόλεως (1453), ἐκδ. Π. 
Πουρναρᾶ, Θεσσαλονίκη 1993, σ. 28.
70. Βλ. Θ. Ζήσης, «Ἡ ἅλωση τῆς Πόλης κατὰ τὸν Γεννάδιο Σχολάριο», Θεοδρομία 
8, 2 (2006), σσ. 219-220: «Ὑπὸ τὸ πρόσχημα τῆς βοηθείας οἱ Δυτικοὶ οὐσιαστικῶς 
θὰ κατακτοῦσαν καὶ πάλι τὴν Κωνσταντινούπολη. Κατάκτηση καὶ ἡ μία κατάκτηση 
καὶ ἡ ἄλλη· στὴν ὑπὸ τοὺς Τούρκους ὅμως κατάκτηση θὰ παρέμενε τὸ πλεονέκτημα 
τῆς ἐθνικῆς ἀξιοπρεπείας, τὸ ὅτι δηλαδὴ τὸ Ἔθνος δέν… θυσίαζε τὴν Ὀρθοδοξία, ἡ 
ὁποία ἀποτελοῦσε τὸ οὐσιαστικώτερο στοιχεῖο τῆς ἐθνικῆς του ταυτότητος. Καὶ ἐπὶ 
πλέον ἡ μεγάλη πολιτιστικὴ ὑπεροχὴ ἔναντι τῶν Τούρκων καὶ τὸ παντελῶς ἀνόμοιο 
τοῦ θρησκεύματος ἀποτελοῦσαν δυσμενεῖς παράγοντες γιὰ τὸν πλήρη ἐξισλαμισμό, 
ἐνῶ ἀντίθετα μὲ τοὺς ὁμοπίστους Φράγκους ὁ ἐκλατινισμὸς ἦταν εὐκολώτερος». Εἶναι 
ἐξαιρετικὰ σημαντική, καὶ ὡς πρωτότυπη πηγή, ἡ ματιὰ τοῦ Ἁγίου Κοσμᾶ τοῦ Αἰτωλοῦ, 
στό: Ἰω. Β. Μενοῦνος, Κοσμᾶ τοῦ Αἰτωλοῦ Διδαχές (καὶ Βιογραφία), ἐκδ. Τῆνος, Ἀθήνα 
1979, Διδαχὴ Ε΄, σσ. 105-106, 269-270: «Ὕστερα τὸ ἐσήκωσεν ὁ Θεὸς τὸ βασίλειον ἀπὸ 
τοὺς Χριστιανοὺς καὶ ἤφερε τὸν Τοῦρκο μέσα ἀπὸ τὴν Ἀνατολὴν καὶ τοῦ τὸ ἔδωκε διὰ 
ἐδικόν μας καλόν... Καὶ διατί δὲν ἤφερεν ὁ Θεὸς ἄλλον βασιλέα, ὅπου ἦτον τόσα ρηγάτα 
ἐδῶ κοντὰ νὰ τοὺς τὸ δώσῃ, μόνον ἤφερε τὸν Τοῦρκον μέσαθε ἀπὸ τὴν Κόκκινην Μηλιᾶ 
καὶ τοῦ τὸ ἐχάρισε; Διατὶ ἤξευρεν ὁ Θεὸς πὼς τὰ ἄλλα ρηγάτα μᾶς βλάπτουν εἰς τὴν 
πίστιν, καὶ ὁ Τοῦρκος δὲν μᾶς βλάπτει, ἄσπρα δῶσ’ του καὶ καβαλλίκευσέ τον ἀπὸ τὸ 
κεφάλι. Καὶ διὰ νὰ μὴν κολασθοῦμεν τὸ ἔδωκε τοῦ Τούρκου καὶ τὸν ἔχει ὁ Θεὸς τὸν 
Τοῦρκον ὡσὰν σκῦλλον νὰ μᾶς φυλάῃ». Ὡστόσο, τά «ἄσπρα» δὲν φάνηκαν ἀρκετὰ νὰ 
σώσουν τὸν ἴδιο ἀπὸ τὸν ἀπαγχονισμὸ οὔτε βέβαια οἱ Τοῦρκοι ἀποδείχτηκαν «σκύλοι 
ποὺ μᾶς φυλοῦν», ἀλλὰ σὲ κρίσιμες στιγμὲς οἱ «λύκοι ποὺ τρῶνε τὶς σάρκες μας».

Κ. Γεωργιάδη



157157

ἐμποδίζει νὰ δεῖ τί πραγματικὰ ἐπιφυλάσσει ἡ θεία οἰκονομία γιὰ τὸ 
Γένος: τὴν αὐτοδιάθεσή του μέσα ἀπὸ τὴν Ἑλληνικὴ Ἐπανάσταση καὶ 
Πολιτεία. Ἀρνεῖται νὰ ἀνέβει στὸ τρένο τῆς ἱστορίας καὶ νὰ μπολιάσει 
ἐκεῖ τὸν νεώτερο κόσμο μὲ τὴν πίστη τῆς «μιᾶς, ἁγίας, καθολικῆς καὶ 
ἀποστολικῆς Ἐκκλησίας».

5. Σύμφωνα μὲ τὸ πνεῦμα αὐτό, δύσκολα μπορεῖ νὰ γίνει δεκτὸ πὼς 
στὶς κρίσιμες στιγμὲς ἑνὸς ἀφορισμοῦ τῶν Ὑψηλάντη καὶ Σούτσου ἀπὸ 
μέρους τοῦ Γρηγορίου Ε΄ ἢ τῶν ἀπὸ εἰκοσαετίας καὶ πλέον συστηματικῶν 
ἀποκηρύξεων κάθε ἐπαναστατικοῦ κινήματος, μὲ ἀποκορύφωμα τὸν 
Ρῆγα Φεραῖο, τὸ κυρίαρχο κίνητρο ἦταν μιὰ πολιτικὴ κατευνασμοῦ τῶν 
Ὀθωμανῶν συνοδευόμενη ἀπὸ παρασκηνιακὴ συνδρομὴ στὸν ἀγῶνα τῆς 
ἐθνεγερσίας71. Ἦταν δυνατὸν τὰ πρόσωπα τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἡγεσίας 
νὰ ἀπεργάζονταν μιὰ εἰρηνικὴ ἐκ τῶν ἔσω Ἐπανάσταση ἔναντι τῆς 
Ὀθωμανικῆς Αὐτοκρατορίας, ποὺ ἀργὰ ἢ γρήγορα, θὰ τὴν ἐξελλήνιζε72; 
Ἡ ὅλη στάση τους βέβαια δὲν ἀναιρεῖ τὴν ἀφοσίωσή τους στὸ Γένος, 
ποὺ φθάνει μέχρι τὸν θάνατο.

Συνεπῶς, ἡ Ἐκκλησία τοῦ Γένους βρίσκεται «ἐν αἰχμαλωσίᾳ» ὄχι τόσο 
τοῦ Σουλτάνου, ἀλλὰ τοῦ ἴδιου της τοῦ ἑαυτοῦ. Αὐτὸ ἰσχύει, ἀκόμη καὶ 
ὅταν ὁ ἀγώνας γιὰ τὴν ἐλευθερία ἐμφανίζει μιὰ τέτοια δυναμικὴ ποὺ 
ἀγγίζει μέχρι καὶ τὴν ἀποκατάσταση τῆς Βυζαντινῆς αὐτοκρατορίας. 
Ἐξ αἰτίας τῶν δογματικῶν ἐμμονῶν της, ἡ ἐκκλησιαστικὴ ἡγεσία φθάνει 
νὰ ἐθελοτυφλεῖ σὲ ἁπλὲς ἱστορικὲς ἐκτιμήσεις τῶν καιρῶν. Ἀντὶ τῆς 
αὐτονόητης παραδοχῆς τῆς Ὀθωμανικῆς βαρβαρότητας, ἐξακολουθεῖ 

71. Ἡ θεωρία ὅτι σὲ λόγους κατευνασμοῦ τῶν Τούρκων ὀφείλεται ὁ ἀφορισμὸς τῶν 
Ὑψηλάντη καὶ Σούτσου ἀπὸ 72 ἐκκλησιαστικοὺς καὶ πολιτικοὺς ἡγέτες τοῦ Ὀρθοδόξου 
millet, προεξάρχοντος τοῦ Γρηγορίου Ε΄, ἐνισχύεται μὲ τὸ ἐπιχείρημα τῆς ἤδη ἐγνωσμένης 
ἀντικανονικότητας τοῦ ἀφορισμοῦ ὅπως καὶ μὲ τὸ δεδομένο ὅτι συντάκτες του 
συμμετεῖχαν οἱ ἴδιοι ἐνεργὰ στὴν Ἐπανάσταση, στό: Π. Α. Γεωργαντζῆς, Ὁ ἀφορισμὸς 
τοῦ Ἀλέξανδρου Ὑψηλάντη: ἱστορικὴ καὶ θεολογικὴ διερεύνηση τοῦ θέματος, ἐκδ. 
Παρουσία, Καβάλα 1988.
72. Αὐτὸ ἄλλωστε εἶχε τὸ προηγούμενό του μὲ τὸν ἐξελληνισμὸ καὶ μετέπειτα 
ἐκχριστιανισμὸ τῆς Ρωμαϊκῆς Αὐτοκρατορίας, χωρὶς ὅμως νὰ εἶναι σίγουρο ὅτι θὰ 
ἐπαναλαμβανόταν καὶ πάλι. Χωρὶς τὸ ζητούμενο νὰ εἶναι ὑποθέσεις, ἀλλὰ τὸ αἴτημα 
τῆς ἐλευθερίας στό «ἐδῶ» καὶ τό «τώρα», τὸ Ηatt-i Ηumayun τοῦ 1856, ποὺ μετὰ ἀπὸ 
δεκαετίες ἐξελίχθηκε σὲ φιάσκο γενοκτονιῶν στὴ Μικρὰ Ἀσία, εἶναι ἐνδεικτικὸ τοῦ 
κατὰ πόσον ὁ βάρβαρος μπορεῖ νὰ ἀλλάξει.

ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΘΕΟΛΟΓΊΑ ΣΤΗΝ ΑΝΤΙΠΑΡΆΘΕΣΗ ΜΕΤΑΞΥ ΠΑΤΡΙΚΗΣ & ΑΔΕΛΦΙΚΗΣ ΔΙΔΑΣΚΑΛΊΑΣ 



Θεολογία 2/2025

158158

νὰ τὴ συνδέει μὲ τὴν ἱστορία τῆς θείας οἰκονομίας ἀκόμη καὶ μετὰ τὸ 
θεῖον θαῦμα τῆς Ἑλληνικῆς Ἐπανάστασης καὶ Πολιτείας73. 

Ἔτσι, στέκει ἐμπόδιο σὲ μία ἄλλου ἐπιπέδου πολιτικὴ θεολογία μὲ 
Ὀρθόδοξες καταβολές, ποὺ ἂν καὶ κακῶς σήμερα παρακάμπτεται ἀπὸ 
τὴν ἔρευνα, ἐμπεριέχεται φερ’ εἰπεῖν στὴν ἐπίκληση τῆς Ἁγίας Τριάδος 
στὸ Σύνταγμα τῶν Ἑλλήνων, στό «Μάχου ὑπὲρ πίστεως καὶ πατρίδος» 
τοῦ Ὑψηλάντη ἢ στὴ συμβολικὴ φράση τοῦ Κολοκοτρώνη «ὁ Θεὸς ἔβαλε 
τὴν ὑπογραφή του γιὰ τὴν λευτεριὰ τῆς Ἑλλάδας καὶ δὲν τὴν παίρνει 
πίσω». Αὐτὸ ποὺ πλέον ἐντάσσεται στὸ σχέδιο τῆς θείας οἰκονομίας 
δὲν εἶναι ὁ Σουλτάνος, ἀλλὰ τὸ θαῦμα τῆς παλιγγενεσίας τῶν Ἑλλήνων. 
Τὸ ἐπισημαίνει ὁ Καποδίστριας ὡς πρῶτος Κυβερνήτης τῶν Ἑλλήνων 
ἐνώπιον τοῦ Ἀγαθαγγέλου Κωνσταντινουπόλεως, καλώντας τον νὰ 
μελετήσει «ἐπὶ φιλοθέου ἀναχωρήσεως τὰ θαύματα δι’ ὧν ὁ Κύριος 
κατὰ τοὺς οἰκτιρμοὺς αὐτοῦ πάντοτε, μάλιστα δὲ ἐπὶ τῶν ἐσχάτων 
τούτων χρόνων, ἔσωσε τὸν λαὸν τοῦτο»74, προσθέτοντας ἐπίσης πώς, 
ἐνῶ τὸ ἐκκλησιαστικὸ αὐτὸ πλήρωμα ἐπέλεξε νὰ μήν «ὑποκύψῃ εἰς τὸν 
ζυγόν» τῶν Ὀθωμανῶν, «οἱ πατέρες αὐτοῦ κατεκάμφθησαν, μηδέποτε 
ἐπιστέρξαντες»75. Ἐννοώντας ἐδῶ τὴν ἀμέτοχη ἕως καὶ πολέμια στὴν 
Ἐπανάσταση ἀνώτατη ἐκκλησιαστικὴ ἡγεσία, εἶναι μὲν εὔλογο ὅτι ἕνας 

73. Εἶναι ἐνδεικτικὴ ἡ φρασεολογία: «πολλοὶ τόποι εὑρίσκονται εἰς τὴν πλάνην. Ἐν 
τοσούτῳ οἱ κάτοικοι ἐγνώρισαν ὅτι, ὁσάκις ἔδωκαν ἀκρόασιν εἰς ἀλλοτρίας ὑπο-
σχέσεις, ἠπατήθησαν καὶ ὅτε ἠθέλησαν ν’ ἀπομακρυνθῶσιν ἀπὸ τὴν γραμμὴν τῆς 
ὑποταγῆς καὶ τῆς ὀφειλομένης εἰς τὴν νόμιμον Ὀθωμανικὴν δύναμιν πίστεως, τῆς παρὰ 
τοῦ Θεοῦ ἐντελλομένης…», στό: Ἀγαθάγγελος Κωνσταντινουπόλεως, «Ἐπιστολὴ τοῦ 
Πατριάρχου…», ὅ.π., σ. 130, καί «ἡ πρόνοια τῆς Ἐκκλησίας θέλει νὰ μιμηθῇ κατὰ 
τοῦτο τοῦ εὐαγγελικοῦ ποιμένος τὸ παράδειγμα καὶ νὰ ζητήσει τὸ ἀπολωλὸς καὶ νὰ 
τὸ εἰσαγάγῃ εἰς τὴν πολιτικὴν καὶ πνευματικὴν ποίμνην, ἀπὸ τὴν ὁποίαν ἀπεμακρύνθη, 
ὥστε ν’ ἀναπαυθῇ εἰς αὐτήν, ὑπὸ τὴν σκιὰν τῆς βασιλικῆς εὐσπλαχνίαν καὶ ὑπὸ τὴν 
πρόνοιαν τῆς βασιλείας», στό: ὅ.π., σ. 131.
74. Ἰωάννης Καποδίστριας, «Ἀπόκρισις πρὸς τὸ γράμμα τοῦ Πατριάρχου καὶ τῆς 
Συνόδου τῆς Κωνσταντινουπόλεως», στό: Μ. Παπαγεωργίου, Ἡ μαύρη Βίβλος τοῦ 
1821, ὅ.π., σ. 139.
75. Ὅ.π., σ. 140. Ἀνεξάρτητα μὲ τὸ ἂν ἡ πολιτικὴ Πατριαρχῶν ἐκφράζει μιὰ ραγιαδικὴ 
ἀμφισημία, ὁ Καποδίστριας ἀγωνίζεται, ὥστε ἐπ’ ουδενὶ νὰ μὴ διαρραγεῖ ἡ σχέση 
τοῦ ἑλληνισμοῦ μὲ τὴ Μητέρα Ἐκκλησία Κωνσταντινουπόλεως. Γιὰ τὸ τί πίστευε 
γιὰ τὴν Κιβωτὸ τοῦ Γένους ὅπως καὶ γιὰ τὸ πῶς καὶ κατὰ πόσον πάσχισε γι’ αὐτὸ 
εἶναι χαρακτηριστικὲς οἱ ἐπισημάνσεις στό: π. Γεώργιος Μεταλληνός, «Ἰωάννης Καπο-
δίστριας (Ὁ πολιτικός-μάρτυρας τῆς Ὀρθοδοξίας καὶ τοῦ ἑλληνισμοῦ)», Ἐκκλησία 85, 
8 (2008), σσ. 607-608.

Κ. Γεωργιάδη



159159

Ἄνθιμος Ἱεροσολύμων μέσῳ τῆς Πατρικῆς Διδασκαλίας του, ἢ ἕνας 
Γρηγόριος Ε΄ ἀφορίζοντας τὸν Ὑψηλάντη, δὲν θὰ μποροῦσαν νὰ πράξουν 
διαφορετικά76. Δὲν θὰ τοὺς τὸ ἐπέτρεπε ὁ θεσμικὸς ὑπαλληλικός τους 
ρόλος ὄχι τόσο ἔναντι τῆς Ὀθωμανικῆς τους Ἀρχῆς, ἀλλὰ τῆς συνδεόμενης 
μ’ αὐτὴν πατριαρχικῆς Ἱερᾶς Παραδόσεως. Τὸ ζήτημα πάντως εἶναι 
ἂν στὴν ἐθελοδουλικὴ αὐτὴ πολιτικὴ θεολογία δημιουργοῦσε ρῆγμα 
ἕνας ἄλλος ἱστορικός τους ρόλος ἔναντι Θεοῦ καὶ ἀνθρώπων, μὲ πρὸ 
Γενναδείου καταβολές, καὶ τί τελικὰ ἔπραξαν σύμφωνα μὲ αὐτόν.

Δ. Συμπεράσματα

Ἔπειτα ἀπὸ τὴν ἀνάδειξη τῶν λογικῶν ἀντιφάσεων στὸ ἐσωτερικὸ 
κάθε σχεδὸν συλλογιστικῆς πρότασης τῆς Πατρικῆς Διδασκαλίας, 
μιᾶς θεολογίας ἀτεκμηρίωτης στὶς ἴδιες τὶς βιβλικές, πατερικὲς καὶ 
συνοδικὲς πηγές της, δύσκολα πιστεύει κανεὶς ὅτι ὁ συγγραφέας τοῦ 
ἔργου ὑποκρίνεται, ἀσκώντας πρὸς τὸ μέρος τῆς Ὀθωμανικῆς Ἀρχῆς 
πολιτικὴ κατευνασμοῦ καὶ πρὸς τὸ μέρος τῆς ἐθνεγερσίας τῶν Ἑλλήνων 
παρασκηνιακὴ συνδρομή. Λειτουργεῖ στὴ βάση μιᾶς πολιτικῆς φιλοσοφίας 
καὶ θεολογίας στὴν ὁποία πιστεύει πραγματικά. Ἀκόμη δὲ καὶ σὲ καταδίκη 
τοῦ Ρήγα Φεραίου κινούμενος, συνδέοντάς τον μὲ τὴ νέα πολιτικὴ 
ἀντίληψη ποὺ κόμιζε ἡ Γαλλικὴ Ἐπανάσταση, ἀκολουθεῖ συνειδητὰ 
μία σταθερὴ γραμμή, ποὺ κορυφώνεται μὲ τὴν ἴδια ἀκριβῶς φιλοσοφία 
στὸν ἀφορισμὸ τῶν Ὑψηλάντη καὶ Σούτσου, δύο δεκαετίες μετέπειτα, 
καὶ ἀκολούθως στὴν Ἐγκύκλιο τοῦ Ἀγαθαγγέλου Κωνσταντινουπόλεως, 
γιὰ τὴν ἐπιστροφὴ τῆς μόλις ἀνεξάρτητης Ἑλλάδας στὴν ἀγκαλιὰ τοῦ 

76. Τὸ ἐρώτημα εἶναι πῶς θὰ μποροῦσε νὰ δικαιολογηθεῖ αὐτὴ ἡ ἀντίφαση ἰδιοτήτων 
καὶ ρόλων, ἐπαναστατικῆς καὶ συνάμα ἀντιεπαναστατικῆς δράσεως. Ἡ λογικὴ 
ἐξήγηση εἶναι ὁ συνυπάρχων ὑπαλληλικὸς καὶ ἱστορικὸς ρόλος ἑνὸς προσώπου. Ὅπως 
π.χ. σήμερα ἕνας δημόσιος ὑπάλληλος λειτουργεῖ ὡς ὄργανο τοῦ κράτους, ἀλλὰ μὲ 
συγκεκριμένη πράξη ποὺ ἐκτελεῖ μπορεῖ καὶ ὁ ἴδιος νὰ διαφωνεῖ, ἐν ὅσῳ φέρει καὶ τὴν 
ἰδιότητα τοῦ πολίτη, ἔτσι καὶ ἕνας Πατριάρχης κατὰ τὸν ὑπαλληλικό του ρόλο πειθαρχεῖ 
στὴν Ὀθωμανική του Ἀρχή, ἀλλὰ συνάμα κατὰ τὸν ἱστορικό του ρόλο μπορεῖ νὰ τὴν 
παρακάμπτει. Δεῖγμα γραφῆς δίνει ὁ Ἄρτης Ἄνθιμος, πού, ἐνῶ συνυπογράφει τὸν 
ἀφορισμὸ τῆς Ἐπανάστασης, ἀναλαμβάνει ἐνεργὸ ρόλο σὲ αὐτήν. Ἐξ ἄλλου, ἀκόμη καὶ 
ὁπλαρχηγοὶ καὶ κοτζαμπάσηδες, πρὶν ἀπὸ τὴν κρίσιμη στιγμὴ ἀνάληψης τῶν ἑλληνικῶν 
ὅπλων, δὲν λειτουργοῦσαν καὶ αὐτοὶ ὡς ὀργανικὸ μέρος τοῦ Ὀθωμανικοῦ κράτους;

ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΘΕΟΛΟΓΊΑ ΣΤΗΝ ΑΝΤΙΠΑΡΆΘΕΣΗ ΜΕΤΑΞΥ ΠΑΤΡΙΚΗΣ & ΑΔΕΛΦΙΚΗΣ ΔΙΔΑΣΚΑΛΊΑΣ 



Θεολογία 2/2025

160160

Σουλτάνου. Ἐπρόκειτο λοιπὸν γιὰ μία ὁμόφωνη ἐθναρχικὴ πολιτικὴ 
θεολογία τοῦ Φαναρίου, μὲ καταβολὲς ἀπὸ τοὺς πρὸ τῆς Ἁλώσεως 
χρόνους. Συνεπῶς, ἀκόμη καὶ ἂν ἡ Πατρικὴ Διδασκαλία δὲν ἦταν τῆς 
ἄμεσης συγγραφῆς τοῦ Ἀνθίμου Ἱεροσολύμων, ἀλλὰ ἑνὸς Γρηγορίου Ε΄ 
Κωνσταντινουπόλεως ἢ Ἀθανασίου Παρίου, θὰ ἐξέφραζε καὶ τὸν ἴδιο, 
ὥστε τὸ ἔργο νὰ μὴν εἶναι οὐσιαστικὰ ψευδεπίγραφο, ὅπως ὁ Κοραῆς 
ἔδειξε νὰ πιστεύει. Ἐπιπλέον, ἡ ἀντεπαναστατικὴ κατεύθυνσή του δὲν 
φαίνεται νὰ ἀφορᾶ μονομερῶς μία φραγκογραικικὴ συμμαχία ποὺ ἦταν 
στὰ σκαριὰ ἀπὸ μέρους τοῦ Κοραῆ, προδιαγεγραμμένη, ὑποτίθεται, νὰ 
λειτουργήσει ἰσοπεδωτικὰ γιὰ τὸ πνευματικὸ καὶ πολιτικὸ συμφέρον 
τοῦ Γένους. Δὲν μπορεῖ, ἀντίρροπα, νὰ μετριαστεῖ ἀπὸ τὴ σκανδαλώδη 
ἀποθέωση τοῦ πιὸ ἀκραίου ἕτερου πόλου, τοῦ Σουλτάνου, ἐν μέσῳ 
χαρακτηρισμῶν του ὅπως «Πρύτανις τῶν ἀγαθῶν».

Πιθανολογεῖται πάντως ὅτι ὅποιος καὶ ἂν ἦταν στὰ ἡνία τῆς 
ἐκκλησιαστικῆς ἡγεσίας κατὰ τοὺς χρόνους τῆς Ἑλληνικῆς Ἐπανάστασης 
δὲν θὰ λειτουργοῦσε διαφορετικά, παρὰ σύμφωνα μὲ τὴν ἐθναρχικὴ 
θεωρία ποὺ κληρονομοῦσε ἀπὸ τοὺς προκατόχους του. Στοὺς πρὸ 
τῆς Ἁλώσεως χρόνους καὶ σὲ μία ὁλικὴ ἀδυναμία διατήρησης τῆς 
ἀνεξαρτησίας τῆς Ρωμηοσύνης μεταξὺ Λατίνων καὶ Ὀθωμανῶν, οἱ 
πρῶτοι ἐνήργησαν τόσο καταστροφικά, προπαντὸς πνευματικά, ὥστε 
οἱ δεύτεροι ὡς ἀντιστάθμισμα νὰ ἐμφανισθοῦν ὡς «σανίδα σωτηρίας». 
Κατὰ τὴ συμφωνία ἀκολούθως μεταξὺ Μωάμεθ Β΄ καὶ Γενναδίου 
Σχολαρίου, τὸ Γένος τῶν Ὀρθοδόξων ἀποτελοῦσε πλέον ὑπόδουλο millet 
μιᾶς ἑνιαίας Ὀθωμανικῆς διοικήσεως, στὸ πλαίσιο μιᾶς πολιτειολογίας 
ποὺ οὐσιαστικὰ ἐσωτερικευόταν στὸ Κανονικὸ Δίκαιο τῆς Ὀρθοδόξου 
Ἐκκλησίας. Τὰ συμφωνηθέντα ἑπομένως ἐξελίσσονταν σὲ παράδοση 
τοῦ Γένους, μὲ τὸ ἐρώτημα κατὰ πόσον μεταβάλλονταν καὶ σὲ Ἱερὰ 
Παράδοση. Ἡ τελευταία θέση δὲν θὰ ἦταν ὑπερβολὴ νὰ ὑποστηριχθεῖ. 
Ἡ ἐκκλησιαστικὴ ἡγεσία κατὰ τὴ δική της ἰδιάζουσα ἐθναρχικὴ πολιτική, 
στὸν ζῆλο της νὰ διατηρήσει μία αὐτοσυνειδησία τοῦ Γένους, ἐμπλέκει 
ὅλο τὸν ὁπλισμὸ τοῦ Κανονικοῦ της Δικαίου ἕως καὶ τὴν ποινὴ τοῦ 
ἀφορισμοῦ σὲ ζητήματα πολιτικῆς καὶ παιδείας, τελείως ἄσχετα 
μὲ τὸ δόγμα καὶ τὴν αἵρεση. Ἐπρόκειτο ὄχι ἁπλῶς γιὰ σεβασμὸ σὲ 
μιὰ παράδοση, ἀλλὰ γιὰ τὴν ἀπολυτοποίησή της, ἀκόμη καὶ ἐν εἴδει 
εἰδώλου ἀντὶ τοῦ ἀληθινοῦ Θεοῦ. Ὑποταγμένη στὸ ἀντιδυτικό της 

Κ. Γεωργιάδη



161161

φοβικὸ σύνδρομο, ἡ ἐκκλησιαστικὴ ἡγεσία δὲν ἔβλεπε ὅτι ἡ Εὐρώπη 
ἄλλαζε ριζικά, χειραφετοῦνταν ἀκόμη καὶ ἀπὸ τὸν κοινὸ θανάσιμο 
ἐχθρό, τὸν Παπισμό, ὥστε νὰ ἀδράξει τὴ μοναδικὴ ἱστορικὴ εὐκαιρία νὰ 
συνδιαλλαγεῖ μαζί της, ἀντὶ ἐκ τῶν προτέρων νὰ τὴν καταδικάσει. 

Ἔτσι, ἡ σκέψη ἐγκλωβίζεται σὲ μία Ἱερὰ Παράδοση, ἐπαναλαμβάνον-
τας φαινόμενα τυπολατρίας φαρισαϊκοῦ τύπου τῆς ἐποχῆς τοῦ Χριστοῦ. 
Ἐξ αὐτοῦ προκύπτει ἡ οὐσιώδης ἀλλοίωση ἀκόμη καὶ αὐτονόητων 
κεφαλαίων τῆς ὀρθοδόξου θεολογίας, μὲ ἐπίκεντρο τό «αὐτεξούσιον» 
τοῦ ἀνθρώπου. Σὲ αὐτὴν τὴν ἐμμονὴ στὴν παράδοση καὶ ἀνεξαρτήτως 
τοῦ ἂν δικαιολογοῦνταν σὲ παρελθοῦσες ἱστορικὲς συνθῆκες χάριν 
ἀποφυγῆς τοῦ λατινικοῦ κινδύνου, ἐντοπίζεται ὁ ραγιαδισμὸς ὡς ἐς ἀεὶ 
δουλικὴ ὑποταγή, ἄλλως ἡ ἐθελοδουλία τῆς ἀνωτάτης ἐκκλησιαστικῆς 
ἡγεσίας τοῦ Ὀρθοδόξου millet, ποὺ διατηρεῖται μέχρι καὶ στοὺς κρί-
σιμους χρόνους τῆς Ἐπανάστασης. Διαφορετικά, δὲν θέλουμε νὰ πιστέ-
ψουμε στὴν ἐπικράτηση ἐθελοδουλίας ἄλλου εἴδους, διαπλοκῆς μὲ τὴν 
Ὀθωμανικὴ Ἀρχὴ λόγῳ προσωπικοῦ συμφέροντος, ἂν καὶ κατὰ τὸ μᾶλλον 
ἢ ἧττον δὲν ἀποκλείεται. 

SUMMARY

Political Theology in the Confrontation
between the Fatherly and the Brotherly Teaching (1798-1821): 

God of Freedom or Subconscious Servility
under a Phil-Orthodox Pretext?

By Konstantinos Georgiadis, PhD
Aristotle University of Thessaloniki

The pre-revolutionary dialogue on modern Greek cultural identity 
and political future is summarized in two pamphlets of 1798, opposed 
to each other. On one side, Fatherly Teaching (Διδασκαλία Πατρική), 
despite being dubiously attributed to Anthemus of Jerusalem, expresses 
a common political theology of the Orthodox leadership (Ecumenical 
Patriarchate of Constantinople) during the Ottoman domination and the 

ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΘΕΟΛΟΓΊΑ ΣΤΗΝ ΑΝΤΙΠΑΡΆΘΕΣΗ ΜΕΤΑΞΥ ΠΑΤΡΙΚΗΣ & ΑΔΕΛΦΙΚΗΣ ΔΙΔΑΣΚΑΛΊΑΣ 



Θεολογία 2/2025

162

Greek Revolution (1821). Its eminent Greek author dares to dissuade 
the enslaved Greeks from developing any revolutionary and liberal idea 
under the influence of the Enlightenment and the Great Revolutions 
after the American and French ones. On the other side, Korais as the 
author of Brotherly Teaching (Ἀδελφικὴ Διδασκαλία), totally surprised 
by this attitude, refutes one by one all its perspectives, arguments, and 
conclusions. By combining abductive and deductive reasoning with the 
genuine Orthodox faith, as well as liberalism with Christian ethics, reveals 
a kind of subservience (ραγιαδισμός) prevailing Greeks’ consciousness 
instead of their God of freedom and love.

Κ. Γεωργιάδη


