
ΘΕΟΛΟΓΙΑ 96, 2 (2025)

Κανόνας 12/Ἀποστολικός: «ἄδεκτος» ἤ «δεκτός»;
μία φιλολογικο-κανονικὴ ἑρμηνευτικὴ ἀπόπειρα

Ἀγγελικῆς Γ. Τόκα*

Τὸ κείμενο τοῦ Κανόνα 12 τῶν «Ἀποστολικῶν Κανόνων» παραδίδεται 
στὴν ἔντυπη παράδοση μὲ δύο διαφορετικὲς γραφὲς μιᾶς λέξεως. 
Πρόκειται γιὰ τὴ λέξη ἄδεκτος ἢ κατ’ ἄλλους γιὰ τὴ λέξη δεκτός. Τὸ 
κείμενο τοῦ κανόνα ἔχει ὡς ἑξῆς:

Εἴ τις κληρικός, ἢ λαϊκός, ἀφωρισμένος, ἤτοι ἄδεκτος/δεκτός, ἀπελθὼν ἐν ἑτέρᾳ 
πόλει, προσδεχθῇ ἄνευ γραμμάτων συστατικῶν, ἀφοριζέσθω καὶ ὁ δεξάμενος 
καὶ ὁ δεχθείς1.

Ἀξίζει στὸ σημεῖο αὐτὸ νὰ ἐπισημανθεῖ ὅτι ὁ Ἀποστολικὸς Κανόνας 
12 καὶ στὸ σύνολό τους οἱ 85 Ἀποστολικοὶ Κανόνες ἀποτελοῦν μέρος 
ἑνὸς εὐρύτερου ψευδωνύμου ἔργου τοῦ 4ου αἰ., ποὺ ἐπιγράφεται: 
Ἀποστολικαὶ Διαταγαί. Πιὸ συγκεκριμένα, ἀποτελοῦν τὸ 47ο κεφάλαιο 
τοῦ 8ου βιβλίου τῶν Ἀποστολικῶν Διαταγῶν, τὸ ὁποῖο χαρακτηρίζεται 
ἀπὸ ἀρειανικὸ ἢ ἡμιαρειανικὸ περιεχόμενο2. Ἐν τούτοις, τὸ τμῆμα μὲ 
τοὺς 85 Ἀποστολικοὺς Κανόνες ἔλαβε κανονικὴ ἰσχὺ ἀπὸ τὸν κανονιστι-
κὸ καὶ ἐπικυρωτικὸ Κανόνα 2 τῆς Πενθέκτης Οἰκουμενικῆς Συνόδου 

*  Ἡ Ἀγγελικὴ Γ. Τόκα εἶναι κάτοχος MSc Κλασικῆς Φιλολογίας τῆς Φιλοσοφικῆς Σχο-
λῆς τοῦ Ἀριστοτελείου Πανεπιστημίου Θεσσαλονίκης. 
1. Τὸ κείμενο προέρχεται ἀπὸ τὴν ἔκδοση τοῦ Γρηγορίου Δ. Παπαθωμᾶ (ἀρχιμ., νῦν 
Μητροπολίτου Περιστερίου), Οἱ Ἱεροὶ Κανόνες τῆς Ἐκκλησίας (1ος-9ος αἰ.). Τὸ 
Corpus Canonum τῆς Ἐκκλησίας τῆς Α΄ χιλιετίας ἀπὸ τὸν Νομοκάνονα τοῦ Ἱεροῦ 
Φωτίου (883), [Βιβλιοθήκη Ἑλλήνων Νομοκανόνων (ΒΕΝ), ἀρ. 1], ἐκδ. Ἀποστολικῆς 
Διακονίας τῆς Ἐκκλησίας τῆς Ἑλλάδος, Ἀθῆναι 2019, 754 σσ.
2. Βλ. Παῦλος Μενεβίσογλου, Μητρ. Σουηδίας καὶ πάσης Σκανδιναβίας, Ἱστορικὴ 
εἰσαγωγὴ εἰς τοὺς Κανόνας τῆς Ὀρθοδόξου Ἐκκλησίας, ἐκδ. Ἱ. Μητρόπολις Σουηδίας 
καὶ πάσης Σκανδιναβίας, Στοκχόλμη 1990, σσ. 101-124.

163-181



Θεολογία 2/2025

164164

τῆς ἐν Τρούλλῳ (691), σφραγίζοντας ἐξ ἅπαντος τὸ ἀδιαμφισβήτητο 
κῦρος τους καὶ τὴν ἐντελῆ ἐνσωμάτωσή τους στὸ Σῶμα τῶν Ἱερῶν 
Κανόνων τῆς Ἐκκλησίας.

Ἡ διττογραφία αὐτή –ποὺ φαίνεται καὶ εἶναι ἀντικρουόμενη ὅσον 
ἀφορᾶ τὴ σημασία τῆς λέξεως– δὲν εἶναι πρωτοφανής. Ἀντιθέτως, 
συνέβαινε συχνὰ στὴν ἀντιγραφὴ χειρογράφων. Οἱ ἔντυπες ἐκδόσεις, 
κριτικὲς καὶ μή, ἀκολούθησαν εἴτε τὴ μία εἴτε τὴν ἄλλη ἐπιλογή. Πρέπει 
ἐπίσης νὰ σημειωθεῖ ἐδῶ ὅτι ἐνίοτε στὴν ἴδια ἔκδοση ὑπάρχει διαφορὰ 
μεταξὺ τοῦ ἑλληνικοῦ καὶ τοῦ λατινικοῦ κειμένου τοῦ συγκεκριμένου 
κανόνα3. Ἀνάλογες ἀσφαλῶς εἶναι καὶ οἱ μεταφράσεις τους στὶς σύγ-
χρονες εὐρωπαϊκὲς γλῶσσες.

Γιὰ νὰ διαφανεῖ πληρέστερα τὸ ὑπάρχον πρόβλημα καὶ γιὰ νὰ μὴν 
θεωρηθεῖ ὅτι ὑπῆρξε ἁπλῶς ἕνα τυπογραφικὸ παρόραμα, παρατίθενται 
χρονολογικῶς στὸν ἀκόλουθο πίνακα οἱ ἔντυπες ἐκδόσεις ποὺ εἴχαμε 
στὴ διάθεσή μας μὲ τὴν ἀντίστοιχη ἐπιλογή τους:

3. Πρβλ. τὸ λατινικὸ κείμενο στὴν ἔκδοση τοῦ Joannou (βλ. τὸν παρακάτω πίνακα).

Ἀγγ. Τόκα

ἄδεκτος δεκτὸς

Προέλευση Κείμενο – Μετάφραση Κείμενο – Μετάφραση

α) Πηδάλιονi, 1800 ἀφωρισμένος, ἤτοι ἄδεκτος

β) Funkii, 1805 ἑλληνικὸ κείμενο:
ἀφωρισμένος, ἤτοι 
δεκτὸς
λατινικὸ κείμενο:
segregatus vel 
communicans

γ) Brunsiii, 1839 ἀφωρισμένος, ἤτοι ἄδεκτος

i. Νικοδήμου Ἁγιορείτου, Πηδάλιον τῆς νοητῆς νηὸς τῆς Μίας Ἁγίας Καθολικῆς καὶ Ἀποστολικῆς 
τῶν Ὀρθοδόξων Ἐκκλησίας, ἤτοι ἅπαντες οἱ Ἱεροὶ καὶ Θεῖοι Κανόνες πρὸς κατάληψιν τῶν 
ἁπλουστέρων ἑρμηνευόμενοι παρὰ Ἀγαπίου Ἱερομονάχου καὶ Νικοδήμου Μοναχοῦ, [Λειψία 
11800], ἐκδ. Μαρίας Β. Ρηγοπούλου, Θεσσαλονίκη 2016, σ. 14.
ii. F. X. Funk (ed.), Didascalia et Constitutiones Apostolorum, τόμ. 1ος, Libraria Ferdinandi Schoeningh, 
Paderbornae 1805, σσ. 566-567.
iii. Herm. Th. Bruns (ed.), Canones Apostolorum et Conciliorum Saeculorum IV.V.VI.VII., pars prior, 
G. Reimeri, Berolini 1839, σ. 2.



165165

δ) Σύνταγμα ΡΠiv, 1852 ἀφωρισμένος, ἤτοι ἄδεκτος

ε) Lauchertv, 1896 ἀφωρισμένος, ἤτοι ἄδεκτος

στ) Percivalvi, 1900 ἀγγλικὴ μετάφραση:
who is excommunicated, or not to 
be received

ζ) Beneševičvii, 1906 ἀφωρισμένος, ἤτοι ἄδεκτος

η) Ἀλιβιζάτοςviii, 1923 ἀφωρισμένος, ἤτοι ἄδεκτος

θ) Joannouix, 1962 ἑλληνικὸ κείμενο:
ἀφωρισμένος, ἤτοι ἄδεκτος
γαλλικὴ μετάφραση:
excommunié ou exclu de l'église

λατινικὸ κείμενο:
a communione suspensus 
seu communicans 

ι) Ἀκανθόπουλοςx, 1985 ἀφωρισμένος, ἤτοι ἄδεκτος
μετάφραση: 
ἀφορισμένος ἢ μὴ δεκτὸς ἀπὸ 
τὸν οἰκεῖο Ἀρχιερέα

ια) SChr.xi, 1987 ἀφωρισμένος, ἤτοι 
δεκτὸς
γαλλικὴ μετάφραση:
exclu ou admis

iv. Γ. Α. Ράλλης – Μ. Ποτλῆς, Σύνταγμα τῶν Θείων καὶ Ἱερῶν Κανόνων, τῶν τε ἁγίων καὶ 
πανευφήμων Ἀποστόλων καὶ τῶν Ἱερῶν Οἰκουμενικῶν καὶ Τοπικῶν Συνόδων καὶ τῶν κατὰ 
μέρος ἁγίων Πατέρων, τόμ. 2ος, ἐκδ. Γρηγόρης (φωτοτ. ἀνατ.), Ἀθήνα 1992, σ. 15.
v. Fr. Lauchert (hrs.), Die Kanones der wichtigsten Altkirchlichen Concilien nebst den Apostolischen 
Kanones, Akademische Verlagsbuchhandlung von J. C. B. Mohr, Freiburg und Leipzig 1896, σ. 2.
vi. H. R. Percival (ed.), The Seven Ecumenical Councils of the undivided Church. Their Canons and 
Dogmatic decrees, together with the Canons of all the Local Synods which have received Ecumenical 
Acceptance, James Parker & Co., Oxford 1900, σ. 594.
vii. V. N. Beneševič, Syntagma XIV Titulorum sine scholiis secundum versionem palaeo-slovenicam, adjecto 
textu graeco e vetustissimis codicibus manuscriptis exarato, tomus primus, Typis Academiae Scientiarum 
Imperialis Petropolitanae, Petropoli 1906, σσ. 64.
viii. Ἁμ. Ἀλιβιζάτος, Οἱ Ἱεροὶ Κανόνες, ἐκδ. Ἀποστολικὴ Διακονία,  Ἀθήνα (11923, 21949), 31997, 
σ. 175.
ix. P.-P. Joannou, Discipline générale antique (IVe-IXe siècles). Les Canons des Synodes Particuliers, 
édition critique du texte grec, version latine et traduction française, [Pontificia Commissione per la 
Redazione del Codice di Diritto Canonico Orientale], Fonti, fascicolo IX, τόμ. I.2, Tipografia Italo-
Orientale «S. Nilo», Grottaferrata (Roma) 1962, σ. 13.
x. Πρ. Ἰω. Ἀκανθόπουλος, Κώδικας Ἱερῶν Κανόνων καὶ Ἐκκλησιαστικῶν Νόμων, ἐκδ. Ἀ/φοὶ 
Κυριακίδη, Θεσσαλονίκη 21995, σσ. 22-23.
xi. M. Metzger, Les Constitutions Apostoliques, τόμ. 3ος, [SChr 336], Les Éditions du Cerf, Paris 1987, 
σσ. 278-279.

ΚΑΝΌΝΑΣ 12/ΑΠΟΣΤΟΛΙΚΌΣ: «ΑΔΕΚΤΟΣ» Ἤ «ΔΕΚΤΌΣ»;



Θεολογία 2/2025

166166

ιβ) Μερετάκηςxii, 1993 ἀφωρισμένος, ἤτοι 
δεκτὸς
μετάφραση:
ἀφορισμένος, ἤτοι 
δεκτὸς

ιγ) Φειδᾶςxiii, 1998 ἀφωρισμένος, ἤτοι ἄδεκτος

ιδ) Ν.Βxiv, 2015 ἀφωρισμένος, ἤτοι ἄδεκτος
γαλλικὴ μετάφραση:
exclu de la communion

ιε) Perṣaxv, 2018 ἀφωρισμένος, ἤτοι ἄδεκτος
ρουμανικὴ μετάφραση:
afurisit, adică neadmis [la 
comunione]

xii. Π. Παπαευαγγέλου, «Ἀποστολικοὶ Κανόνες» στό: Ἀποστολικοὶ Πατέρες 1, Ἅπαντα τὰ ἔργα, 
ἐκδ. Ἐ. Μερετάκη, Θεσσαλονίκη 1993, σσ. 478-479.
xiii. Βλ. Ἰω. Φειδᾶς, Ἱεροὶ Κανόνες καὶ Καταστατικὴ Νομοθεσία τῆς Ἐκκλησίας τῆς Ἑλλάδος, 
Ἀθῆναι 1998, σ. 191.
xiv. Γρηγόριος Δ. Παπαθωμᾶς (ἀρχιμ., νῦν Μητρ. Περιστερίου), Τὸ Corpus Canonum τῆς Ἐκκλησίας 
(1ος-9ος αἰ.). Τὸ κείμενο τῶν Ἐκκλησιακῶν Ἱερῶν Κανόνων/Le Corpus Canonum de l’Église (1er-
9e siècles). Le Texte des Saints canons ecclésiaux, [Νομοκανονικὴ Βιβλιοθήκη, ἀρ. 30], ἐκδ. Ἐπέκταση, 
Θεσσαλονίκη-Κατερίνη 2015, σσ. 160-161.
xv. R. Perșa, Canoanele Bisericii Ortodoxe. Canoanele Apostolice şi Canoanele Sinoadelor Ecumenice, τόμ. 
I, ed. Basilica, Bucureşti 2018, σσ. 108-109.

Ὀφείλουμε κατ’ ἀρχὰς νὰ ξεκινήσουμε ἀπὸ τὴ σημασία τῶν δύο 
ἀντιφατικῶν λέξεων ποὺ ἐκ πρώτης ὄψεως καθιστοῦν τὸ περιεχόμενο 
τοῦ Κανόνα ἀντικρουόμενο, ἀντιφάσκον· μὲ ἄλλα λόγια ἡ ἐπιλογὴ τῆς 
μιᾶς λέξης νὰ ἀναιρεῖ τὸ περιεχόμενο τῆς ἄλλης καὶ κατὰ συνέπεια 
τὸ περιεχόμενο τοῦ ἴδιου τοῦ κανόνα. Σύμφωνα λοιπὸν μὲ τὰ λεξικά4, 
ἡ λέξη ἄδεκτος, ἐτυμολογούμενη ἀπὸ τὸ στερητικὸ πρόθημα α- καὶ 
τὸ ρ. δέχομαι5, σημαίνει αὐτὸν ποὺ δὲν δέχεται/ἀποδέχεται κάτι ἢ 
αὐτὸν ποὺ δὲν ἐπιδέχεται κάτι, τὸν ἀνίκανο. Ἐπὶ παραδείγματι, «ζῷα 
ἄδεκτα εὐδαιμονίας», ὅπως γράφει ὁ Στοβαῖος6. Ὁ Πλούταρχος ἐπίσης 
σημειώνει: «τὴν θατέρου φύσιν, οὐκ ἄδεκτον οὖσαν ἀλλὰ καὶ φίλην 

4. Ἐνδεικτικὰ μόνον ἀναφέρουμε τό: Fr. Montanari, Σύγχρονο Λεξικὸ τῆς Ἀρχαίας 
Ἑλληνικῆς Γλώσσας, ἐκδ. Δ. Παπαδήμα, Ἀθήνα 2016, 2.442 σσ., καθὼς καὶ τὰ ψηφιο-
ποιημένα λεξικὰ στὴν ἠλεκτρονικὴ ἱστοσελίδα: https://lsj.gr/wiki/Main_Page. 
5. Πιὸ συγκεκριμένα, ἀπὸ τὸ θέμα «δεκ-» τοῦ ἀρχαιοελληνικοῦ ρήματος δέχομαι ἢ 
δέκομαι.
6. Th. Gaisford, Ἰωάννου Στοβαίου Ἀνθολόγιον, vol. III, Kuehniano, Lipsiae 1824, σ. 295.

Ἀγγ. Τόκα



167167

μεταβολῆς»7. Ὅσον ἀφορᾶ τὴ λέξη δεκτός, σημαίνει τὸν δεκτό, τὸν 
ἀποδεκτὸ ἢ τὸν παραδεκτό8, αὐτὸν δηλαδὴ ποὺ μπορεῖ ἢ πρέπει κάποιος 
νὰ δεχθεῖ ἢ τὸν δέχεται, τὸν εὐπρόσδεκτο9, τὸν ἐπιδεκτικό10.

Εἶναι ἐπίσης γνωστὸ ὅτι τὸ ἀχώριστο προθηματικὸ φωνῆεν α- δηλώνει11, 
μεταξὺ ἄλλων, τὴν ἀπουσία, τὴν ἔλλειψη, τὴ στέρηση, τὸ ἀντίθετο δηλαδὴ 
ἀπὸ αὐτὸ ποὺ ἐκφράζει ἡ πρωτότυπη λέξη· π.χ. ἄκακος≠κακὸς κ.ἄ. Τὸ 
ἴδιο ἰσχύει ἐν προκειμένῳ καὶ στὴν περίπτωση τῶν λεγόμενων ρηματικῶν 
ἐπιθέτων12 σέ -τος: ἄλυτος≠λυτός, ἀδύνατος≠δυνατός, ἄτρωτος≠τρωτός, 
ἄῤῥητος≠ῥητός, ἀπρόσιτος≠προσιτὸς κ.λπ. Εἶναι ἐξ ἄλλου γνωστὸ 
ἀπὸ τὴ γραμματικὴ13 ὅτι δύο λέξεις μὲ ἀντίθετες σημασίες συνιστοῦν 
μία ἀντιθετικὴ σχέση, ἕνα ζεῦγος ἀντίθετων λέξεων, καὶ ὀνομάζονται 
ἀντίθετες, καὶ μάλιστα τὰ δύο αὐτὰ ἀντίθετα χαρακτηρίζονται δυαδικὰ14 

7. Πλουτ. Περὶ τῆς ἐν Τιμαίῳ ψυχογονίας [Πηγή: http://www.perseus.tufts.edu/hopper/
text?doc=Perseus%3Atext%3A2008.01.0385%3Asection%3D25]. 
8. Πρβλ.: Λουκ. 4, 24: «οὐδεὶς προφήτης δεκτός ἐστιν ἐν τῇ πατρίδι αὐτοῦ» (μετάφρ.: 
«κανεὶς προφήτης δὲν εἶναι παραδεκτὸς στὴν πατρίδα του», στό: Κ. Σιαμάκης, Βίβλος 
2, Καινὴ Διαθήκη – Μετάφρασις, ἐκδ. Δόναξ, Θεσσαλονίκη 2020, σ. 1093). Ἐπίσης, 
πβ.: Λευϊτ. 17, 4: «ποιῆσαι αὐτὸ εἰς ὁλοκαύτωμα ἢ σωτήριον Κυρίῳ δεκτὸν εἰς ὀσμὴν 
εὐωδίας», (μετάφρ.: «νὰ τὸ θυσιάσει ἐκεῖ ὡς ὁλοκαύτωμα ἢ ὡς θυσία ὑπὲρ σωτηρίας, 
παραδεκτὴ στὸν Κύριο ὡς ὀσμὴ εὐωδίας», στό: Κ. Σιαμάκης, Βίβλος 2, ὅ.π., σ. 121).
9. Πρβλ.: Ἔξ. 28, 34: «καὶ ἔσται ἐπὶ τοῦ μετώπου Ἀαρὼν διαπαντός, δεκτὸν αὐτοῖς 
ἔναντι Κυρίου» (μετάφρ.: «πρέπει νὰ βρίσκεται διαρκῶς στὸ μέτωπο τοῦ Ἀαρών, 
γιὰ νὰ γίνονται εὐνοϊκὰ δεκτὲς ἐνώπιον τοῦ Κυρίου οἱ προσφορὲς τοῦ λαοῦ», στό: Ἡ 
Παλαιὰ Διαθήκη. Μὲ σύντομη ἑρμηνεία, τ. Α΄, ἐκδ. Ὁ Σωτήρ, Ἀθήνα 2023, σ. 226). 
10. «μνηστεία οὔπω δεκτὴ γάμου» λέει ὁ Κ. Αρμενόπουλος στό: Κ. Πιτσάκης (ἐκδ.), 
Κωνσταντίνου Ἀρμενοπούλου Πρόχειρον Νόμων ἢ Ἑξάβιβλος, ἐκδ. Δωδώνη, Ἀθήνα 
1971, σ. 260.
11. Βλ. ἐνδεικτικὰ στό: https://www.greek-language.gr/digitalResources/ancient_greek/
tools/liddel-scott/search.html?lq=%CE%B1-&exact=true. 
12. Ἐπίθετα δηλαδὴ ποὺ προέρχονται ἀπὸ ρήματα μὲ τὴν κατάληξη -τὸς μὲ ἐνεργητικὴ 
ἢ παθητικὴ σημασία: ἀβασάνιστος (<α+βασανίζω) κ.λπ. Βλ. ἐνδεικτικὰ στό: https:/
www.greek-language.gr/greekLang/ancient_greek/tools/composition/page_048.html. 
13. Βλ. ἐνδεικτικὰ στό: Σ. Χατζησαββίδης – Ἀθανασία Χατζησαββίδου, Γραμματικὴ 
Νέας Ἑλληνικῆς Γλώσσας, Ἰνστιτοῦτο Τεχνολογίας Ὑπολογιστῶν καὶ Ἐκδόσεων «Δι-
όφαντος», Ἀθήνα 2013, σ. 163.
14. Βλ. Σ. Χατζησαββίδης – Ἀθανασία Χατζησαββίδου, Γραμματική…, ὅ.π. Στὴν περί-
πτωση αὐτῆς τῆς ἀσυμβατότητας μὲ τὴν ἀπόλυτη ἀντίθεση, ὅπου ὅταν ἰσχύει τὸ ἕνα 
σκέλος τῆς ἀντίθεσης δὲν μπορεῖ νὰ ἰσχύσει τὸ ἄλλο, τὸ ζεῦγος τῶν λέξεων κατατάσ-
σεται στὰ συμπληρωματικὰ ἀντίθετα: https://www.greek-language.gr/digitalResources/
modern_greek/tools/lexica/glossology_edu/iframe.html?id=90&heading=2. 

ΚΑΝΌΝΑΣ 12/ΑΠΟΣΤΟΛΙΚΌΣ: «ΑΔΕΚΤΟΣ» Ἤ «ΔΕΚΤΌΣ»;



Θεολογία 2/2025

168168

ὅταν μεταξύ τους δὲν ὑφίσταται καμμία ἐνδιάμεση15 κατάσταση, 
ὅταν δηλαδὴ κάποιος ἢ κάτι μπορεῖ νὰ εἶναι ἀναγκαστικὰ ἢ τὸ ἕνα 
ἢ τὸ ἄλλο, ὅπως γιὰ παράδειγμα συμβαίνει μὲ τὶς λέξεις «ἐλεύθερος-
σκλαβωμένος», «ζωντανός-νεκρός» κ.λπ. Μὲ βάση τὰ παραπάνω, οἱ 
δύο λέξεις ἄδεκτος-δεκτός εἶναι ἀντίθετες, δηλαδὴ ἀντώνυμες καὶ σὲ 
καμμία περίπτωση συνώνυμες, καὶ ὡς ἐκ τούτου δὲν εἶναι δυνατὸν νὰ 
ἀντικαταστήσει ἡ μιὰ τὴν ἄλλη. 

Ὅσον ἀφορᾶ τὴ σημασία τῶν δύο λέξεων μέσα σὲ ἕνα κανονικὸ16 
κειμενικὸ περιβάλλον, εἶναι προφανὲς ὅτι ἡ λέξη ἀποκτᾶ ἕνα εἰδικὸ 
περιεχόμενο καὶ λειτουργεῖ ὡς terminus technicus, ὡς εἰδικὸς τεχνικὸς ὅρος 
μὲ εὐρεῖα ἔννοια. Ἔτσι, ὅπως θὰ διαφανεῖ παρακάτω μὲ τὴν παράθεση 
τῶν κανονικῶν χωρίων, ἡ λέξη ἄδεκτος σημαίνει17 γενικῶς τὸν μὴ ἀπο-
δεκτὸ στὴ ζωὴ τῆς Ἐκκλησίας. Εἶναι δηλαδὴ ἐκεῖνος ποὺ δὲν γίνεται 
δεκτός/ἀποδεκτὸς στὴ θεία κοινωνία ἐξ αἰτίας τῆς διάπραξης σφαλμάτων, 
ἐκεῖνος δηλαδὴ ποὺ κατακρίνεται λόγῳ τῆς τέλεσης παραπτωμάτων καὶ 
γι’ αὐτὸ παιδευτικὰ ὁδηγήθηκε στὴν ἀ-κοινωνιακὴ18 κατάσταση, ἐκεῖνος 
τοῦ ὁποίου ποικίλες ἀστοχίες-ἁμαρτίες, σοβαρώτερες ἢ ἐλαφρύτερες, 
καθιστοῦν ἀδύνατη τὴν πλήρη συσσωμάτωσή του στὴν Ἐκκλησία. 
Εἶναι ἀκόμη ἐκεῖνος ὁ ὁποῖος δὲν δύναται νὰ ἐνταχθεῖ στὸ τάγμα τοῦ 
κλήρου ἐξ αἰτίας ἑνὸς κανονικοῦ κωλύματος, ἀκριβῶς γιατὶ δὲν εἶναι 
ἀκώλυτος19. Ἀντιθέτως, ἡ λέξη δεκτὸς σημαίνει ἐκεῖνον ποὺ δὲν εἶναι 
πλέον ἄδεκτος. Δηλώνει τὸν πιστό, ὁ ὁποῖος μετὰ ἀπὸ μετάνοια μπορεῖ 
νὰ συμμετάσχει στὴ μυστηριακὴ ζωὴ τῆς Ἐκκλησίας. Ἑπομένως, στὴ ζωὴ 
καὶ στὴν πορεία τῆς Ἐκκλησίας κατὰ τοὺς πρώτους αἰῶνες, προηγεῖται 
ἡ λέξη ἄδεκτος ὡς πρὸς τὸν χαρακτηρισμὸ ἑνὸς χριστιανοῦ καὶ ἕπεται 
ἡ λέξη δεκτός. Ἐπίσης, στὴν περίπτωση τοῦ πρὸς χειροτονίαν λαϊκοῦ, 

15. Ὅπως εἶναι π.χ. τὰ λεγόμενα κλιμακωτὰ ζεύγη ἀντίθετων λέξεων κρύος≠ζεστός, 
ἀλλὰ μὲ τὴν παρεμβολὴ ἐνδιάμεσης κατάστασης τῶν ἐπιθέτων: χλιαρός, δροσερὸς κ.ο.κ.
16. Ὡς κανονικὸ κειμενικὸ περιβάλλον νοεῖται ὅλο τὸ Σῶμα τῶν Ἱερῶν Κανόνων τῆς 
Ἐκκλησίας, τὸ Corpus Canonum τῆς Ἐκκλησίας.
17. Βλ. Ἐπίσκοπος Γρηγόριος Δ. Παπαθωμᾶς (Μητρ. Περιστερίου), Κανονικὸ Δί-
καιο. Εἰσαγωγὴ στὴν Κανονικὴ Οἰκονομία. Προθεωρία τῆς Κανονικῆς Πράξεως, 
[Νομοκανονικὰ Ἀνάλεκτα 16], ἐκδ. Γρηγόρη, Ἀθήνα 2024, σ. 504.
18. «Στὰ πρόσφατα χρόνια καθιερώθηκε νὰ λέγεται “ἀκοινωνησία”»: Βλ. Γρηγόριος Δ. 
Παπαθωμᾶς, ὅ.π., s.v. «Βαθμίδες μετάνοιας», σσ. 539-540.
19. Βλ. Γρηγόριος Δ. Παπαθωμᾶς, ὅ.π., s.v., σσ. 515-516.

Ἀγγ. Τόκα



169169

ἡ λέξη δεκτὸς στὴν κειμενική της συνάφεια προϋποθέτει ὅτι ὁ λαϊκὸς 
ὑπῆρξε προηγουμένως ἄδεκτος καὶ στὴ συνέχεια –ὑπὸ προϋποθέσεις 
ποὺ δηλώνονται20 σαφῶς– μπορεῖ νὰ γίνει δεκτὸς στὴν ἱερωσύνη.

Πιὸ συγκεκριμένα, ἡ λέξη ἄδεκτος ἀπαντᾶ δύο (2) φορὲς21 στὸ 
Corpus Canonum: ἡ πρώτη εἶναι στὸν Κ12/Ἀποστ. καὶ ἡ δεύτερη εἶναι 
στὸν Κ81 τοῦ Μ. Βασιλείου. Στὸν τελευταῖο αὐτὸν κανόνα (Κ81/Βασ.) 
ἡ λέξη ἄδεκτος ἀποκτᾶ μία πολὺ συγκεκριμένη σημασιολογικὴ πτυχή, 
διότι γίνεται ἀναφορὰ στὰ στάδια τῆς μετάνοιας22, στὴν κλίμακα 
ποὺ καλεῖται νὰ ἀνέλθει ὁ πιστός, προκειμένου νὰ ἐνταχθεῖ καὶ 
πάλι ἐξ ὁλοκλήρου στὸ ἐκκλησιακὸ σῶμα καὶ νὰ συν-κοινωνήσει τῶν 
ἀχράντων μυστηρίων. Ἐν προκειμένῳ, οἱ ἄδεκτοι τοῦ Κ81/Βασ. εἶναι οἱ 
προσκλαίοντες –τοὺς ὁποίους συναντοῦμε καὶ σὲ ἄλλους κανόνες23–, οἱ 
ὁποῖοι, ὡς μετανοοῦντες, δέχθηκαν τὸ ἐπιτίμιο τῆς συνήθως μακρόχρονης 
προσκλαύσεως, στέκονταν ἔξω ἀπὸ τὸν ναὸ καί, ἐξομολογούμενοι τὰ 
σφάλματά τους, ζητοῦσαν ἀπὸ τοὺς πιστοὺς ποὺ εἰσέρχονταν στὴν 
ἐκκλησία νὰ προσευχηθοῦν γι’ αὐτούς. Εἶναι χαρακτηριστικὸ ὅτι αὐτὰ 
τὰ στάδια τῆς μετάνοιας ἀτόνησαν ὡς κανονικὴ πρακτικὴ μετὰ τὸν 4ο 
αἰῶνα24 καὶ δὲν ἀπαντοῦν στοὺς μεταγενέστερους κανόνες.

Ἡ λέξη δεκτὸς ἀπαντᾶ συνολικὰ 16 φορὲς στὸ Corpus Canonum καὶ 
οἱ 11 ἐντοπίζονται σὲ κανόνες τοῦ Μ. Βασιλείου25. Ἐπίσης, ἀπαντᾶ 

20. Πρβλ. Κ14/Βασ.: «… ἐὰν καταδέξηται τὸ ἄδικον κέρδος εἰς πτωχοὺς ἀναλῶσαι 
καὶ τοῦ λοιποῦ τοῦ νοσήματος τῆς φιλοχρηματίας ἀπαλλαγῆναι…».
21. Βλ. καὶ Παῦλος Μενεβίσογλου, Μητρ. Σουηδίας καὶ πάσης Σκανδιναβίας, Λεξικὸν 
τῶν Ἱερῶν Κανόνων, [Νομοκανονικὴ Βιβλιοθήκη, ἀρ. 28], ἐκδ. Ἐπέκταση, Θεσσαλονί-
κη-Κατερίνη 2013, s.v.
22. Τὰ στάδια τῆς μετάνοιας εἶναι τέσσερα: ἡ πρόσκλαυση, ἡ ἀκρόαση, ἡ ὑπόπτωση 
καὶ ἡ σύσταση. Βλ. περαιτέρω Γρηγόριος Δ. Παπαθωμᾶς, ὅ.π., s.v. «Μετάνοια», σ. 
592-593. Χαρακτηριστικὸ παράδειγμα αὐτῶν τῶν σταδίων ἢ βαθμίδων μετάνοιας 
βρίσκεται στὸν Κ58/Βασ.: «ἐν τέσσαρσι μὲν ἔτεσι προσκλαίων ἔσται, ἐν πέντε δὲ 
ἀκροώμενος, ἐν τέσσαρσιν ὑποπίπτων, ἐν δυσὶ συνεστὼς ἄνευ κοινωνίας».
23. Βλ. ἐνδεικτικά: Κ58, 59, 64/Βασ.
24. Βλ. Γρηγόριος Δ. Παπαθωμᾶς, ὅ.π., s.v. «Μετάνοια», σ. 592.
25. Ἐνδεικτικὰ παρατίθενται ἐδῶ μερικὰ ἀπὸ τὰ συγκεκριμένα χωρία (βλ. ἐπίσης στὸ 
Παράρτημα): α) Κ 1/Βασ.: «ἐπειδὴ δὲ ὅλως ἔδοξέ τισι … δεχθῆναι αὐτῶν τὸ βάπτι-
σμα, ἔστω δεκτόν». β) Κ 14/Βασ.: «δεκτός ἐστιν εἰς ἱερωσύνην». γ) Κ 17/Βασ. (2): 
«εἰ δεκτός ἐστιν εἰς τὸν κλῆρον» καί «Ἔστιν οὖν δεκτὸς ὁ ἀνὴρ ἐκεῖνος». δ) Κ 82/
Βασ. (2): «οὕτω δεκτοὶ γενέσθωσαν εἰς τὴν κοινωνίαν» καί «οὕτω δεκτοὶ ἔστωσαν 
τῇ τοῦ ἀγαθοῦ κοινωνίᾳ».

ΚΑΝΌΝΑΣ 12/ΑΠΟΣΤΟΛΙΚΌΣ: «ΑΔΕΚΤΟΣ» Ἤ «ΔΕΚΤΌΣ»;



Θεολογία 2/2025

170170

ἅπαξ στοὺς Κ1/Κυπρ. καὶ Κ2/Πέτρ., καθώς καὶ ἅπαξ στὸν Κ16/Α΄, καὶ 
δύο (2) φορὲς στὸν Κ6/Β΄. Ἐὰν ἐξαιρέσει κανεὶς τὶς περιπτώσεις τῶν 
δύο πατερικῶν λεγόμενων κανόνων, τὸν Κ2/Πέτρ., ὅπου ἡ λέξη δεκτὸς 
ἀποτελεῖ μέρος βιβλικῶν χωρίων26 ποὺ παρατίθενται στὸ κείμενο τοῦ 
συγκεκριμένου κανόνα, καὶ τὸν Κ1/Κυπρ., ὅπου ἡ λέξη δεκτὸς ἔχει 
περισσότερο τὴν ἔννοια τοῦ «εὐπρόσδεκτου-εὐάρεστου»27, σὲ ὅλους 
τοὺς ὑπόλοιπους κανόνες ἡ λέξη δεκτὸς ἀποτελεῖ μέρος ἑνὸς ρηματικοῦ 
συνόλου, ἐπέχοντας θέση κατηγορουμένου, καὶ ἀναφέρεται σὲ πιστούς, 
κληρικοὺς ἢ λαϊκούς, ποὺ εἴτε ὡς μετανοήσαντες καὶ ἀπαλλαγμένοι 
ἀπὸ κάποιο προηγούμενο κώλυμα28 εἴτε μετὰ τὴν ἐπιβολὴ ἐπιτιμίου 
μποροῦν νὰ μετάσχουν στὴ θεία κοινωνία. 

Δέον στὸ σημεῖο αὐτὸ νὰ ἀναφερθεῖ ὅτι στὸν Κ6/Β΄ ἡ λέξη δεκτός, 
ὅπως εἰπώθηκε παραπάνω, ἀπαντᾶ δύο (2) φορές, ἀλλὰ καὶ τὶς δύο 
βρίσκεται συνοδευμένη ἀπὸ τὸ ἀρνητικὸ μόριο μή, μέσα δηλαδὴ στὸ 
πλαίσιο ἀποφατικῆς διατύπωσης ποὺ ἰσοδυναμεῖ μὲ τὸ ἄδεκτος. Στὴν 
προκειμένη περίπτωση, ὁ κανόνας δὲν ἑστιάζει ἁπλῶς στὴν ἐπαγωγικὴ 
σχέση: 

παράπτωμα → ἄδεκτος → ἐπιτίμιο-μετάνοια → κοινωνία
ἀλλὰ ἀναφέρεται στὴ συνέπεια ποὺ ἀπορρέει ἀπὸ τὴν κατάσταση καὶ 
τὸν χρόνο ποὺ κάποιος εἶναι μὴ δεκτός: οἱ μὴ δεκτοί=ἄδεκτοι, κληρικοὶ 
ἢ λαϊκοί, δὲν μποροῦν νὰ ἐλέγξουν, νὰ ἀπαγγείλουν κατηγορίες ἐναντίον 
ἄλλων (ἐπισκόπου ἢ κληρικῶν), προτοῦ ἐπανέλθουν καὶ οἱ ἴδιοι στὴν 
κατάσταση τοῦ δεκτοῦ. 

Ἐν εἴδει παρενθέσεως, πρέπει βεβαίως νὰ ἐπισημανθεῖ ὅτι, ἀκόμη καὶ 
κατὰ τὴν περίοδο ποὺ ἕνας πιστὸς τελεῖ σὲ κατάσταση «ἀ-κοινωνιακή», 
μὴ μετοχῆς δηλαδὴ στὴ θεία κοινωνία λόγῳ κάποιου παραπτώματος 
καὶ ἐπιβολῆς τοῦ σχετικοῦ ἐπιτιμίου, ἐξακολουθεῖ νὰ ἀποτελεῖ μέρος 
τοῦ Ἐκκλησιακοῦ Σώματος, ὑπὸ τὴν ἔννοια ὅτι ἡ Ἐκκλησία προσ-
ωρινῶς τὸν κρατᾶ παράμερα ἀπὸ τὸ ὑπόλοιπο Ἐκκλησιακὸ Σῶμα 

26. Πρόκειται γιὰ τὰ χωρία: Ἡσ. 61, 1-2 καὶ Λoυκ. 4, 19· βλ. τὸ σχετικὸ κείμενο τοῦ 
Κανόνα στὸ Παράρτημα.
27. Τὸ χωρίο ἔχει ὡς ἑξῆς: «οὐδὲν γὰρ δύναται δεκτὸν καὶ αἱρετὸν εἶναι παρὰ τῷ 
Θεῷ» (μετάφρ.: τίποτε δὲν μπορεῖ νὰ εἶναι εὐπρόσδεκτο καὶ ἐπιθυμητὸ ἀπὸ τὸν Θεό)· 
βλ. τὸ σχετικὸ κείμενο τοῦ Κανόνα στὸ Παράρτημα.
28. Καὶ ὄχι ὡς ἀκώλυτοι ἐξ ὑπαρχῆς.

Ἀγγ. Τόκα



171171

γιὰ νὰ συναισθανθεῖ ὁ ἡμαρτηκὼς29 καὶ νὰ μετρήσει τὸ σφάλμα του 
στὴν κλιμακωτὴ πορεία τῆς μετάνοιας καὶ ὕστερα νὰ ἐπανέλθει καὶ 
νὰ συν-μετέχει στὸ μυστήριο τῆς θείας εὐχαριστίας, νὰ συν-κοινωνεῖ 
μυστηριακὰ τὸ Σῶμα καὶ τὸ Αἷμα Χριστοῦ. Ὑπ’ αὐτὴν τὴν ἔννοια, «ὁ 
πιστός-μέλος τῆς Ἐκκλησίας, ἀκόμη καὶ στὴν ἀκοινωνησία, παραμένει 
σὲ κοινωνία μαζί της»30.

Ὅπως ἤδη εἰπώθηκε παραπάνω, ὁ ἄδεκτος δὲν ταυτίζεται μὲ τὸν 
ἀμετάκλητα καὶ πλήρως ἀποκομμένο ἀπὸ τὴν Ἐκκλησία ἤ, ὀρθότερα, 
ὁ ἀφορισμένος ἢ ὁ ἀναθεματισμένος δὲν συνιστοῦν τὸν ἄδεκτο. Αὐτὸ 
ἀκριβῶς ἐπισημαίνεται καὶ ἀπὸ τοὺς κανονολόγους τοῦ 12ου αἰ. Ἰω. 
Ζωναρᾶ καὶ Θ. Βαλσαμῶνα31 στὰ ὑπομνήματά τους, καθὼς καὶ ἀπὸ 
τὴν ἑρμηνεία ποὺ δίνουν στὸ Πηδάλιο οἱ συντάκτες του ἅγ. Νικόδημος 
Ἁγιορείτης καὶ Ἀγάπιος (Λεονάρδος)32. Κατ’ ἀρχάς, ὁ Ζωναρᾶς 
σημειώνει πὼς ὁ Κανόνας μιλᾶ γιὰ δύο διαφορετικὲς περιπτώσεις, 
τοῦ ἀφορισμένου καὶ τοῦ ἄδεκτου. Ἐξηγεῖ μάλιστα ὁ βυζαντινὸς 
ὑπομνηματιστὴς ὅτι, ἐν προκειμένῳ, ἄδεκτος χαρακτηρίζεται κάποιος 
ποὺ ἔχει μὲν εἰσέλθει στὸν λεγόμενο κατώτερο κλῆρο, εἶναι δηλαδὴ 
ἀναγνώστης ἢ ψάλτης καὶ ἐπιθυμεῖ νὰ χειροτονηθεῖ διάκονος ἢ 
πρεσβύτερος, ὡστόσο ὁ οἰκεῖος ἐπίσκοπος ἀναβάλλει τὴ χειροτονία του 
λόγῳ κάποιων ὑφιστάμενων ἀμφιβολιῶν. Μὲ βάση τὰ ὅσα ἀναφέρει 
ὁ Ζωναρᾶς, εἶναι σαφὲς ὅτι ὁ ἄδεκτος ἐδῶ δὲν εἶναι ἀποκομμένος 
ἀπὸ τὸ Ἐκκλησιακὸ Σῶμα οὔτε, καθὼς φαίνεται, ἀπὸ τὴ μετοχή του 
στὴν θεία κοινωνία· ἁπλῶς, λόγῳ τοῦ ὅτι ἔχουν ἐγερθεῖ ἀμφιβολίες 
περὶ τῆς ἀξιοσύνης του γιὰ χειροτονία, ὁ οἰκεῖος ἐπίσκοπος ἀναβάλλει 
τὴ χειροτονία. Στὴ συνέχεια, ἐὰν ὁ ἄδεκτος ἀπὸ τὸν ἐπίσκοπό του, 
ἀπογοητευμένος καὶ ἀπὸ ἔλλειψη ὑπομονῆς, θελήσει νὰ φύγει καὶ νὰ 
βρεῖ ἄλλον ἐπίσκοπο, τότε θὰ ἀφορισθοῦν καὶ οἱ δύο, τόσο ὁ ἄδεκτος 
ὅσο καὶ ὁ ἐπίσκοπος ποὺ τὸν δέχθηκε χωρὶς νὰ ζητήσει προηγουμένως 
συστατικὴ ἐπιστολή. Γιὰ τὸν Ζωναρᾶ, ἡ διάκριση μεταξύ ἀδέκτου 

29. Προτιμήσαμε τὴν ἀρχαιοελληνικὴ μετοχὴ καὶ ὄχι τὸ ἐπίθετο ἁμαρτωλός, γιὰ νὰ προ-
ωθήσουμε τὴν κυριολεκτικὴ σημασία τῆς λέξης ἁμαρτία=ἀστοχία καὶ νὰ ἀποφύγουμε 
ἠθικιστικὲς λοξοδρομήσεις.
30. Βλ. Γρηγόριος Δ. Παπαθωμᾶς, ὅ.π., s.v. «Βαθμίδες Μετάνοιας», σ. 540.
31. Βλ. Γ. Α. Ράλλης – Μ. Ποτλῆς, ὅ.π., σσ. 16-17.
32. Νικοδήμου Ἁγιορείτου, Πηδάλιον…, ὅ.π., σσ. 14-15.

ΚΑΝΌΝΑΣ 12/ΑΠΟΣΤΟΛΙΚΌΣ: «ΑΔΕΚΤΟΣ» Ἤ «ΔΕΚΤΌΣ»;



Θεολογία 2/2025

172172

– ἀφορισμένου ἀποσαφηνίζεται στὸν ἑπόμενο Ἀποστολικὸ Κανόνα, 
τὸν Κ13/Ἀποστ. Στὸ σχετικὸ ὑπόμνημά του ἀναφέρει πὼς αὐτὸς ὁ 
Κανόνας μιλᾶ γιὰ τὸν ἀφορισμένο (ἐνῶ ὁ Κ12/Ἀποστ. γιὰ τὸν ἄδεκτο), 
στὸν ὁποῖο θὰ ἐπιβληθεῖ ἐπίταση τοῦ ἀφορισμοῦ του, ἐὰν φύγει ἀπὸ 
τὴν Τοπική του Ἐκκλησία καὶ ἀναζητήσει ἄλλον ἐπίσκοπο ποὺ ἀγνοεῖ 
τὸν ἀφορισμό του. Βεβαίως, καὶ σὲ αὐτὸν τὸν κανόνα, μολονότι δὲν 
λέγεται ρητῶς, ἐν τούτοις ὑπονοεῖται ὅτι ὁ ἐπίσκοπος ποὺ δέχθηκε τὸν 
ἀφορισμένο ὄφειλε νὰ τοῦ ἔχει ζητήσει συστατικὴ ἐπιστολὴ προτοῦ τὸν 
δεχθεῖ στὸν κλῆρο τῆς δικαιοδοσίας του. 

Ὁ ἕτερος κανονολόγος, ὁ Βαλσαμών, ὑπομνηματίζοντας τὸν Κ13/
Ἀποστ., μὲ κατηγορηματικὸ καὶ ἀναντίρρητο ὕφος ξεκαθαρίζει πὼς 
ἄλλος εἶναι ὁ ἀφορισμένος καὶ ἄλλος ὁ ἄδεκτος. Ὁ ἀφορισμένος εἶναι 
αὐτὸς ποὺ ἔχει κώλυμα μετοχῆς στὴν ἐκκλησιακὴ σύναξη. Ὁ ἄδεκτος 
εἶναι ἐκεῖνος ποὺ ἁπλῶς δὲν γίνεται δεκτὸς ἀπὸ τὸν ἐπίσκοπό του 
«ἐκ πολλῶν τρόπων». Τὰ ἴδια ἀκριβῶς ἀναφέρουν καὶ οἱ συντάκτες 
τοῦ Πηδαλίου λέγοντας ὅτι ὁ ἄδεκτος δὲν γίνεται δεκτὸς ἀπὸ τὸν 
ἐπίσκοπό του «διὰ πολλοὺς τρόπους», πρᾶγμα ποὺ σημαίνει ὅτι 
ὑπάρχουν ἀμφιβολίες γιὰ τὸν τρόπο ζωῆς, τὴ βιοτή, τὴ συμπεριφορά, 
τὴν ἐν γένει διαγωγὴ τοῦ ἀνδρὸς καὶ ὁ τοπικὸς ἐπίσκοπος ἀναβάλλει 
τὴν χειροτονία του ἕως ὅτου διαλευκανθοῦν τὰ ὅποια μελανὰ σημεῖα 
καὶ καταστεῖ δεκτός. 

Βάσει λοιπὸν ὅλων τῶν παραπάνω καὶ γιὰ νὰ ἐπανέλθουμε στὸν 
Κ12/Ἀποστ., εἶναι ἐμφανὲς ὅτι οἱ δύο λέξεις ἄδεκτος – δεκτός, καθὼς 
ἀποτελοῦν ἕνα ζεῦγος ἀντίθετων λέξεων, δὲν μποροῦν νὰ ἔχουν 
ταυτόχρονη ἰσχὺ στὸ κείμενο, καθὼς ἡ σημασία τους, θεωρούμενη μέσα 
στὸ πλαίσιο τοῦ Κανόνα καὶ τὸ ὅλο περιεχόμενό του, ἐπιβάλλει τὴν 
ἀποδοχὴ τῆς μιᾶς μόνον ἐπιλογῆς, εἴτε αὐτῆς μὲ τὸ θετικὸ εἴτε αὐτῆς 
μὲ τὸ ἀρνητικὸ πρόσημο. Ἐπιπροσθέτως, εἶναι σαφές, σὲ συνάρτηση 
καὶ μὲ τὸν Κ13/Ἀποστ., ὅτι ὁ ἄδεκτος εἶναι διαφορετικῆς ποιοτικῆς 
κατάστασης ἀπὸ τὸν ἀφορισμένο. Ὁ ἀφορισμένος εἶναι ἐξ ὁρισμοῦ 
ἄδεκτος· ὁ ἄδεκτος μπορεῖ νὰ εἶναι ἀφορισμένος ἢ ὄχι. Συνεπῶς, ὁ 
ἀφορισμένος εἶναι ἐκεῖνος ποὺ ἔχει ἀποκοπεῖ ἀπὸ τὴ μετοχή του 
στὴ θεία Εὐχαριστία καὶ τὴ σύνολη μυστηριακὴ ζωὴ τῆς Ἐκκλησίας. 
Ὑπ’ αὐτὴν τὴν ἔννοια ὁ ἀφορισμένος εἶναι ἄδεκτος=μὴ δεκτός, εἶναι 
κάποιος ποὺ δὲν γίνεται δεκτὸς στοὺς κόλπους τῆς Ἐκκλησίας ἐν 

Ἀγγ. Τόκα



173173

γένει. Ὁ ἄδεκτος εἶναι ἐκεῖνος ποὺ δὲν γίνεται δεκτὸς εἴτε ἐπειδὴ εἶναι 
ἀφορισμένος εἴτε ἐπειδὴ βρίσκεται σὲ ἕνα ἀπὸ τὰ τέσσερα στάδια τῆς 
μετάνοιας εἴτε ἐπειδὴ ὁ οἰκεῖος ἐπίσκοπος τηρεῖ κάποιες ἐπιφυλάξεις 
γιὰ τὸ πρόσωπό του. Ἐννοιολογικά, θὰ μπορούσαμε νὰ ποῦμε ὅτι 
ὁ ἀφορισμένος ὑπάγεται στὴν εὐρύτερη κλίμακα τοῦ ἀδέκτου, ὅτι 
ἀποτελεῖ εἰδολογικὴ ὑποκείμενη κατηγορία στὴν ὁποία ἐπιμερίζεται ἡ 
εὐρύτερη ἔννοια τοῦ ἀδέκτου, ὅτι ἀποτελεῖ ὑπώνυμο33 τῆς ὑπερώνυμης 
λέξης ἄδεκτος.

Διαγραμματικά, αὐτὸ θὰ μποροῦσε νὰ παρασταθεῖ ὡς ἑξῆς:

Συνεπῶς, παρέλκει νὰ ἀναφέρουμε ὅτι στὸν Κ12/Ἀποστ. ἡ λέξη 
ἤτοι, ποὺ ἕπεται ἀμέσως μετὰ τὴ λέξη ἀφωρισμένος καὶ προηγεῖται 
ἀμέσως πρὶν ἀπὸ τὴ λέξη ἄδεκτος/δεκτός, δὲν εἶναι τὸ ἐπεξηγηματικό-
διασαφητικὸ ἐπίρρημα ποὺ θὰ μεταφράζαμε «δηλαδή», ἀλλὰ πρόκειται 
γιὰ τὸ διαζευκτικό «ἤ+τοι». Ἐπ’ αὐτοῦ καὶ γιὰ νὰ καταστεῖ σαφέστερη 
ἡ διατύπωση, θὰ χρειαστεῖ πάλι ἡ συνδρομὴ τῶν κανονολόγων 
σχολιαστῶν τοῦ 12ου αἰ. Ἰω. Ζωναρᾶ καὶ Θ. Βαλσαμῶνος, καθὼς καὶ 
ἡ ἑρμηνεία ποὺ δίνουν στὸ Πηδάλιον οἱ συντάκτες του ἅγ. Νικόδημος 
Ἁγιορείτης καὶ Ἀγάπιος (Λεονάρδος) σχετικὰ μὲ τὴν λέξη ἤτοι τοῦ 
κειμένου. Καὶ στὴν προκειμένη περίπτωση, ὑπάρχει ὁμοφωνία μεταξὺ 

33. Ὡς ὑπώνυμα χαρακτηρίζονται οἱ λέξεις ποὺ ἐννοιολογικὰ καὶ εἰδολογικὰ ὑπάγονται 
σὲ μιὰ εὐρύτερη κατηγορία, ἡ ὁποία ὀνομάζεται ὑπερώνυμο. Γιὰ παράδειγμα, οἱ λέξεις 
«πράσινο-κόκκινο-κίτρινο» εἶναι ὑπώνυμα τῆς λέξης «χρῶμα», ἡ ὁποία ὀνομάζεται 
ὑπερώνυμο· ἐπίσης, οἱ λέξεις «λύρα-βιολί-κιθάρα» εἶναι ὑπώνυμα τῆς ὑπερώνυμης κα-
τηγορίας «ἔγχορδα μουσικὰ ὄργανα». Γιὰ τὶς ἰδιότητες τῆς ὑπωνυμίας βλ. στό: https://
www.greek-language.gr/digitalResources/modern_greek/tools/lexica/glossology_edu/
iframe.html?id=127&heading=3. [Τελευταία πρόσβαση σὲ ὅλους τοὺς προαναφερθέν-
τες ἱστοτόπους: 5.9.2023.]

ΚΑΝΌΝΑΣ 12/ΑΠΟΣΤΟΛΙΚΌΣ: «ΑΔΕΚΤΟΣ» Ἤ «ΔΕΚΤΌΣ»;



Θεολογία 2/2025

174174

τῶν ὑπομνηματιστῶν καὶ ἑρμηνευτῶν ὅτι τὸ ἤτοι ἐδῶ δὲν ἑρμηνεύει, 
δὲν ἐπεξηγεῖ τὴ λέξη ἀφορισμένος, ἀλλὰ πρόκειται γιὰ τὸ διαζευκτικό 
ἤ, ποὺ ἐνισχύεται ἐμφατικὰ μὲ τὴν προσθήκη τοῦ ἐπιτατικοῦ τοί. Συν-
επῶς, δὲν μεταφράζουμε «ἀφορισμένος, δηλαδὴ ἄδεκτος»34, σὰν νὰ 
ἐπρόκειτο γιὰ συνώνυμες λέξεις ἢ γιὰ μιὰ ἄλλη ἰσοδύναμη διατύπωση 
οὔτε, πολὺ περισσότερο, «ἀφορισμένος, δηλαδὴ δεκτός», πρᾶγμα ποὺ 
σαφῶς προσκρούει στὴ λογική, ἐφ’ ὅσον ὁ ἀφορισμένος δὲν γίνεται 
γενικῶς δεκτός. Εἶναι σαφὲς ὅτι ὁ συντάκτης τοῦ συγκεκριμένου κανόνα 
ἤθελε ἐξ ἀρχῆς νὰ διακρίνει δύο κατηγορίες πιστῶν –ἀπὸ τὶς ὁποῖες, ἡ 
μία εἶναι ὁ ἀφορισμένος–, ποὺ θὰ ἀντιμετωπίσουν τὸν ἀφορισμό, ἐὰν 
ἰσχύσει ἡ συνθήκη ποὺ περιγράφει ὁ Κανόνας35.

Ἑπομένως, μὲ βάση αὐτὸ τὸ συμπέρασμα καὶ μὲ ὅσα εἰπώθηκαν 
παραπάνω σχετικὰ μὲ τὶς δύο λέξεις ἄδεκτος/δεκτός, θεωροῦμε πὼς ὁ 
συντάκτης τοῦ Κανόνα, θέλοντας νὰ διατυπώσει καὶ νὰ ὑπογραμμίσει 
ἀφ’ ἑνὸς τὸ σοβαρὸ ὀλίσθημα κληρικοῦ ἢ λαϊκοῦ ποὺ ἀποχωρεῖ ἀπὸ 
τὸν οἰκεῖο ἐπίσκοπο καὶ ποὺ χωρὶς συστατικὴ ἐπιστολὴ μεταβαίνει 
σὲ ἄλλον ἐπίσκοπο καὶ ἀφ’ ἑτέρου τὴ σοβαρὴ συνέπεια τῆς πράξης 
του ποὺ ἐπισύρει τὸν ἀφορισμό, χρησιμοποιεῖ δύο κατηγορίες πι-
στῶν. Αὐτὲς οἱ κατηγορίες, εὐλόγως καὶ προσηκόντως, πρέπει νὰ εἶ-
ναι ἀντίθετες μεταξύ τους, νὰ ἀντιδιαστέλλονται μὲ ἔμφαση, γιὰ νὰ 
καλύπτουν συμπληρωματικὰ τὸ σύνολο τοῦ ποιμνίου. Ἐφ’ ὅσον δηλαδὴ 
ἡ μία κατηγορία εἶναι ὁ ἀφορισμένος, ὁ ὁποῖος οὕτως ἢ ἄλλως εἶναι 
ἀποκομμένος καὶ ἀποκλεισμένος, προσωρινὰ ἢ ὁριστικά, ἀπὸ τὸ 
Ἐκκλησιακὸ Σῶμα, ἡ ἄλλη κατηγορία πρέπει νὰ εἶναι στὸν ἀντίποδα· 
πρέπει νὰ εἶναι αὐτὸς ποὺ δὲν εἶναι πλέον ἀποκομμένος, μὲ ἄλλα 
λόγια αὐτὸς ποὺ εἶναι ἤδη δεκτός, αὐτὸς ποὺ ἔχει περάσει τὰ στάδια 
τῆς μετάνοιας καὶ ἐπανῆλθε στὴ συν-μετοχὴ καὶ τὴ συν-κοινωνία. Ἐν 
προκειμένῳ, ἡ δεύτερη αὐτὴ κατηγορία πιστοῦ δὲν μπορεῖ νὰ εἶναι ὁ 
ἄδεκτος, αὐτὸς δηλαδὴ ποὺ δὲν μπορεῖ νὰ γίνει δεκτός –ὅπως ἄλλωστε 
καὶ ὁ ἀφορισμένος–, διότι τότε δὲν ἔχει νόημα ἡ ἐπιτατικὴ διάζευξη. 
Σὲ μία τέτοια περίπτωση, ἁρμόζει πολὺ περισσότερο τὸ ἐπεξηγηματικὸ 

34. Εὐνόητο εἶναι πὼς σὲ μία σύγχρονη μεταφραστικὴ προσπάθεια δὲν μποροῦμε νὰ 
ἀφήσουμε ἀμετάφραστο τό «ἤτοι», ἀκόμη κι ἂν εἶναι οἰκεῖο καὶ χρησιμοποιεῖται σὲ 
ἕνα λογιώτερο ὕφος, διότι ὁ σημερινὸς ἀναγνώστης θὰ τὸ ταυτίσει μὲ τὸ δηλαδή.
35. Ἐὰν δηλαδὴ γίνουν δεκτοὶ σὲ ἄλλη πόλη ἀπὸ ἄλλον ἐπίσκοπο.

Ἀγγ. Τόκα



175175

δηλαδή. Καὶ στὸ σημεῖο αὐτὸ νομίζουμε ὅτι σὲ κάποια ὕστερη χρονικὴ 
στιγμὴ ἐπῆλθε τὸ λάθος τοῦ ἀντιγραφέα τῶν χειρογράφων. Δὲν μπόρεσε 
δηλαδὴ ὁ ἀντιγραφέας νὰ συλλάβει στὴ λέξη «ἤτοι» τὴ διάζευξη καὶ ἡ 
σκέψη του προσκολλήθηκε στὸ ἑρμηνευτικὸ δηλαδή. Καὶ γιὰ νὰ εἶναι 
συνεπὴς μὲ τὴ λογικὴ ἀλληλουχία, προχώρησε στὴ διόρθωση τῆς λέξης 
δεκτὸς σὲ ἄδεκτος, θεωρώντας πὼς ἔτσι ἐπεξηγεῖ μὲ μία ἰσοδύναμη 
ἔκφραση τὴ λέξη ἀφορισμένος. 

Τὸ λάθος βεβαίως αὐτὸ ἔφθασε μέχρι τὶς ἡμέρες μας. Οἱ βυζαντινοὶ 
κανονολόγοι καὶ ὑπομνηματιστές, καθὼς καὶ αὐτοὶ τοῦ Πηδαλίου, 
ἀντιλήφθηκαν ὅτι ἐδῶ ὑποκρύπτεται ἕνα σφάλμα, ἀλλὰ δὲν μπόρεσαν 
νὰ τὸ ἐντοπίσουν. Ξεκινώντας ἀπὸ τὸν Ζωναρᾶ (12ος αἰ.), τὸν ὁποῖον 
ἀντιγράφει κατὰ τὸ μᾶλλον καὶ ἧττον ὁ Βαλσαμών, καὶ φθάνοντας μέχρι 
τὸν ἅγ. Νικόδημο καὶ τὸν ἱερομόναχο Ἀγάπιο (18ος αἰ.), διαπιστώνουμε 
τὴν ἑρμηνευτική τους ὁμοείδεια ὡς πρὸς τὸ διαζευκτικὸ ἤτοι, ἀλλὰ καὶ ὡς 
πρὸς τὴν ἐπιλογὴ τῆς λέξης ἄδεκτος. Γιὰ τὸν λόγο αὐτόν, καταβάλλουν 
καὶ μεγάλη προσπάθεια νὰ ξεκαθαρίσουν ὅτι ὁ ἀφορισμένος καὶ ὁ 
ἄδεκτος εἶναι δύο διαφορετικὰ πράγματα, δύο διαφορετικὲς κατηγορίες 
πιστῶν, χωρὶς ὡστόσο νὰ τὸ ἐπιτυγχάνουν. Γιὰ νὰ μετέλθουμε ἕνα 
παράδειγμα ἀπὸ τὴ σημερινὴ ζωὴ καὶ τὸν ἰατρικὸ χῶρο, θὰ ἦταν σὰν 
νὰ προσπαθούσαμε νὰ διακρίνουμε διαζευκτικὰ ἕναν παθολόγο ἀπὸ 
ἕναν ἰατρό: «παθολόγος ἢ βεβαίως γιατρός»36. Επίσης, τὸ ὅτι ὁ ἀρχαῖος 
συντάκτης τοῦ Κανόνα εἶχε κατὰ νοῦ τὸν δεκτὸ ἀποδεικνύεται καὶ ἀπὸ 
τὴν συνέχεια τοῦ Κ12 στὸν Κ13. Ἐφ’ ὅσον ὁ πρῶτος Κανόνας ἀναφέρει 
τὴ συνέπεια τοῦ ἀφορισμοῦ γιὰ τὸν πιστό, εἶναι εὔλογο νὰ καταλήξει 
κάποιος στὸ συμπέρασμα ὅτι ὁ πιστὸς εἶναι δεκτὸς στὴν Ἐκκλησία 
καὶ ὑποπίπτει στὸ συγκεκριμένο παράπτωμα καὶ ὑποβάλλεται ὕστερα 
σὲ ἀφορισμό. Στὴ συνέχεια, ὁ ἀρχαῖος συντάκτης προχωρεῖ στὸν Κ13 
καὶ ἐξετάζει τὴν κατηγορία τοῦ ἀφορισμένου καὶ γι’ αὐτὸ ἡ συνέπεια 
τῆς πράξης του εἶναι ἡ «ἐπίταση τοῦ ἀφορισμοῦ». Ἐὰν ὁ πιστὸς τοῦ 
Κ12 ἦταν ἤδη ἄδεκτος, ἔστω καὶ ἂν δὲν ἦταν ἀφορισμένος, θεωροῦμε 
πὼς ὁ ἀρχαῖος συντάκτης δὲν θὰ εἶχε καλύψει τὸ ὅλον, ὑπὸ τὴν ἔννοια 
ὅτι ἡ συστατικὴ ἐπιστολὴ θὰ ἦταν ἀπαιτητὴ μόνον ἀπὸ τοὺς ἐν γένει 
ἀδέκτους. Ὡστόσο, ἕνας ἐπίσκοπος μιᾶς ἄλλης Τοπικῆς Ἐκκλησίας δὲν 
ἦταν δυνατὸν νὰ γνωρίζει ἐὰν ἕνας ξένος ποὺ σπεύδει σὲ αὐτὸν εἶναι 

36. Ὁ παθολόγος εἶναι ὑπώνυμο τῆς ὑπερώνυμης λέξης ἰατρός.

ΚΑΝΌΝΑΣ 12/ΑΠΟΣΤΟΛΙΚΌΣ: «ΑΔΕΚΤΟΣ» Ἤ «ΔΕΚΤΌΣ»;



Θεολογία 2/2025

176176

δεκτὸς ἢ ἄδεκτος σὲ μιὰ ἄλλη Ἐπισκοπὴ καὶ γι’ αὐτὸ εἶναι ὑποχρεωμένος 
σὲ κάθε περίπτωση νὰ ἀπαιτήσει τὴν προσκόμιση συστατικῆς ἐπιστολῆς. 

Ἐν κατακλεῖδι, θεωροῦμε ὡς τὴν πλέον πιθανὴ ἐκδοχὴ τὸ πρωτόγραφο 
νὰ εἶχε τὴ λέξη δεκτός, παρ’ ὅλο ποὺ ἡ πλειονότητα τῶν ἐκδοτῶν 
συμφωνεῖ στὴν ἀποδοχὴ τῆς λέξης ἄδεκτος. Σὲ αὐτὴν τὴν περίπτωση, 
θὰ μπορούσαμε νὰ ἀποδώσουμε μεταφραστικὰ τὸν Κ12/Ἀποστ. ὡς ἑξῆς: 
«Ἐὰν κάποιος, κληρικὸς ἢ λαϊκός, ποὺ εἶναι ἀφορισμένος ἢ βεβαίως 
καὶ δεκτός37, ἀναχωρήσει σὲ ἄλλη πόλη καὶ ἐκεῖ τὸν δεχθοῦν χωρὶς 
συστατικὲς ἐπιστολές, νὰ ἀφορίζεται καὶ αὐτὸς ποὺ τὸν δέχθηκε καὶ 
αὐτὸς ποὺ ἔγινε δεκτός».

ΠΑΡΑΡΤΗΜΑ

Α΄. Ἡ λέξη ἄδεκτος στοὺς Ἱεροὺς Κανόνες τῆς Ἐκκλησίας:

1. Κ12/Αποστ. [CC38 13]:
Εἴ τις κληρικός, ἢ λαϊκός, ἀφωρισμένος, ἤτοι ἄδεκτος, ἀπελθὼν ἐν ἑτέρᾳ 

πόλει, προσδεχθῇ ἄνευ γραμμάτων συστατικῶν, ἀφοριζέσθω καὶ ὁ δεξάμενος 
καὶ ὁ δεχθείς.

2. Κ81/Βασ. [CC 328]:
Ἐπειδὴ δὲ πολλοὶ ἐν τῇ τῶν βαρβάρων καταδρομῇ παρέβησαν τὴν εἰς τὸν 

Θεὸν πίστιν, ὅρκους ἐθνικοὺς τελέσαντες καὶ ἀθεμίτων τινῶν γευσάμενοι τῶν 
ἐν τοῖς εἰδώλοις τοῖς μαγικοῖς προσενεχθέντων αὐτοῖς, οὗτοι, κατὰ τοὺς ἤδη 
παρὰ τῶν Πατέρων ἡμῶν ἐξενεχθέντας κανόνας, οἰκονομείσθωσαν· οἱ μὲν γὰρ 
ἀνάγκην χαλεπὴν ἐκ βασάνων ὑπομείναντες καὶ μὴ φέροντες τοὺς πόνους 

37. Στὴ συγκεκριμένη περίπτωση προκρίνουμε ὡς προτιμότερη τὴν καθιέρωση τοῦ 
ἀντιθετικοῦ ζεύγους λέξεων ἄδεκτος-δεκτὸς ὡς τεχνικὸ ὅρο τοῦ Κανονικοῦ Δικαίου 
καὶ τὴν ἐνσωμάτωσή του σὲ ἕνα Κανονικὸ Γλωσσάρι, ὅπου μὲ περιφραστικὴ διατύπω-
ση θὰ ἀποδίδεται ἡ κανονικὴ σημασία του, ἔτσι ὥστε ὁ σημερινὸς μὴ ἐξοικειωμένος 
ἀναγνώστης τῆς μετάφρασης νὰ κατανοήσει τὸ περιεχόμενο, ἱστορικὸ καὶ θεολογικό, 
τοῦ Κανόνα. Βλ. Παράρτημα, Γ΄.
38. Corpus Canonum. Δηλώνεται σὲ αὔξοντα ἀριθμὸ ἡ χρονολογικὴ κατάταξή τους στὸ 
Σῶμα τῶν Ἱερῶν Κανόνων τῆς Ἐκκλησίας. Βλ. Γρηγόριος Δ. Παπαθωμᾶς (ἀρχιμ., 
νῦν Μητρ. Περιστερίου), Οἱ Ἱεροὶ Κανόνες τῆς Ἐκκλησίας (1ος-9ος αἰ.). Τὸ Corpus 
Canonum τῆς Ἐκκλησίας τῆς Α΄ χιλιετίας ἀπὸ τὸν Νομοκάνονα τοῦ Ἱεροῦ Φωτίου 
(883), ὅ.π., σσ. 91-103.

Ἀγγ. Τόκα



177177

καὶ ἑλκυσθέντες πρὸς τὴν ἄρνησιν, ἐν τρισὶν ἔτεσιν ἄδεκτοι ἔστωσαν, καὶ ἐν 
δυσὶν ἀκροάσθωσαν, καὶ ἐν τρισὶν ὑποπεσόντες, οὕτω δεκτοὶ γενέσθωσαν 
εἰς τὴν κοινωνίαν· οἱ δὲ ἄνευ ἀνάγκης μεγάλης προδόντες τὴν εἰς Θεὸν 
πίστιν, καὶ ἁψάμενοι τῆς τραπέζης τῶν δαιμονίων, καὶ ὀμόσαντες ὅρκους 
ἑλληνικούς, ἐκβαλλέσθωσαν μὲν ἐν τρισὶν ἔτεσι, καὶ ἐν δυσὶν ἀκροάσθωσαν, 
ἐν ὑποπτώσει δὲ εὐξάμενοι ἐν τρισὶν ἔτεσι, καὶ ἐν ἄλλοις τρισὶ συστάντες 
τοῖς πιστοῖς εἰς τὴν δέησιν, οὕτω δεκτοὶ ἔστωσαν τῇ τοῦ ἀγαθοῦ κοινωνίᾳ.

Β΄. Ἡ λέξη δεκτὸς στοὺς Ἱεροὺς Κανόνες τῆς Ἐκκλησίας:

1. Κ1/Κυπρ. [CC 87]:
Δοκιμάζειν γάρ ἐστι τὸ τῶν αἱρετικῶν καὶ σχισματικῶν βάπτισμα, τὸ 

συνευδοκεῖν τοῖς ὑπ’ ἐκείνων βεβαπτισμένοις· οὐ γὰρ δύναται ἐν μέρει 
ὑπερισχύειν· εἰ ἠδυνήθη βαπτίσαι, ἴσχυσε καὶ Ἅγιον Πνεῦμα δοῦναι· εἰ οὐκ 
ἠδυνήθη, ὅτι ἔξω ὤν, Πνεῦμα Ἅγιον οὐκ ἔχει, οὐ δύναται τὸν ἐρχόμενον 
βαπτίσαι, ἑνὸς ὄντος τοῦ βαπτίσματος, καὶ ἑνὸς ὄντος τοῦ Ἁγίου Πνεύματος, 
καὶ μιᾶς Ἐκκλησίας τοῦ Χριστοῦ τοῦ Κυρίου ἡμῶν, ἐπάνω Πέτρου τοῦ 
ἀποστόλου, ἀρχῆθεν λέγοντος, τῆς ἑνότητος τεθεμελιωμένης. Καὶ διὰ τοῦτο 
τὰ ὑπ’ αὐτῶν γινόμενα, ψευδῆ καὶ κενὰ ὑπάρχοντα, πάντα ἐστὶν ἀδόκιμα· 
οὐδὲν γὰρ δύναται δεκτὸν καὶ αἱρετὸν εἶναι παρὰ τῷ Θεῷ τῶν ὑπ’ ἐκείνων 
γινομένων, οὓς ὁ Κύριος πολεμίους καὶ ἀντιπάλους αὐτοῦ λέγει ἐν τῷ 
εὐαγγελίῳ.

2. Κ2/Πέτρ. [CC 104]:
Τοῖς δὲ μετὰ τὸ φυλακισθῆναι μόνον καὶ ὑπομεμενηκέναι τὰς ἐν τῷ 

δεσμωτηρίῳ, ὡσὰν ἐν πολιορκίᾳ, θλίψεις τε καὶ δυσωδίας, ὕστερον δὲ 
χωρὶς πολέμου βασάνων γενομένοις αἰχμαλώτοις, κατὰ πολλὴν πτωχείαν 
δυνάμεως καὶ κατά τινα τυφλότητα τεθραυσμένοις, ἐπαρκέσει ἐνιαυτὸς 
πρὸς τῷ ἑτέρῳ χρόνῳ· ἐπεὶ ὅλως καὶ αὐτοὶ ἐπιδεδώκασιν ἑαυτοὺς ὑπὲρ τοῦ 
ὀνόματος τοῦ Χριστοῦ θλιβῆναι, εἰ καὶ ἀπήλαυσαν ἐν τῷ δεσμωτηρίῳ τῆς 
παρὰ τῶν ἀδελφῶν πολλῆς ἀναπαύσεως, ἅπερ πολλαπλασίονα ἀποδώσουσι, 
ποθοῦντες λυτρωθῆναι ἀπὸ τῆς πικροτάτης αἰχμαλωσίας τοῦ διαβόλου, 
μεμνημένοι μάλιστα τοῦ λέγοντος· «Πνεῦμα Κυρίου ἐπ’ ἐμέ, οὗ ἕνεκεν 
ἔχρισέ με, εὐαγγελίσασθαι πτωχοῖς ἀπέσταλκέ με, κηρῦξαι αἰχμαλώτοις 
ἄφεσιν καὶ τυφλοῖς ἀνάβλεψιν, ἀποστεῖλαι τεθραυσμένους ἐν ἀφέσει, 
κηρῦξαι ἐνιαυτὸν Κυρίου δεκτὸν καὶ ἡμέραν ἀνταποδόσεως».

3. Κ16/Α΄ [CC 173]:
Ὅσοι ῥιψοκινδύνως, μήτε τὸν φόβον τοῦ Θεοῦ πρὸ ὀφθαλμῶν ἔχοντες, μήτε 

τὸν ἐκκλησιαστικὸν κανόνα εἰδότες, ἀναχωρήσουσι τῆς ἰδίας Ἐκκλησίας, 

ΚΑΝΌΝΑΣ 12/ΑΠΟΣΤΟΛΙΚΌΣ: «ΑΔΕΚΤΟΣ» Ἤ «ΔΕΚΤΌΣ»;



Θεολογία 2/2025

178178

πρεσβύτεροι ἢ διάκονοι ἢ ὅλως ἐν τῷ κανόνι ἐξεταζόμενοι, οὗτοι οὐδαμῶς 
δεκτοὶ ὀφείλουσιν εἶναι ἐν ἑτέρᾳ Ἐκκλησίᾳ, ἀλλὰ πᾶσαν ἀνάγκην αὐτοῖς 
ἐπάγεσθαι χρὴ ἀναστρέφειν εἰς τὰς ἑαυτῶν παροικίας, ἢ ἐπιμένοντας, 
ἀκοινωνήτους εἶναι προσήκει. Εἰ δὲ καὶ τολμήσειέ τις ὑφαρπάσαι τὸν τῷ ἑτέρῳ 
διαφέροντα καὶ χειροτονῆσαι ἐν τῇ ἑαυτοῦ Ἐκκλησίᾳ, μὴ συγκατατιθεμένου 
τοῦ ἰδίου ἐπισκόπου, οὗ ἀνεχώρησεν ὁ ἐν τῷ κανόνι ἐξεταζόμενος, ἄκυρος 
ἔστω ἡ χειροτονία.

	4. Κ1/Βασ. [CC 248]:
[…] ἐπειδὴ δὲ ὅλως ἔδοξέ τισι τῶν κατὰ τὴν Ἀσίαν, οἰκονομίας ἕνεκα τῶν 

πολλῶν, δεχθῆναι αὐτῶν τὸ βάπτισμα, ἔστω δεκτόν.

5. Κ14/Βασ. [CC 261]:
Ὁ τόκους λαμβάνων, ἐὰν καταδέξηται τὸ ἄδικον κέρδος εἰς πτωχοὺς 

ἀναλῶσαι καὶ τοῦ λοιποῦ τοῦ νοσήματος τῆς φιλοχρηματίας ἀπαλλαγῆναι, 
δεκτός ἐστιν εἰς ἱερωσύνην.

6. Κ17/Βασ. [CC 264]:
Ἠρώτησας ἡμᾶς περὶ Βιάνορος τοῦ πρεσβυτέρου, εἰ δεκτός ἐστιν εἰς 

τὸν κλῆρον διὰ τὸν ὅρκον. Ἐγὼ δὲ ἤδη τινὰ κοινὸν ὅρον περὶ πάντων 
ὁμοῦ τῶν μετ’ αὐτοῦ ὀμωμοκότων τοῖς κατ’ Ἀντιόχειαν κληρικοῖς οἶδα 
ἐκτεθεικώς, ὥστε τῶν μὲν δημοσίων αὐτοὺς ἀπέχεσθαι συλλόγων, ἰδίᾳ δὲ 
ἐνεργεῖν τὰ τῶν πρεσβυτέρων. Τὸ αὐτὸ δὲ τοῦτο καὶ πρὸς τὴν αὐτοῦ 
ὑπηρεσίαν ἄδειαν αὐτῷ παρέχει, διότι οὐκ ἐν Ἀντιοχείᾳ ἐστὶν ἡ ἱερωσύνη, 
ἀλλ’ ἐν Ἰκονίῳ, ἥν, ὡς αὐτὸς ἐπέστειλας ἡμῖν, τῆς Ἀντιοχείας εἰς οἴκησιν 
ἀντηλλάξατο. Ἔστιν οὖν  δεκτὸς ὁ ἀνὴρ ἐκεῖνος, ἀπαιτούμενος παρὰ τῆς 
εὐλαβείας σου μεταμέλεσθαι ἐπὶ τῇ εὐκολίᾳ τοῦ ὅρκου, ὃν ἐπὶ τοῦ ἀπίστου 
ἀνδρὸς ἐξωμόσατο, βαστάσαι τὴν ἐνόχλησιν τοῦ μικροῦ ἐκείνου κινδύνου 
μὴ δυνηθείς.

7. Κ18/Βασ. [CC 265]:
Περὶ τῶν ἐκπεσουσῶν παρθένων, τῶν καθομολογησαμένων τὸν ἐν 

σεμνότητι βίον τῷ Κυρίῳ, εἶτα διὰ τὸ ὑποπεσεῖν τοῖς πάθεσι τῆς σαρκὸς 
ἀθετουσῶν τὰς ἑαυτῶν συνθήκας, οἱ μὲν Πατέρες ἡμῶν, ἁπλῶς καὶ πράως 
συμπεριφερόμενοι ταῖς ἀσθενείαις τῶν κατολισθαινόντων, ἐνομοθέτησαν  
δεκτὰς εἶναι μετὰ τὸν ἐνιαυτόν, καθ’ ὁμοιότητα τῶν διγάμων διαταξάμενοι 
[…].

 8. Κ20/Βασ. [CC 267]:
Ὅσαι γυναῖκες, ἐν αἱρέσει οὖσαι, παρθενίαν ὡμολόγησαν, εἶτα μετὰ 

ταῦτα γάμον ἀνθείλοντο, οὐχ ἡγοῦμαι χρῆναι καταδικάζεσθαι ταύτας· «ὅσα 

Ἀγγ. Τόκα



179179

γὰρ ὁ νόμος λαλεῖ, τοῖς ἐν τῷ νόμῳ λαλεῖ», αἱ δὲ μήπω ὑπελθοῦσαι τὸν 
ζυγὸν τοῦ Χριστοῦ, οὐδὲ τὴν νομοθεσίαν ἐπιγινώσκουσι τοῦ Δεσπότου· ὥστε  
δεκταί εἰσι τῇ Ἐκκλησίᾳ μετὰ πάντων καὶ τὴν ἐπὶ τούτοις ἄφεσιν ἔχουσαι 
ἐκ τῆς πίστεως τῆς εἰς Χριστόν. Καὶ καθόλου τὰ ἐν τῷ κατηχουμένῳ βίῳ 
γενόμενα εἰς εὐθύνας οὐκ ἄγεται· τούτους δὲ δῆλον ὅτι ἄνευ βαπτίσματος 
ἡ Ἐκκλησία οὐ παραδέχεται, ὥστε ἀναγκαιότατον ἐπὶ τούτοις τὰ πρεσβεῖα 
τῆς γενέσεως.

 9. Κ44/Βασ. [CC 291]:
Ἡ διάκονος, ἡ τῷ ἕλληνι συμπορνεύσασα, δεκτή ἐστιν εἰς κοινωνίαν, εἰς 

δὲ τὴν προσφορὰν δεχθήσεται τῷ ἑβδόμῳ ἔτει, δηλονότι ἐν ἁγνείᾳ ζῶσα. 
Ὁ δὲ μετὰ τὴν πίστιν ἕλλην, πάλιν τῇ ἱεροσυλίᾳ προσιών, «ἐπὶ τὸν ἔμετον 
ὑποστρέφει». Ἡμεῖς δὲ τῆς διακόνου τὸ σῶμα, ὡς καθιερωμένον, οὐκέτι 
ἐπιτρέπομεν ἐν χρήσει εἶναι σαρκικῇ.

 10. Κ80/Βασ. [CC 327]:
Τὴν δὲ πολυγαμίαν οἱ Πατέρες ἀπεσιώπησαν, ὡς κτηνώδη καὶ παντελῶς 

ἀλλοτρίαν τοῦ γένους τῶν ἀνθρώπων· ἡμῖν δὲ παρίσταται πλέον τι πορνείας 
εἶναι τὸ ἁμάρτημα· διὸ εὔλογον τοὺς τοιούτους ὑποβάλλεσθαι τοῖς κανόσι, 
δηλονότι ἐνιαυτὸν προσκλαύσαντας, καὶ ἐν τρισὶν ἀκροασαμένους, καὶ ἐν 
ἄλλοις τρισὶν ὑποπεσόντας, οὕτω δεκτοὺς εἶναι.

11. Κ81/Βασ. [CC 328]:
Ἐπειδὴ δὲ πολλοὶ ἐν τῇ τῶν βαρβάρων καταδρομῇ παρέβησαν τὴν εἰς τὸν 

Θεὸν πίστιν, ὅρκους ἐθνικοὺς τελέσαντες καὶ ἀθεμίτων τινῶν γευσάμενοι τῶν 
ἐν τοῖς εἰδώλοις τοῖς μαγικοῖς προσενεχθέντων αὐτοῖς, οὗτοι, κατὰ τοὺς ἤδη 
παρὰ τῶν Πατέρων ἡμῶν ἐξενεχθέντας κανόνας, οἰκονομείσθωσαν· οἱ μὲν γὰρ 
ἀνάγκην χαλεπὴν ἐκ βασάνων ὑπομείναντες καὶ μὴ φέροντες τοὺς πόνους 
καὶ ἑλκυσθέντες πρὸς τὴν ἄρνησιν, ἐν τρισὶν ἔτεσιν ἄδεκτοι ἔστωσαν, καὶ ἐν 
δυσὶν ἀκροάσθωσαν, καὶ ἐν τρισὶν ὑποπεσόντες, οὕτω δεκτοὶ γενέσθωσαν 
εἰς τὴν κοινωνίαν· οἱ δὲ ἄνευ ἀνάγκης μεγάλης προδόντες τὴν εἰς Θεὸν 
πίστιν, καὶ ἁψάμενοι τῆς τραπέζης τῶν δαιμονίων, καὶ ὀμόσαντες ὅρκους 
ἑλληνικούς, ἐκβαλλέσθωσαν μὲν ἐν τρισὶν ἔτεσι, καὶ ἐν δυσὶν ἀκροάσθωσαν, 
ἐν ὑποπτώσει δὲ εὐξάμενοι ἐν τρισὶν ἔτεσι, καὶ ἐν ἄλλοις τρισὶ συστάντες 
τοῖς πιστοῖς εἰς τὴν δέησιν, οὕτω δεκτοὶ ἔστωσαν τῇ τοῦ ἀγαθοῦ κοινωνίᾳ.

12. Κ82/Βασ. [CC 329]:
Καὶ περὶ τῶν ἐπιορκησάντων, εἰ μὲν ἐκ βίας καὶ ἀνάγκης παρέβησαν 

τοὺς ὅρκους, κουφοτέροις ὑπόκεινται τοῖς ἐπιτιμίοις, ὥστε μετὰ ἓξ ἔτη 
εἶναι αὐτοὺς δεκτούς· εἰ δὲ ἄνευ ἀνάγκης προδόντες τὴν ἑαυτῶν πίστιν, 
ἐν δυσὶν ἔτεσι προσκλαύσαντες, καὶ ἐν δυσὶν ἀκροασάμενοι, καὶ ἐν πέντε 

ΚΑΝΌΝΑΣ 12/ΑΠΟΣΤΟΛΙΚΌΣ: «ΑΔΕΚΤΟΣ» Ἤ «ΔΕΚΤΌΣ»;



Θεολογία 2/2025

180180

ἐν ὑποπτώσει εὐξάμενοι, καὶ ἐν δυσὶν ἄλλοις ἄνευ προσφορᾶς εἰς τὴν 
κοινωνίαν τῆς προσευχῆς παραδεχθέντες, οὕτω τελευταῖον, ἀξιόλογον 
δηλαδὴ τὴν μετάνοιαν ἐπιδειξάμενοι, ἀποκατασταθήσονται εἰς τὴν κοινωνίαν 
τοῦ σώματος τοῦ Χριστοῦ.

13. Κ6/Β΄ [CC 405]:
[…] Ἔπειτα δέ, καὶ εἴ τινες τῶν ἀπὸ τῆς Ἐκκλησίας ἐπὶ αἰτίαις τισὶ 

προκατεγνωσμένοι εἶεν καὶ ἀποβεβλημένοι ἢ ἀκοινώνητοι, εἴτε ἀπὸ κλήρου 
εἴτε ἀπὸ λαϊκοῦ τάγματος, μηδὲ τούτοις ἐξεῖναι κατηγορεῖν ἐπισκόπου, πρὶν 
ἂν τὸ οἰκεῖον ἔγκλημα πρότερον ἀποδύσωνται. Ὁμοίως δὲ καὶ τοὺς ὑπὸ 
κατηγορίαν προλαβοῦσαν ὄντας, μὴ πρότερον εἶναι δεκτοὺς εἰς ἐπισκόπου 
κατηγορίαν ἢ ἑτέρων κληρικῶν, πρὶν ἂν ἀθῴους ἑαυτοὺς τῶν ἐπαχθέντων 
αὐτοῖς ἀποδείξωσιν ἐγκλημάτων […]. Εἰ δέ τις καταφρονήσας τῶν κατὰ 
τὰ προδηλωθέντα δεδογμένων τολμήσειεν ἢ βασιλικὰς ἐνοχλεῖν ἀκοὰς ἢ 
κοσμικῶν ἀρχόντων δικαστήρια ἢ οἰκουμενικὴν σύνοδον ταράσσειν, πάντας 
ἀτιμάσας τοὺς τῆς διοικήσεως ἐπισκόπους, τὸν τοιοῦτον τὸ παράπαν 
εἰς κατηγορίαν μὴ εἶναι δεκτόν, ὡς καθυβρίσαντα τοὺς κανόνας καὶ τὴν 
ἐκκλησιαστικὴν λυμηνάμενον εὐταξίαν.

Γ΄. Κανονικὸ Γλωσσάριο

Ἄδεκτος: Ὁ περιληπτικὸς αὐτὸς ὅρος τῆς Κανονικῆς κειμενικῆς παράδοσης 
δηλώνει τὸν κληρικὸ ἢ τὸν λαϊκὸ ποὺ δὲν γίνεται δεκτὸς εὐχαριστιακὰ στὴν 
Ἐκκλησία. Περιλαμβάνει τρεῖς κατηγορίες ἀνθρώπων ποὺ ἔχουν ὑποπέσει σὲ 
διαβαθμισμένης βαρύτητας κανονικὰ παραπτώματα: α. Εἶναι ὁ ἀφορισμένος 
ἢ ὁ ἀναθεματισμένος, αὐτὸς δηλαδὴ ποὺ ἔχει ἀποκοπεῖ προσωρινὰ ἢ ὁριστικὰ 
ἀπὸ τὸ Ἐκκλησιακὸ Σῶμα καὶ συνεπῶς ἀπὸ τὴ μετοχή του στὴ θεία κοινωνία. 
β. Εἶναι ὁ μετανοῶν πιστὸς ποὺ βρίσκεται σὲ ἕναν ἀπὸ τοὺς τέσσερεις 
ἀναβαθμοὺς τῆς μετάνοιας, ἀνάλογο πρὸς τὴ βαρύτητα τοῦ κανονικοῦ παρα-
πτώματος. Ἀπὸ τὸν βαρύτερο πρὸς τὸν ἐλαφρύτερο προβλεπόμενο ἀναβαθμό, 
οἱ ἀναβαθμοὶ τῆς μετάνοιας εἶναι οἱ ἑξῆς: πρόσκλαυση, ἀκρόαση, ὑπόπτωση, 
σύσταση. γ. Εἶναι ὁ πιστὸς λαϊκὸς ποὺ ἐπιθυμεῖ νὰ χειροτονηθεῖ, ἀλλὰ ὁ 
οἰκεῖος ἐπίσκοπος διατηρεῖ ἐπιφυλάξεις γιὰ τὴν ἀξιοσύνη του καὶ τὴν εἰσδοχή 
του στὶς τάξεις τοῦ κλήρου. 

Δεκτός: Ὁ κανονικὸς αὐτὸς ὅρος δηλώνει αὐτὸν ποὺ δὲν εἶναι πλέον 
ἄδεκτος, τὸν πιστὸ δηλαδὴ ἐκεῖνον ποὺ διῆλθε τὸ προσδιορισμένο γιὰ τὴν 
περίπτωσή του ἐπιβληθὲν κανονικὸ ἐπιτίμιο καὶ ἀποτελεῖ ἐκ νέου μέλος τοῦ 
Ἐκκλησιακοῦ Σώματος συμμετέχοντας εὐχαριστιακὰ στὴ θεία κοινωνία.

Ἀγγ. Τόκα



181181

SUMMARY

Canon 12/Apostolic: “unaccepted” or “accepted”?
a philological-canonical interpretative attempt

By Angeliki G. Toka, ΜSc
Aristotle University of Thessaloniki

The text of Apostolic Canon 12 is transmitted in the printed tradition 
with two variant readings of a single word. The word in question is either 
ἄδεκτος (unaccepted, not to be received) or, according to others, δεκτός 
(accepted, to be received). The two words, ἄδεκτος and δεκτός, as they 
constitute a pair of antonyms, cannot simultaneously retain validity within 
the text, since their meaning –considered within the framework of the 
canon– necessitates the acceptance of only one of the two alternatives, 
either that bearing the positive or that bearing the negative sign. Moreover, 
it is evident, in correlation with Apostolic Canon 13, that the term ἄδεκτος 
designates a state qualitatively distinct from that of the “excommunicated”. 
The excommunicated person is, by definition, ἄδεκτος; the ἄδεκτος, 
however, may or may not be excommunicated.

The ἄδεκτος is one who is not received, either because he is excom-
municated, or because he is in one of the four “stages of repentance”, 
or because the local bishop entertains certain reservations concerning his 
person. Conceptually, the excommunicated person falls within the broader 
category of the ἄδεκτος, constituting a specific hyponym of the super-
ordinate term (or hypernym) ἄδεκτος. This hierarchical relationship 
underscores the semantic distinction between a general state of non-
acceptance and a specific canonical epitimion.

Conversely, δεκτός, in canonical terminology, denotes one who is no 
longer ἄδεκτος; that is, the faithful who has completed the prescribed 
canonical penance imposed in his case and has once again become a member 
of the Ecclesial Body, participating eucharistically in Holy Communion.

In conclusion, we consider it most probable that the original text 
contained the term δεκτός, notwithstanding the fact that the majority of 
editors concur in accepting the reading ἄδεκτος.

ΚΑΝΌΝΑΣ 12/ΑΠΟΣΤΟΛΙΚΌΣ: «ΑΔΕΚΤΟΣ» Ἤ «ΔΕΚΤΌΣ»;


