
ΘΕΟΛΟΓΙΑ 96, 2 (2025)

Ἡ καθαρότητα τοῦ νοὸς ὡς προϋπόθεση τῆς θέωσης
Συμβολὴ στὴ χριστιανικὴ ἀνθρωπολογία καὶ ἠθικὴ

Δέσποινας Ἰωάννου-Βασιλείου*

α. Ἡ ἀπρόσκοπτη θέα τοῦ Θεοῦ 
ὡς ἔκφραση τοῦ ἀρχαίου κάλλους τοῦ ἀνθρώπου

Ὁ Θεὸς τὴν ἕκτη ἡμέρα θέλησε ἐλεύθερα καὶ μὲ ἀπόλυτη ἀγάπη νὰ 
φτιάξει τὸ τελειότερο δημιούργημά του. Ὁ ἄνθρωπος χαρακτηρίστηκε 
ὡς τὸ πολυπλοκώτερο ὂν γιατὶ ἀλληλοπεριχωρεῖται ἐντὸς τῆς ὕλης 
του ἡ ἐμφυσημένη πνοὴ1 τοῦ Θεοῦ, ἡ ὁποία ὀνομάζεται ψυχή. Ἐντὸς 
τῆς ψυχῆς ἐντοπίζονται οἱ δυνάμεις της2, οἱ ὁποῖες εἶναι ὁ νοῦς3, ἡ 
λογική, τὸ συναίσθημα, ἡ βούληση. Ἡ δραστηριότητα τῆς νόησης δὲν 
πρέπει νὰ περιορίζεται οὔτε στὴν αἴσθηση οὔτε στὴ λογική, καθὼς ἡ 
νόηση ὑπερβαίνει κατὰ πολὺ τὴ λογική. Ὁ νοῦς δίνει τὴ δυνατότητα τῆς 
γνώσεως τοῦ Θεοῦ καὶ ἐπιτυγχάνεται ἡ θεία ἐνατένιση4. Ὁ δημιουργὸς 
Θεὸς παίρνει τὴν ἄψυχη ὕλη καὶ τῆς δίνει ζωὴ μὲ τὴν προοπτικὴ 
τῆς αἰωνιότητας. Ἔτσι ἀποκαλύπτεται ἔμπρακτα τὸ Θεῖο κάλλος 
καὶ ἡ ἀγάπη τοῦ Θεοῦ στὰ δημιουργήματά του. Κανένα ἀγαθὸ δὲν 
ἐστερεῖτο καὶ τίποτε δὲν ἐγκλώβιζε τὸν προπτωτικὸ ἄνθρωπο μέσα 
στὸν Παράδεισο. Ὁ Δημιουργὸς προσέφερε πλουσιοπάροχα τὸ θεῖο 
φῶς Του. Ὁ ἄνθρωπος ζοῦσε μέσα ἀπὸ τὴν προοπτικὴ τῆς θέας τοῦ 

* Ἡ Δέσποινα Ἰωάννου-Βασιλείου εἶναι διδάκτωρ Θεολογίας τοῦ Πανεπιστημίου 
Λευκωσίας (UNIC).
1.  Γεν. 2, 7: «καὶ ἔπλασεν ὁ Θεὸς τὸν ἄνθρωπον, χοῦν ἀπὸ τῆς γῆς, καὶ ἐνεφύσησεν 
εἰς τὸ πρόσωπον αὐτοῦ πνοὴν ζωῆς, καὶ ἐγένετο ὁ ἄνθρωπος εἰς ψυχὴν ζῶσαν».
2. A. Chouliaras, The Anthropology of St Gregory Palamas: The Image of God, the Spiritual 
Senses, and the Human Body, Brepols, Turnhout 2020, σσ. 22-25. Πρβλ. Y. Veresh, “The 
Anthropology of the Heart in the Spiritual Tradition of the Christian East”, E-Theologos 3, 
2 (2012), σ. 229.
3. A. Chouliaras, ὅ.π., σ. 25.
4. A. Chouliaras, ὅ.π., σ. 26. Πρβλ. Y. Veresh, “The Anthropology…”, ὅ.π., σσ. 233-234.

219-254



Θεολογία 2/2025

220220

Θεοῦ. Τὸ σῶμα ἦταν διάφανο καὶ ἡ ψυχὴ καθαρή. Δὲν αἰσθανόταν τὴ 
γυμνότητά του, γιατὶ τὸ σῶμα του ἦταν δημιουργημένο καλὸ λίαν, ὁ δὲ 
νοῦς του ἦταν φωτεινὸς καὶ προσηλωμένος στὴ δοξολογία τοῦ Θεοῦ.

Ὁ ἅγιος Γρηγόριος Παλαμᾶς ὁρίζει ὡς ἑξῆς τὸν ἄνθρωπο: «Μὴ 
ἂν ψυχὴν μόνην, μήτε σῶμα μόνον λέγεσθαι ἄνθρωπον, ἀλλὰ τὸ 
συναμφότερον»5. Στὸ Παλαμικὸ χωρίο ἡ ψυχὴ καὶ τὸ σῶμα εἶναι 
δύο διαφορετικὰ συστατικὰ στοιχεῖα τοῦ ἀνθρώπου, ἀλλὰ δὲν εἶναι 
ἀνταγωνιστικά, ἀσυμβίβαστα ἢ ἀσύμπτωτα. Ἡ αὐτονόμηση καὶ ἡ 
ἀπομόνωση τῶν ψυχοσωματικῶν δεδομένων θὰ ἀλλοίωναν τὸν ἄνθρω-
πο. Ἀντίθετα, προβάλλεται ἡ ὕπαρξη καὶ συγχρόνως ἡ συνύπαρξη 
τῶν δύο διαφορετικῶν μορίων τῆς ἀνθρωπίνης ὑπάρξεως. Ἡ διαφορὰ 
δὲν σημαίνει ἀντίθεση· ἡ διάκριση δὲν ταυτίζεται μὲ τὴ διαίρεση, ἡ 
διαστολὴ δὲν ὑπονοεῖ διάσπαση. Ἡ ψυχὴ καὶ τὸ σῶμα ἀποτελοῦνται 
ἀπὸ δύο ποικίλες ὄψεις: τὴν ὑλικὴ καὶ τὴν ἄυλη, τὴν ἐνσώματη καὶ τὴν 
ἀσώματη, τὴν ἔνσαρκη καὶ τὴν ἄσαρκη, τὴν ὁρατὴ καὶ τὴν ἀόρατη, τὴν 
ἁπτὴ καὶ τὴν ἀναφῆ ὄψη. 

Ἡ ψυχὴ δὲν εἶναι μόνον τὸ ἔσωθεν τοῦ ἀνθρώπου, ἀλλὰ εἶναι εἰκόνα 
τοῦ Θεοῦ, ὅταν ἐμφανίζεται ὡς ἑνιαία ψυχοσωματικὴ ὁλότητα. Αὐτὴ 
εἶναι μιὰ ὀντότητα πολυδύναμη, ἡ ὁποία χρησιμοποιεῖ ὡς ὄργανο τὸ 
σῶμα ποὺ δημιουργήθηκε μαζί της: «Τὸ σῶμα ὑπάρχει ὡς ἡ φυσικὴ 
καὶ αἰσθητὴ παρουσία τῆς ψυχῆς, ποὺ εἶναι ἄρρηκτα συνυφασμένη 
μὲ τὴν πνευματικὴ ὑπόσταση. Ἡ ψυχὴ δὲν ὑπάρχει χωρὶς τὸ σῶμα, 
ἐνῶ τὸ σῶμα χωρὶς τὴν ψυχὴ εἶναι νεκρό»6. Σύμφωνα καὶ μὲ τὸν 
ἅγιο Ἐπιφάνιο, τό «κατ’ εἰκόνα» «πληροῦται» κατὰ τὸ σῶμα7, ἀφοῦ 
«πᾶς ἄνθρωπος σαφῶς κατ’ εἰκόνα»8. Καὶ ἐνῶ προέχει ἡ ψυχή, ἡ 
ὁποία συνέχει τὸ σῶμα, τελικὰ ἡ ἀνθρώπινη ὕπαρξη δὲν εἶναι νοητὴ 
χωρὶς τὴν παρουσία τοῦ σώματος. Ὁ ἅγιος Γρηγόριος ὁ Παλαμᾶς 

5. Γρηγορίου Παλαμᾶ, Τίνας ἂν εἴποι λόγους σῶμα κατὰ ψυχῆς δικαζόμενον μετ’ 
αὐτῆς ἐν δικασταῖς, PG 150, 1361C. Πρβλ. Γρηγορίου Νύσσης, Περὶ κατασκευῆς τοῦ 
ἀνθρώπου, PG 44, 236B: «Ὡς μήτε ψυχὴν πρὸ τοῦ σώματος, μήτε χωρὶς ψυχῆς τὸ 
σῶμα ἀληθὲς εἶναι λέγειν, ἀλλὰ μίαν ἀμφοτέρων ἀρχήν».
6. Ἀ. Κεσελόπουλος, Ἐκ τοῦ θανάτου εἰς τὴν ζωήν: Θεολογικὴ προσέγγιση στὶς 
προκλήσεις τῆς βιοηθικῆς, ἐκδ. Π. Πουρναρᾶ, Θεσσαλονίκη 2003, σσ. 107-108.
7. Ν. Νικολαΐδης, Θέματα Πατερικῆς Θεολογίας, Θεσσαλονίκη 2009, σ. 223.
8. Ἐπιφανίου Κύπρου, Κατὰ αἱρέσεων ὀγδοήκοντα τὸ ἐπικληθὲν Πανάριος εἴτ’ οὖν 
Κιβώτιος, PG 42, 341C.

Δ. Ἰωάννου-Βασιλείου



221221

διευκρινίζει ὅτι τὸ σῶμα καὶ ἡ ψυχή «συνεκτίσθησαν», ἄρα τό «κατ’ 
εἰκόνα» ἀντανακλᾶται καὶ στὸ σῶμα, ἀφοῦ αὐτὸ ἀποτελεῖ τὸ ὄργανο 
τῆς ψυχῆς9. Τὸ σῶμα εἶναι τὸ μέσο μὲ τὸ ὁποῖο ἐκφράζονται οἱ λογικὲς 
καὶ συναισθηματικὲς λειτουργίες τοῦ νοῦ, τοῦ πνευματικοῦ κόσμου 
τοῦ ἀνθρώπου. Ὅπως διατυπώνει ὁ Παῦλος Εὐδοκίμωφ, ἐδῶ ἔγκειται 
καὶ τὸ κάλλος: «Μέσα ἀπὸ τὸ κέλυφος τοῦ κόσμου νὰ μπορεῖς νὰ 
θεωρεῖς τὴν εἰκόνα τῆς σοφίας τοῦ Θεοῦ»10. Ὁ ἄνθρωπος λοιπὸν δίκαια 
θεωρεῖται ψυχοσωματικὴ ὀντότητα.

Ὁ ἅγιος Διονύσιος Ἀρεοπαγίτης ἀποδίδει στήν «ὑπερούσιον θε-
αρχίαν» ὄχι μόνο «τὰς τῶν ὄντων οὐσίας ὑποστήσασα πρὸς τὸ εἶναι 
παρήγαγεν»11, ἀλλὰ καί «τῆς τῶν πάντων αἰτίας καὶ ὑπὲρ πάντα ἀγα-
θότητος ἴδιον τὸ πρὸς κοινωνίαν ἑαυτῆς τὰ ὄντα καλεῖν, ὡς ἑκάστῳ 
τῶν ὄντων ὥρισται πρὸς τῆς οἰκείας ἀναλογίας»12. Ἀναφέρεται δὲ 
καὶ στὴ μετοχὴ τῶν ὄντων στὴν πρόνοια τοῦ Θεοῦ, ἀναλόγως τῆς 
ἱκανότητας καὶ δυνατότητας τοῦ καθενός. Ὅλα τα ὄντα, ἔμψυχα καὶ 
ἄψυχα, μετέχουν «τῆς ὑπερουσίου καὶ παναιτίου θεότητος». Οἱ ζων-
τανοὶ ὀργανισμοὶ μετέχουν καί «τῆς ζωοποιοῦ δυνάμεως», ἐνῶ τὰ 
λογικὰ ὄντα, δηλαδὴ ὁ ἄνθρωπος, μετέχει καὶ στόν «λόγον καί [τόν] 
νοῦν αὐτοτελοῦς καὶ προτελείου σοφίας», ἤτοι μετέχει τῆς λογοποιοῦ 
ἐνεργείας13 τοῦ Θεοῦ.

9. Ν. Νικολαΐδης, «Ἀνθρωπολογία τῶν Πατέρων», Μεγάλη Ὀρθόδοξη Χριστιανικὴ 
Ἐγκυκλοπαίδεια, τόμ. 2, Ἀθήνα χ.χ., σ. 496.
10. Π. Εὐδοκίμωφ, Ἡ Ὀρθοδοξία, μετάφρ. Ἀ. Μουρτζόπουλος, ἐκδ. Ρηγοπούλου, 
Θεσσαλονίκη 1972, σ. 116.
11. Διονυσίου Ἀρεοπαγίτου, Περὶ τῆς Οὐρανίας Ἱεραρχίας, PG 3, 177.
12. Διονυσίου Ἀρεοπαγίτου, ὅ.π.
13. Διονυσίου Ἀρεοπαγίτου, ὅ.π.,: «Πάντα μὲν οὖν τὰ ὄντα μετέχει προνοίας ἐκ 
τῆς ὑπερουσίου καὶ παναιτίου θεότητος ἐκβλυζομένης· οὐ γὰρ ἂν ἦν, εἰ μὴ τῆς τῶν 
ὄντων οὐσίας καὶ ἀρχῆς μετειλήφει. Τὰ μὲν οὖν ἄζωα πάντα τῷ εἶναι αὐτῆς μετέχει 
(τὸ γὰρ εἶναι πάντων ἐστὶν ἡ ὑπὲρ τὸ εἶναι θεότης), τὰ δὲ ζῶντα τῆς αὐτῆς ὑπὲρ 
πᾶσαν ζωὴν ζωοποιοῦ δυνάμεως, τὰ δὲ λογικὰ καὶ νοερὰ τῆς αὐτῆς ὑπὲρ πάντα καὶ 
λόγον καὶ νοῦν αὐτοτελοῦς καὶ προτελείου σοφίας. Δῆλον δέ, ὅτι περὶ αὐτὴν ἐκεῖναι 
τῶν οὐσιῶν εἰσιν ὅσαι πολλαχῶς αὐτῆς μετειλήφασιν».

Η ΚΑΘΑΡΌΤΗΤΑ ΤΟΥ ΝΟΟΣ ΩΣ ΠΡΟΫΠΌΘΕΣΗ ΤΗΣ ΘΈΩΣΗΣ



Θεολογία 2/2025

222222

Ἡ «ζῶσα ψυχή»14, τὴν ὁποίαν ἐνεφύσησε ὁ Θεὸς στὸν ἄνθρωπο, εἶναι 
σύμφωνα μὲ τὸν Γρηγόριο Παλαμᾶ, ἀείζωη, ἀθάνατη, λογικὴ ἀλλὰ καὶ 
προικισμένη μὲ τὴ θεία Χάριν. Ὁ ἄνθρωπος ἔλαβε συγχρόνως καὶ τὴ 
ζωὴ καὶ τὴν ψυχὴ καὶ τὴν ἄκτιστη χάρη τοῦ Θεοῦ, ἡ ὁποία παρέχει 
τὴ δυνατότητα τῆς θεοπτίας. Αὐτὰ τὰ χαρίσματα τοῦ «κατ’ εἰκόνα», 
ποὺ περιλαμβάνουν τὸν νοῦ, τὸ θέλημα, τὴ συνείδηση, τὴ λογική, τὴν 
ἐλευθερία, τὴ δημιουργικότητα15, τὴν ἀγάπη, τὴν κοινωνικότητα καὶ τὴν 
ὑπευθυνότητα, δὲν εἶναι αὐτόνομα ἀλλὰ ἀποτελοῦν βασικὰ μεγέθη τοῦ 
ἀνθρώπου16. Τὸ νοερὸ καὶ τὸ αὐτεξούσιο δείχνει τό «κατ’ εἰκόνα», ἐνῶ 
ἡ ὁμοιότητα στὴν ἀρετὴ δείχνει τό «καθ’ ὁμοίωσιν»17. Ὁ ἅγιος Συμεὼν 
ὁ νέος Θεολόγος διευκρινίζει ὅτι ὁ ἄνθρωπος μὲ τό «κατ’ εἰκόνα» 
ἔχει τὴ δυνατότητα νὰ κυβερνᾶ τὰ ἐπίγεια, νὰ βασιλεύει στὰ πάθη, νὰ 
ὑποτάσσει τοὺς δαίμονες 18. Μὲ τό «κατ’ εικόνα» ἔχει τὴ δυνατότητα νὰ 
ἀποκτήσει τό «καθ’ ομοίωσιν», δηλαδὴ νὰ θεοποιηθεῖ. 

14. Γρηγορίου Παλαμᾶ, Συγγράμματα, τόμ. Α΄: Λόγοι ἀποδεικτικοί, Ἀντεπίγραφαι, 
ἐπιστολαὶ πρὸς Βαρλαὰμ καὶ Ἀκίνδυνον, Ὑπὲρ τῶν ἱερῶς ἡσυχαζόντων, Π. Χρήστου 
(ἐπιμ.), Θεσσαλονίκη 1988, σ. 85: «Τί δὲ ἐνεφύσησε; Πνοὴν ζωῆς. Τί ἐστι πνοὴν ζωῆς; 
Ψυχὴν ζῶσαν. Διδασκέτω σε ὁ Παῦλος “ἐγένετο ὁ πρῶτος ἄνθρωπος εἰς ψυχὴν 
ζῶσαν” (Α΄ Κορ. 15, 45). Τί δὲ ἐστι ζῶσαν; Ἀείζωον, ἀθάνατον, ταὐτὸν δ᾽ εἰπεῖν 
λογικήν· ἡ γὰρ ἀθάνατος λογική· καὶ οὐ τοῦτο μόνον, ἀλλὰ καὶ κεχαριτωμένην θείως. 
Τοιαύτη γὰρ ἡ ὄντως ζῶσα ψυχή. Τοῦτο δὲ τῷ κατ᾽ εἰκόνα ταὐτόν, εἰ δὲ βούλει καὶ 
καθ᾽ ὁμοίωσιν».
15. Ν. Ματσούκας, Τὸ πρόβλημα τοῦ κακοῦ. Δοκίμιον Πατερικῆς Θεολογίας, Θεσσα-
λονίκη 1962, σσ. 62-63: «Ὅταν ὁ ἄνθρωπος ἀνέρχεται δημιουργικὰ μιμεῖται τὸ 
δημιουργό του, ὁ ὁποῖος τὸν ἔφερε στὴν ὕπαρξη ἀπὸ τὸ μηδέν. Ἄλλωστε ὁ ἄνθρωπος, 
ὡς κατ᾽ εἰκόνα καὶ καθ᾽ ὁμοίωσιν δημιούργημα τοῦ Θεοῦ, ἔχει μοναδικὸ καὶ ὕψιστο 
προνόμιο, συνάμα ὅμως καὶ ὀδυνηρό, νὰ εἶναι συνδημιουργός. Κατὰ μίμηση γίνεται 
θεός, δὲν εἶναι ὅμως Θεός».
16. Ν. Νικολαΐδης, Γιατί ὁ Θάνατος; Καὶ πέραν τοῦ τάφου;, ἐκδ. Ὀρθόδοξος 
Χριστιανικὴ Ἀδελφότης «Λυδία», Θεσσαλονίκη 2016, σ. 86.
17. Ἰωάννου Δαμασκηνοῦ, Ἔκδοσις ἀκριβὴς τῆς ὀρθοδόξου πίστεως, PG 94, 920Β: 
«Τὸ μὲν γὰρ κατ᾿ εἰκόνα τὸ νοερὸν δηλοῖ καὶ αὐτεξούσιον, τὸ δὲ καθ᾿ ὁμοίωσιν τὴν 
τῆς ἀρετῆς κατὰ τὸ δυνατὸν ὁμοίωσιν».
18. Συμεὼν Νέου Θεολόγου, Ὕμνοι ΙΙ, Ὕμνος 33΄, Περὶ θεολογίας, SC 174, 18-25, σ. 
414: «... ὅν [«κόσμον», ἀλλὰ ἐννοεῖ τὸν ἄνθρωπο] αὐτὸς πεποίηκεν ἄνθρωπον κατ᾿ 
εἰκόνα αὐτοῦ καὶ καθ᾿ ὁμοίωσιν, κόσμον ἡμεῖς καλοῦμεν, ὅτι κοσμεῖται ἀρεταῖς, 
ἄρχει τῶν ἐπιγείων, καθὼς ἐκεῖνος τοῦ παντὸς ἔχει τὴν ἐξουσίαν, καὶ βασιλεύει 
τῶν παθῶν τοῦτο τὸ κατ᾿ εἰκόνα καὶ ὑποτάσσει δαίμονας δημιουργοὺς κακίας, 
καταπατεῖ τὸν δράκοντα, τὸν ἀρχαῖον, τὸν μέγαν, ὥσπερ στρουθίον εὐτελές». 

Δ. Ἰωάννου-Βασιλείου



223223

Ἡ ψυχή, κατὰ τὸν ἅγιο Ἰωάννη τὸν Δαμασκηνό, «ἐστὶν οὐσία ζῶσα, 
ἁπλῆ, ἀσώματος κατ᾿ οἰκείαν φύσιν ἀόρατος, λογική τε καὶ νοερά, 
ἀσχημάτιστος»19. Ἡ φύση της εἶναι ἀόρατη μὲ τὰ μάτια τοῦ σώματος· 
κατοικεῖ σὲ ὀργανικὸ σῶμα καὶ τοῦ παρέχει ζωή, ἀνάπτυξη, ἀντίληψη 
καὶ γέννηση: «Σωματικοῖς ὀφθαλμοῖς ὀργανικῷ κεχρημένη σώματι καὶ 
τούτῳ ζωῆς, αὐξήσεώς τε καὶ αἰσθήσεως καὶ γεννήσεως παρεκτική»20. 
Δὲν ἔχει τὸν νοῦ σὰν κάτι διαφορετικὸ ἀπὸ τὸν ἑαυτό της, ἀλλὰ σὰν τὸ 
πιὸ καθαρὸ στοιχεῖο της, διότι, ὅπως εἶναι ὁ ὀφθαλμὸς γιὰ τὸ σῶμα, 
ἔτσι εἶναι καὶ ὁ νοῦς21 γιὰ τὴν ψυχή: «Οὐχ ἕτερον ἔχουσα παρ᾿ ἑαυτὴν 
τὸν νοῦν, ἀλλὰ μέρος αὐτῆς τὸ καθαρώτατον· ὥσπερ γὰρ ὀφθαλμὸς 
ἐν σώματι, οὕτως ἐν ψυχῇ νοῦς»22. Ὑπάρχει ὅμως ἀβυσσαλέο χάσμα 
ἀνάμεσα στὸ ἀρχέτυπο, τὸν Θεό, καὶ στὴν εἰκόνα του, τὸν ἄνθρωπο 23. Ἡ 
ψυχή, ἂν καὶ εἶναι αὐτεξούσια, ἔχει θέληση καὶ ἐνέργεια, μεταβάλλεται 
σύμφωνα μὲ τὴ θέλησή της, διότι εἶναι κτιστή 24.

Ἡ Μακρίνα στὴ συνομιλία της μὲ τὸν ἀδελφό της ἅγιο Γρηγόριο 
Νύσσης διευκρινίζει ὅτι ὁ νοῦς δημιουργήθηκε ἀπὸ τὸν Θεὸ κατ’ εἰκόνα 
του καὶ ἔχει ὁμοιότητα σὲ ὅλα μὲ τὸ ἀρχέτυπο. Ὅμως στὴ φύση του ὁ 
νοῦς εἶναι κάτι πολὺ διαφορετικὸ ἀπὸ τὸ ἀρχέτυπό του: «Τὸ γὰρ κατ᾿ 
εἰκόνα γενόμενον διὰ πάντων ἔχει πάντως τὴν πρὸς τὸ ἀρχέτυπον 
ὁμοιότητα, νοερὰν τοῦ νοεροῦ, καὶ τοῦ ἀσωμάτου ἀσώματον, ὄγκου τε 
παντὸς ἀπηλλαγμένον ὥσπερ ἐκεῖνο»25. Ὁ ὅσιος Μακάριος ὁ Αἰγύπτιος 
ἀποσαφηνίζει ὅτι ἡ ψυχὴ εἶναι «κτίσμα τι νοερὸν καὶ ὡραῖον καὶ μέγα 
καὶ θαυμαστὸν καὶ καλόν, ὁμοίωμα καὶ εἰκὼν Θεοῦ»26. Δὲν ταυτίζεται 
βεβαίως ἡ ψυχὴ μὲ τὸν Θεό: «Οὔτε φύσεως τῆς Θεότητός ἐστιν ἡ 

19. Ἰωάννου Δαμασκηνοῦ, Ἔκδοσις ἀκριβὴς τῆς ὀρθοδόξου πίστεως, PG 94, 924Β.
20. Ἰωάννου Δαμασκηνοῦ, ὅ.π.
21. Γρηγορίου Θεολόγου, Λόγος ΛΒ΄, Περὶ τῆς ἐν διαλέξεσιν εὐταξίας καὶ ὅτι οὐ 
παντὸς ἀνθρώπου, οὔτε παντὸς καιροῦ τὸ περὶ Θεοῦ διαλέγεσθαι, PG 36, 185C: «... 
νοῦς δὲ τοῖς πᾶσιν ἡγεμών».
22. Ἰωάννου Δαμασκηνοῦ, Ἔκδοσις ἀκριβὴς τῆς ὀρθοδόξου πίστεως, PG 9 94, 924Β.
23. Ν. Νικολαΐδης, Θέματα Πατερικῆς Θεολογίας, ὅ.π., σ. 231.
24. Ἰωάννου Δαμασκηνοῦ,Ἔκδοσις ἀκριβὴς τῆς ὀρθοδόξου πίστεως, PG 94, 924Β: 
«αὐτεξούσιος, θελητική τε καὶ ἐνεργητική, τρεπτή, ἤτοι ἐθελότρεπτος, ὅτι καὶ κτιστή».
25. Γρηγορίου Νύσσης, Περὶ ψυχῆς καὶ Ἀναστάσεως ὁ Λόγος ὁ λεγόμενος τὰ 
Μακρίνια, PG 46, 41C.
26. Μακαρίου Αἰγυπτίου,Ὁμιλίαι πνευματικαί, PG 34, 457Β.

Η ΚΑΘΑΡΌΤΗΤΑ ΤΟΥ ΝΟΟΣ ΩΣ ΠΡΟΫΠΌΘΕΣΗ ΤΗΣ ΘΈΩΣΗΣ



Θεολογία 2/2025

224224

ψυχὴ οὔτε φύσεως τοῦ σκότους τῆς πονηρίας»27. Συνεπῶς, τὸ κτιστὸ 
ἐξαρτᾶται ἀπὸ τὶς ἐνέργειες τοῦ ἀκτίστου Θεοῦ ὡς πρὸς τό «εἶναι»28.

Τὴ σχετικὴ αὐτὴ ὁμοιότητα ἀνάμεσα στὸν Τριαδικὸ Θεὸ καὶ τό «κατ’ 
εἰκόνα» ἑρμηνεύει ὁ ἅγιος Ἰωάννης ὁ Δαμασκηνὸς ὡς ἑξῆς: «Ὥσπερ 
γὰρ νοῦς ὁ Πατὴρ καὶ λόγος ὁ Υἱὸς καὶ Πνεῦμα τὸ ἅγιον εἷς Θεός, 
οὕτω καὶ νοῦς καὶ λόγος καὶ πνεῦμα εἷς ἄνθρωπος»29. Ὅπως δηλαδὴ 
ὁ Θεὸς εἶναι ἕνας καὶ Τριαδικός, Νοῦς, Λόγος καὶ Πνεῦμα, ἔτσι καὶ ὁ 
ἄνθρωπος, ποὺ εἶναι δημιουργημένος «κατ’ εἰκόνα» τοῦ Τριαδικοῦ 
Θεοῦ, ἐμφανίζει ἑνότητα νοῦ, λόγου καὶ πνεύματος. Ἀπὸ τὸν νοῦ τοῦ 
ἀνθρώπου γεννᾶται ὁ λόγος καὶ προβάλλεται τὸ πνεῦμα, ὅπως ἀπὸ τὸν 
Πατέρα γεννᾶται ὁ Υἱὸς καὶ ἐκπορεύεται τὸ Ἅγιο Πνεῦμα30. Ὁ Θεὸς 
μετέφερε ἐπακριβῶς τὸ ἀρχέτυπο κάλλος στὸ ὁμοίωμά του31 καὶ ἔδωσε 
τὶς προδιαγραφὲς ὥστε ὁ ἄνθρωπος, ἀξιοποιώντας τὴν ἐλευθερία του, 
νὰ συμβάλλει στὴν τελειότητά του. 

Τὸ κάλλος τοῦ ἀνθρώπου ἐναπέκειτο στὸ γεγονὸς ὅτι οἱ πρωτόπλαστοι 
ἐπικοινωνοῦσαν ὄχι μόνο μεταξύ τους, ἀλλά, ἐπειδὴ εἶχαν καθαρότητα 
τοῦ νοῦ καὶ ἦταν «ὑπεράνω ... τῶν αἰσθητῶν»32, ἔβλεπαν τὴν εἰκόνα 
τοῦ Πατρός, δηλαδὴ τὸν Θεὸν Λόγον ἀπὸ τὸν ὁποῖο εἶχε δημιουργηθεῖ 
ἡ εἰκόνα τοῦ ἀνθρώπου: «Οὐδὲν γὰρ ἔχων ἐμπόδιον εἰς τὴν περὶ τοῦ 
Θείου γνῶσιν, θεωρεῖ μὲν ἀεὶ διὰ τῆς αὐτοῦ καθαρότητος τὴν τοῦ 
Πατρὸς εἰκόνα, τὸν Θεὸν Λόγον, οὗ καὶ κατ᾽ εἰκόνα γέγονεν»33. Ὁ Μ. 
Βασίλειος ἀναφέρει γιὰ τὸν ἄνθρωπο: «Οὔτε οὖν ἐκ φύσεως ἔπρεπεν 
αὐτῷ ἔχειν τὰ σκεπάσματα, οὔτε ἐκ τέχνης· ἀλλ᾽ ἕτερα ἦν ηὐτρεπισμένα, 
ἐπιδειξαμένῳ τὴν ἀρετήν, τὰ ἐκ τῆς τοῦ Θεοῦ χάριτος ἐπανθεῖν τῷ 
ἀνθρώπῳ, καὶ περιαστράπτειν μέλλοντα φωτειναῖς τισι περιβολαῖς, 
ὁποῖαι αἱ τῶν ἀγγέλων, ὑπὲρ τὴν τῶν ἀνθέων ποικιλίαν, ὑπὲρ τὴν τῶν 
ἀστέρων φαιδρότητα καὶ στιλβότητα· διὰ τοῦτο οὖν οὐκ εὐθὺς αὐτῷ 

27. Μακαρίου Αἰγυπτίου, ὅ.π
28. Ν. Νικολαΐδης, Θέματα Πατερικῆς Θεολογίας, ὅ.π., σ. 237.
29. Ἰωάννου Δαμασκηνοῦ, Λόγος Γ΄, Ἀπολογητικὸς πρὸς τοὺς διαβάλλοντας τὰς 
ἁγίας εἰκόνας, PG 94, 1340D. 
30. Γ. Ἰω. Μαντζαρίδης, Παλαμικά - Ὁ Ἅγιος Γρηγόριος ὁ Παλαμᾶς ὡς διδάσκαλος 
τῆς Ὀρθοδοξίας, ἐκδ. Π. Πουρναρᾶ, Θεσσαλονίκη 21983, σ. 157.
31. Δ. Ἰω. Τσελεγγίδης, Εἰκονολογικὲς Μελέτες, ἐκδ. Ἱ. Μ. Κοιμήσεως τῆς Θεοτόκου, 
Μάκρη Ἀλεξανδρουπόλεως – Θεσσαλονίκη 2003, σ. 78.
32. Μ. Ἀθανασίου, Λόγος κατὰ Ἑλλήνων, PG 25, 8A.
33. Μ. Ἀθανασίου, ὅ.π., PG 25, 5D-8A

Δ. Ἰωάννου-Βασιλείου



225225

τὰ ἐνδύματα, ἐπειδὴ ἆθλα ἦν ἀρετῆς ἀποκείμενα τῷ ἀνθρώπῳ, εἰς ἃ 
φθάσαι ὑπὸ τῆς ἐπηρείας τοῦ διαβόλου οὐκ ἐπετράπη»34. Ἔτσι, ὅλη 
ἡ ζωὴ τῶν πρωτοπλάστων ἀντανακλοῦσε τὸ κάλλος τῶν ἀρετῶν καὶ τὴν 
εἰκόνα ὡραιότητας τοῦ Τριαδικοῦ Θεοῦ.

Ὁ ἄνθρωπος κατοικοῦσε μὲ τὸ σῶμα στὸν θεϊκὸ καὶ πανέμορφο τόπο, 
ἐνῶ μὲ τὴν ψυχὴ ζοῦσε σὲ ἀκόμη ἀνώτερο, ἀσύγκριτο χῶρο, ἔχοντας ὡς 
ἔνοικο τῆς κατοικίας του καὶ ὡς ἔνδοξο ἔνδυμα τὸν ἴδιο τὸν Θεό· ἦταν 
ἐνδεδυμένος μὲ τὴ χάρη του καὶ ἀπολάμβανε τὸν μοναδικὸ γλυκύτατο 
καρπό, τὴ θεωρία τοῦ προσώπου του, ἡ ὁποία τὸν ἔτρεφε ὡς ἄλλον 
ἄγγελο35. Συνεπικουρώντας ὁ Κύριλλος Ἀλεξανδρείας, ἐξηγεῖ ὅτι ὁ 
ἄνθρωπος «πεποίητο ἐπὶ ἀφθαρσίᾳ καὶ ζωῇ, ἦν δὲ αὐτῷ καὶ ὁ ἁγιοπρεπὴς 
ἐν τῷ παραδείσῳ τῆς τρυφῆς, ὅλος ἦν καὶ διὰ παντὸς ἐν θεοπτίαις 
ὁ νοῦς, ἐν εὐδείᾳ δὲ καὶ γαλήνῃ τὸ σῶμα, κατηρεμούσης ἁπάσης 
αἰσχρᾶς ἡδονῆς· οὐ γὰρ ἦν ἐκτόπων κινημάτων θόρυβος ἐν αὐτῷ»36. 
Μὲ αὐτὸ τὸν τρόπο ὁ ἄνθρωπος ζοῦσε μιὰ ἄφθαρτη ψυχοσωματικὴ ζωὴ 
καὶ τρεφόταν μὲ τοὺς αἰώνιους καρπούς: «Ἔπρεπε καὶ τοῖς ἀφθάρτοις 
αὐτῶν σώμασιν ἄφθαρτον καὶ τὴν τροφὴν ἐπιχορηγεῖσθαι. ὅθεν καὶ 
ἄμοχθος ἦν αὐτῶν ἡ διαγωγὴ καὶ ἀκάματος ἡ ζωή»37.

Ὁ ἅγιος Ἀθανάσιος περιγράφει τὰ ἑπόμενα χαρακτηριστικὰ γιὰ τὸν 
ἄνθρωπο μέσα στὸν Παράδεισο: «Κατὰ τὴν ἀρχὴν ἀνεπαισχύντῳ 
παῤῥησίᾳ τὸν νοῦν ἐσχηκέναι πρὸς τὸν Θεὸν καὶ συνδιαιτᾶσθαι τοῖς 
ἁγίοις ἐν τῇ τῶν νοητῶν θεωρίᾳ, ἣν εἶχεν ἐν ἐκείνῳ τῷ τόπῳ, ὃν 
καὶ ὁ ἅγιος Μωϋσῆς τροπικῶς παράδεισον ὠνόμασεν. Ἱκανὴ δὲ ἡ 
τῆς ψυχῆς καθαρότης ἐστὶ καὶ τὸν Θεὸν δι᾽ ἑαυτῆς κατοπτρίζεσθαι, 
καθάπερ καὶ ὁ Κύριός φησι· Μακάριοι οἱ καθαροὶ τῇ καρδίᾳ, ὅτι 

34. Μ. Βασιλείου, Ὁμιλία Θ΄, Ὅτι οὐκ ἔστιν αἴτιος τῶν κακῶν ὁ Θεός, PG 31, 349.
35. Ἰωάννου Δαμασκηνοῦ, Ἔκδοσις ἀκριβὴς τῆς ὀρθοδόξου πίστεως, PG 94, 916C: «Tῷ 
γὰρ σώματι ἐν τῷ θειοτάτῳ χώρῳ καὶ ὑπερκαλλεῖ, καθὼς ἱστορήσαμεν, αὐλιζόμενος, 
τῇ δὲ ψυχῇ ἐν ὑπερτέρῳ καὶ περικαλλεστέρῳ τόπῳ διέτριβε Θεὸν ἔχων οἶκον τὸν 
ἔνοικον καὶ αὐτὸν ἔχων εὐκλεὲς περιβόλαιον καὶ τὴν αὐτοῦ περιβεβλημένος χάριν 
καὶ τοῦ μόνου γλυκυτάτου καρποῦ τῆς αὐτοῦ θεωρίας κατατρυφῶν, οἷά τις ἄγγελος 
ἄλλος καὶ ταύτῃ τρεφόμενος».
36. Κυρίλλου Ἀλεξανδρείας, Ἑρμηνεία εἰς τὴν πρὸς Ῥωμαίους Ἐπιστολήν, PG 74, 
789A.
37. Συμεὼν Νέου Θεολόγου, Ἠθικὰ Ι, Λόγος Α´, Κεφάλαια τοῦ λόγου, SC 122, σσ. 139-
144, 182-184.

Η ΚΑΘΑΡΌΤΗΤΑ ΤΟΥ ΝΟΟΣ ΩΣ ΠΡΟΫΠΌΘΕΣΗ ΤΗΣ ΘΈΩΣΗΣ



Θεολογία 2/2025

226226

αὐτοὶ τὸν Θεὸν ὄψονται»38. Τὸ σῶμα τοῦ ἀνθρώπου ἦταν ἔνδοξο πρὶν 
ἀπὸ τὴν πτώση, ἀφοῦ «τὸ σῶμα σῶμα δόξης ἦν πρὸ τῆς παραβάσεως 
καὶ οὕτως ἔνδοξος ἦν»39. Ὁ Συμεὼν ὁ νέος Θεολόγος ἀναφέρει ὅτι «ὁ 
παράδεισος, πάντα αὐτομάτως προσφέρουσα, ἵνα μὴ κἀκεῖθεν ἐξ-
ερχόμενος ὁ Ἀδὰμ ἄμοχθον ἔχῃ καὶ αὖθις βίον, κόπων καὶ ἱδρώτων 
ἀπηλλαγμένον»40.

Ἡ ἀρχέγονη κατάσταση τοῦ ἀνθρώπου ἦταν ἐντελῶς διαφορετική. Ὁ 
Ἀββᾶς Δωρόθεος λέγει ὅτι ὁ ἄνθρωπος στὸν Παράδεισο «ἦν ἐν τρυφῇ, 
ἐν εὐχῇ, ἐν θεωρίᾳ, ἐν πάσῃ δόξῃ καὶ τιμῇ, ἔχων σώας τὰς αἰσθήσεις 
καὶ ὢν ἐν τῷ κατὰ φύσιν καθὼς καὶ ἐκτίσθη. Κατ’ εἰκόνα γὰρ Θεοῦ 
ἐποίησεν ὁ Θεὸς τὸν ἄνθρωπον, τοῦτ’ ἔστιν ἀθάνατον, αὐτεξούσιον, 
κεκοσμημένον πάσῃ ἀρετῇ»41. Μετεῖχε τῆς θείας ἐλλάμψεως καὶ 
λαμπρότητας, κοινωνώντας τῆς θείας δόξας42. Τὸ κείμενο τῆς Γενέσεως 
διευκρινίζει ὅτι, ἂν καί «ἦσαν οἱ δύο γυμνοί, ὅ τε ᾿Αδὰμ καὶ ἡ γυνὴ 
αὐτοῦ, οὐκ ᾐσχύνοντο»43. Ὁ ἅγιος Γρηγόριος ὁ Παλαμᾶς λέγει χαρα-
κτηριστικά: «Ταύτης τῆς θείας ἐλλάψεώς τε καὶ λαμπρότητος, καὶ 
ὁ Ἀδὰμ μέτοχος ὑπάρχων πρὸ τῆς παραβάσεως, ὡς ὄντως στολὴν 
ἠμφιεσμένος δόξης, οὐχ ὑπῆρχε γυμνός· ἀλλὰ πολλῷ κοσμιώτερος 
οὐδ’ ὅσον εἰπεῖν, τῶν νῦν περικειμένων τὰ χρυσῷ πολλῷ καὶ διαυγέσι 
λίθοις κοσμούμενα διαδήματα»44. Ἔτσι δὲν ἦταν γυμνός, ἀλλὰ ἦταν 
ἀσύγκριτα πιὸ στολισμένος μὲ τὸ ἔνδυμα τῆς δόξης τοῦ Θεοῦ: «Καὶ 
τοῦτο δῆλόν ἐστιν ἐκ τῶν θείων λόγων, ὅτι καὶ τόπος γίνεται ὁ Θεὸς 
τοῖς ἀξίοις, καὶ οἶκος, καὶ ἔνδυμα, καὶ τροφή, καὶ πόσις, καὶ φῶς, καὶ 
πλοῦτος, καὶ βασιλεία, καὶ πᾶν νόημά τε καὶ ὄνομα τῶν πρὸς τὴν 
ἀγαθὴν ἡμῖν συντελούντων ζωήν»45. 

38. Μ. Ἀθανασίου, Λόγος κατὰ Ἑλλήνων, PG 25, 8B.
39. Εὐθύμιος Στύλος (Ἐπίσκ. Ἀχελώου), Χιτῶνες καὶ ἱμάτια. Θεολογικὴ θεώρηση τοῦ 
ἐνδύματος, ἐκδ. Τῆνος, Ἀθήνα 1998, σ. 95.
40. Συμεὼν Νέου Θεολόγου, Ἠθικὰ Ι, Λόγος Α´, Κεφάλαια τοῦ λόγου, SC 122, 42-44, 
σ. 186.
41. Δωροθέου, Διδασκαλία Α΄, Περὶ ἀποταγῆς, PG 88, 1617Β.
42. Ν. Μητσόπουλος, Εἰσαγωγὴ εἰς τὴν Ὀρθόδοξον Δογματικὴν καὶ Ἠθικὴν Θεολογίαν, 
ἐκδ. Συμμετρία, Ἀθήνα 1992, σ. 118.
43. Γεν. 2, 25.
44. Γρηγορίου Παλαμᾶ, Κεφάλαια φυσικά, θεολογικά, ἠθικά τε καὶ πρακτικά, PG 
150, 1168D.
45. Γρηγορίου Νύσσης, Περὶ ψυχῆς καὶ Ἀναστάσεως ὁ Λόγος ὁ λεγόμενος τὰ Μα-

Δ. Ἰωάννου-Βασιλείου



227227

Ἡ κατ’ εἰκόνα δημιουργία τοῦ ἀνθρώπου ἀπὸ τὸν Θεὸ ἀποτελοῦσε 
θεμελιώδη προϋπόθεση τῆς θεοπτίας. Ὁ ἄνθρωπος ἔχει ἐκ κατασκευῆς 
τὴ δυνατότητα κοινωνίας μὲ τὸν Θεὸ καὶ συνεπῶς τῆς ὁράσεως αὐτοῦ μὲ 
τοὺς δυὸ τύπους τῶν ὀφθαλμῶν του46. Ἦταν ντυμένος μὲ τὸ θεοΰφαντο 
βασιλικὸ ἔνδυμα: «Τὸ ἱμάτιον ἐκεῖνο τὸ καινὸν καὶ παράδοξον, τὸ τῆς 
δόξης λέγω καὶ τῆς ἄνωθεν εὐνοίας, ὅπερ ἦσαν ἠμφιεσμένοι»47. Ἐπειδὴ 
ἀφ’ ἑνὸς μὲν ἐσωτερικὰ ἦταν τὰ χαρίσματα, ἀφ’ ἑτέρου δὲ ἐξωτερικὰ 
ἦταν τὸ φῶς ποὺ ἔλουζε τὸν ἄνθρωπο, λόγῳ τῆς παρουσίας τοῦ Θεοῦ48, 
γι’ αὐτὸν ἀκριβῶς τὸν λόγο οἱ πρωτόπλαστοι δὲν εἶχαν ἀνάγκη γήινου 
ἐνδύματος.

Ἡ ποιοτικὴ ἀξία τοῦ ἀνθρώπου βρισκόταν στὴν ἰδιαιτερότητά του 
ὡς βασιλέως τῆς κτίσεως. Ὁ ἅγιος Κύριλλος Ἀλεξανδρείας γράφει 
χαρακτηριστικά: «Ἐπὶ ἀφθαρσίᾳ καὶ ζωῇ, ἦν δὲ αὐτῷ ὁ βίος ἁγιοπρεπὴς 
ἐν τῷ Παραδείσῳ τῆς τρυφῆς, ὅλος ἦν καὶ διὰ παντὸς ἐν θεοπτίαις 
ὁ νοῦς, ἐν εὐδείᾳ δὲ καὶ γαλήνῃ τὸ σῶμα, κατηρεμούσης ἁπάσης 
αἰσχρᾶς ἡδονῆς· οὐ γὰρ ἦν ἐκτόπων κινημάτων θόρυβος ἐν αὐτῷ»49. 
O Θεὸς ἔδωσε στοὺς πρωτοπλάστους τὴ γυμνότητα καὶ τοὺς βοηθοῦσε 
νὰ εἶναι ἀφοσιωμένοι καὶ ἀπερίσπαστοι στὸ ἔργο τῆς διαπαιδαγώγησης: 
«Ἔδει δὲ μὴ γινώσκειν τὴν γύμνωσιν, ἵνα μὴ ὁ νοῦς τοῦ ἀνθρώπου 
περιεσπᾶτο πρὸς τὴν τοῦ λείποντος ἀναπλήρωσιν, ἀμφιέσματα ἑαυτῷ 
καὶ τῆς γυμνότητος παραμυθίαν ἐπινοῶν, καὶ ὅλως τῇ τῆς σαρκὸς 
ἐπιμελείᾳ τῆς πρὸς Θεὸν ἐνατενίσεως ἀφελκόμενος»50. Ὁ Θεὸς δὲν 
ἤθελε νὰ μεριμνᾶ καὶ νὰ ἀσχολεῖται μὲ πολλὰ ὁ ἄνθρωπος, οὔτε νὰ 
φροντίζει καὶ νὰ προνοεῖ γιὰ τὴ ζωή του. Ὁ ἅγιος Ἰωάννης ὁ Δαμασκηνὸς 
σημειώνει: «Οὐκ ἐβούλετο γὰρ ὁ κτίσας ἡμᾶς Θεὸς μεριμνᾶν καὶ περὶ 
πολλὰ τυρβάζεσθαι, οὐδὲ φροντιστὰς καὶ προνοητὰς τῆς ἰδίας ζωῆς 
γενέσθαι»51.

κρίνια, PG 46, 104B.
46. Συμεὼν Νέου Θεολόγου, Ὕμνοι ΙΙ, Ὕμνος 23΄, SC 174, 449-455, σ. 218: «Γνῶθί σε 
διττὸν ὑπάρχειν καὶ διττοὺς ἔχεις τοὺς ὦπας, αἰσθητοὺς καὶ νοερούς τε, ὡς διττῶν 
ἡλίων ὄντων καὶ διττοῦ φωτὸς ὡσαύτως, αἰσθητοῦ καὶ νοητοῦ τε, οὓς εἰ βλέπεις, ὡς 
ἐκτίσθης κατ᾿ ἀρχὰς ἄνθρωπος ἔσῃ».
47. Ἰωάννου Χρυσοστόμου, Ὁμιλίαι εἰς τὴν Γένεσιν, PG 53, 131. 
48. Εὐθύμιος Στύλος (Ἐπίσκ. Ἀχελώου), Χιτῶνες καὶ ἱμάτια…, ὅ.π., σ. 64.
49. Κυρίλλου Ἀλεξανδρείας, Ἑρμηνεία εἰς τὴν πρὸς Ῥωμαίους Ἐπιστολήν, PG 74, 798AB.
50. Μ. Βασιλείου, Ὁμιλία Θ΄, Ὅτι οὐκ ἔστιν αἴτιος τῶν κακῶν ὁ Θεός, PG 31, 349Α.
51.Ἰωάννου Δαμασκηνοῦ, Ἔκδοσις ἀκριβὴς τῆς ὀρθοδόξου πίστεως, PG 94, 913B. 

Η ΚΑΘΑΡΌΤΗΤΑ ΤΟΥ ΝΟΟΣ ΩΣ ΠΡΟΫΠΌΘΕΣΗ ΤΗΣ ΘΈΩΣΗΣ



Θεολογία 2/2025

228228

Ἀνέμελος λοιπὸν ὁ ἄνθρωπος, «κατὰ τὴν ἀρχὴν ἀνεπαισχύντῳ παῤῥησίᾳ 
τὸν νοῦν ἐσχηκέναι πρὸς τὸν Θεόν, καὶ συνδιαιτᾶσθαι τοῖς ἁγίοις ἐν 
τῇ τῶν νοητῶν θεωρίᾳ»52, ὡς μεθόριος καὶ μετάρσιος ἀποσκοποῦσε στὰ 
ὑψηλὰ ἀγαθά. Ὅπως ἀναφέρει ὁ ἅγιος Ἀθανάσιος: «ὑπερεκπλήττεται 
δὲ κατανοῶν τὴν δι’ αὐτοῦ εἰς τὸ πᾶν πρόνοιαν, ὑπεράνω μὲν τῶν 
αἰσθητῶν καὶ πάσης σωματικῆς φαντασίας γινόμενος, πρὸς δὲ τὰ 
ἐν οὐρανοῖς θεῖα νοητὰ τῇ δυνάμει τοῦ νοῦ συναπτόμενος. Ὅτε 
γὰρ οὐ συνομιλεῖ τοῖς σώμασιν ὁ νοῦς ὁ τῶν ἀνθρώπων, οὐδέ τι τῆς 
ἐκ τούτων ἐπιθυμίας μεμιγμένον ἔξωθεν ἔχει, ἀλλ’ ὅλος ἐστὶν ἄνω 
ἑαυτῷ συνὼν ὡς γέγονεν ἐξ ἀρχῆς, τότε δή, τὰ αἰσθητὰ καὶ πάντα τὰ 
ἀνθρώπινα διαβάς, ἄνω μετάρσιος γίνεται, καὶ τὸν Λόγον ἰδών, ὁρᾷ 
ἐν αὐτῷ καὶ τὸν τοῦ Λόγου Πατέρα, ἡδόμενος ἐπὶ τῇ τούτου θεωρίᾳ 
καὶ ἀνακαινούμενος ἐπὶ τῷ πρὸς τοῦτον πόθῳ»53.

β. Ἡ ἐγωκεντρικὴ χρήση τῆς ἐλευθερίας 
ἐπέφερε ἀμαύρωση τοῦ νοὸς

Ὁ Θεὸς χάρισε στὸν Πνευματικὸ κόσμο τὸ κάλλος τῆς εἰκόνας του, τὰ 
δῶρα τῆς ἐλευθερίας, τῆς αἰωνιότητας καὶ τοῦ αὐτεξουσίου. Στὴ διάνοια 
τοῦ Ἑωσφόρου, τοῦ πρώτου ἀπὸ τὰ δέκα ἀγγελικὰ τάγματα, μπῆκε ὁ 
λογισμὸς τῆς ὑπερηφάνειας καὶ τῆς ἐξουσίας. Ὁ ἱερὸς Δαμασκηνὸς τονίζει 
ὅτι ὁ πονηρὸς δὲν δημιουργήθηκε ὡς τέτοιος, ἀλλά «Ἐκ τούτων τῶν 
ἀγγελικῶν δυνάμεων πρωτοστάτης τῆς περιγείου τάξεως καὶ τῆς γῆς 
τὴν φυλακὴν ἐγχειρισθεὶς παρὰ Θεοῦ οὐ φύσει πονηρὸς γεγονώς, ἀλλ᾿ 
ἀγαθὸς ὢν καὶ ἐπ᾿ ἀγαθῷ γενόμενος καὶ μηδ᾿ ὅλως ἐν ἑαυτῷ παρὰ τοῦ 
Δημιουργοῦ κακίας ἐσχηκὼς ἴχνος»54. Ὁ Γρηγόριος Παλαμᾶς συνεχίζει 
λέγοντας ὅτι ὁ πονηρός, λόγῳ τῆς ἀρχομανίας του, ἐπαναστάτησε ἔναντι 
τοῦ δημιουργοῦ τοῦ Θεοῦ: «ἄρχειν ἐπεθύμησεν ὑπερηφάνως παρὰ 
γνώμην τοῦ κτίσαντος». Τὸ ἀποτέλεσμα ἦταν ὅτι «ἐγκαταλιμπάνεται 

52. Μ. Ἀθανασίου, Λόγος κατὰ Ἑλλήνων, PG 25, 8B.
53. Μ. Ἀθανασίου, ὅ.π., PG 25, 8A.
54. Ἰωάννου Δαμασκηνοῦ, Ἔκδοσις ἀκριβὴς τῆς ὀρθοδόξου πίστεως, PG 94, 876A.

Δ. Ἰωάννου-Βασιλείου



229229

δικαίως παρὰ τῆς ὄντως ζωτικῆς καὶ φωτιστικῆς πηγῆς· καὶ θάνατον 
ἐνδύεται, καὶ ζόφον αἰώνιον»55.

Ὁ Ἑωσφόρος πλέον ἀπὸ ἄγγελος τοῦ φωτὸς μεταβάλλεται σὲ ἄγγελο 
τοῦ σκότους. Ὁ ἅγιος Ἰωάννης ὁ Δαμασκηνὸς διευκρινίζει ὅτι ὁ σατανᾶς, 
ἐπειδὴ ἦταν ἄφθαρτος, μετὰ τὴν ἑκούσια πτώση του, ἀπέκτησε τὴν 
ἀμετανόητη καὶ μόνιμη παγίωσή του στὸ κακό· «Ἐκεῖνος διὰ τὸ ἄφθαρτον 
μετὰ τὴν ἐκ προαιρέσεως ἔκπτωσιν τὴν ἐν τῷ κακῷ ἀμεταμέλητον ἔσχε 
καὶ ἄτρεπτον παγιότητα»56. Ἡ χρήση τοῦ αὐτεξουσίου καὶ ἡ πνευματικὴ 
ἐπιλογή του, τὸν ὁδήγησαν στὴν παγιότητα. Μάλιστα, ὅπως ἀναφέρουν 
οἱ Πατέρες, ὁ σατανᾶς δὲν θέλει ποτὲ νὰ ἀλλάξει τὶς ἐπιλογές του. Ἔτσι, 
μετὰ τὴν ἑκούσια ἐπιλογή τους, οἱ μὲν ἄγγελοι τοῦ σκότους57 παραμένουν 
αἰωνίως στὸ σκότος, οἱ δὲ ἄγγελοι τοῦ φωτὸς ἀποκτοῦν, μὲ τὴ χάρη τοῦ 
Θεοῦ, τὴν ἀμετακίνητη παραμονή τους στὸ καλό: «Ὥσπερ αὖ πάλιν 
καὶ οἱ ἄγγελοι, μετὰ τὴν ἐκ προαιρέσεως τῆς ἀρετῆς ἐκλογήν, τὴν ἐν 
τῷ καλῷ διὰ τῆς χάριτος ἀμετακίνητον ἵδρυσιν»58. Οἱ ἐπιλογὲς τοῦ 
Ἑωσφόρου, σὲ ἀντιδιαστολὴ μὲ τὸν ἄνθρωπο, ἐκτελοῦνται οἰκειοθελῶς, 
γι’ αὐτὸ καὶ μένει σὲ αὐτὲς μόνιμα καὶ γίνεται «ἀνεπίδεκτος μετανοίας, 
ὅτι καὶ ἀσώματος»59. Ἡ ἀπόπειρα τοῦ σατανᾶ νὰ γίνει Θεὸς ἦταν 
ἀσφαλῶς ἕνα οὐτοπικὸ σχέδιο, γιατὶ οὐδέποτε ἕνα δημιούργημα μπορεῖ 
νὰ γίνει δημιουργός. Ἔτσι, λόγῳ τῆς ἐγωιστικῆς60 ἀλαζονείας του πρὸς 
τὸν Δημιουργό, ἀπὸ τὴ στιγμὴ τῆς πτώσης του, ὁ σατανᾶς ἄρχισε νὰ 
παραποιεῖ καὶ νὰ διαβάλλει τὰ δημιουργήματα τοῦ Θεοῦ. Ὁ διάβολος, 
ὡς πνευματικὴ ὀντότητα δὲν μποροῦσε προφανῶς νὰ ἐπέμβει στὴν 
ὑλικὴ δημιουργία, διότι ἦταν ἄλλη ἡ φύση τῶν πραγμάτων. Κατόρθωσε 
ὅμως νὰ διαβάλει τὸν ψυχοσωματικὸ ἄνθρωπο, γιατί «ὁ Θεὸς ἔκτισε 
τὸν ἄνθρωπον ἐπ᾿ ἀφθαρσίᾳ καὶ εἰκόνα τῆς ἰδίας ἰδιότητος ἐποίησεν 

55. Γρηγορίου Παλαμᾶ, Κεφάλαια φυσικά, θεολογικά, ἠθικά τε καὶ πρακτικά, PG 
150, 1152C.
56. Ἰωάννου Δαμασκηνοῦ, Ἔκδοσις ἀκριβὴς τῆς ὀρθοδόξου πίστεως, PG 94, 977C.
57. Ἰωάννου Δαμασκηνοῦ, ὅ.π., PG 94, 876Α: «... μὴ ἐνέγκας τόν τε φωτισμὸν τήν 
τε τιμήν, ἣν αὐτῷ ὁ Δημιουργὸς ἐδωρήσατο, αὐτεξουσίῳ προαιρέσει ἐτράπη ἐκ 
τοῦ κατὰ φύσιν εἰς τὸ παρὰ φύσιν καὶ ἐπήρθη κατὰ τοῦ πεποιηκότος αὐτὸ Θεοῦ, 
ἀντᾶραι αὐτῷ βουληθεὶς, καὶ πρῶτος ἀποστὰς τοῦ ἀγαθοῦ ἐν τῷ κακῷ ἐγένετο».
58. Ἰωάννου Δαμασκηνοῦ, ὅ.π., PG 94, 977C.
59. Ἰωάννου Δαμασκηνοῦ, ὅ.π., PG 94, 868B.
60. Y. Veresh, “The Anthropology of the Heart…”, ὅ.π., σ. 236.

Η ΚΑΘΑΡΌΤΗΤΑ ΤΟΥ ΝΟΟΣ ΩΣ ΠΡΟΫΠΌΘΕΣΗ ΤΗΣ ΘΈΩΣΗΣ



Θεολογία 2/2025

230230

αὐτόν»61. Πέρα δηλαδὴ ἀπὸ τὴν ὑλικὴ φύση του, ὁ ἄνθρωπος καταγόταν 
καὶ ἀπὸ τὸν πνευματικὸ κόσμο. Εἶχε τὰ πνευματικὰ χαρίσματα καὶ 
κυρίως τὸ αὐτεξούσιο. Ἔτσι, ἡ σκοτεινὴ πνευματικὴ ὕπαρξη συσκοτίζει 
τὸ πνεῦμα τοῦ ἀνθρώπου καί «τῆς ἐλπίδος (τοῦ Θεοῦ) τῆς μείζονος, 
ἤγουν τοῦ ἐν αὐτῷ γενέσθαι τῷ ἀνεσπέρῳ φωτί, ἐξέπεσον καὶ εἰς 
φθορὰν καὶ θάνατον μετηνέχθησαν»62.

Ὁ ἄνθρωπος, ὁ «μόνος ἀποστραφεὶς τὸ καλόν»63, φέρει τὴν ψυχο-
σωματικὴ πτώση καὶ ἐπηρεάζει ὅλη τὴν κτιστὴ δημιουργία τοῦ Θεοῦ. 
Διὰ τοῦ πτωτικοῦ πνευματικοῦ κόσμου τοῦ ἀνθρώπου64 εἰσχωρεῖ 
καὶ διαστρέφεται ὄχι μόνο ἡ ψυχοσωματικὴ φύση του, ἀλλὰ καὶ ὅλη 
ἡ κτίση. Τοῦτο φαίνεται καὶ ἀπὸ τὸ ζεῦγος τῶν πρωτοπλάστων. Ὅσο 
οἱ πρωτόπλαστοι εἶχαν στραμμένο τὸ εἶναι τους στὴ θέα τοῦ Θεοῦ, 
διατηροῦσαν σὲ ἰσχὺ τὴν ἐντολὴ τοῦ Θεοῦ, χωρὶς νὰ τοὺς ἐνδιαφέρει ἡ 
σωματικὴ γνώση. Λέγει ἐπ’ αὐτοῦ ὁ Μέγας Ἀθανάσιος: «Κἀκεῖνος [ὁ 
πρωτόπλαστος], ἕως μὲν τὸν νοῦν εἶχε πρὸς τὸν Θεὸν καὶ τὴν τούτου 
θεωρίαν, ἀπεστρέφετο τὴν πρὸς τὸ σῶμα θεωρίαν»65. Ἡ ἀλλαγὴ ἐπῆλθε 
ὅταν ὁ διάβολος μὲ ὕπουλη μέθοδο κατόρθωσε, ὅπως περιγράφει ὁ 
ἅγιος Γρηγόριος ὁ Παλαμᾶς, νὰ δηλητηριάσει τὴν ἀνθρώπινη ὕπαρξη: 
«Ὑπὸ τὴν γλῶσσαν κεράσαι καὶ οἷον συσκευάσαι καὶ μῖξαι δόλῳ, 
γλυκερῷ λόγῳ, τὸ δι᾿ ἀκοῆς δηλητήριον· ἐπῆλθεν, ἔθελξεν, ἔτρωσεν ὢ 
καὶ τῆς ἐμῆς εὐκολίας καὶ τῆς ἐκείνου κακίας – εἰσέχεε τῇ ψυχῇ τὸν 
ἰόν, ἐθανάτωσε τὸ ζῶν ἐκεῖθεν, τὸ σῶμα λέγω, τὴν δ᾿ ἀφ᾿ ἑαυτῆς ζῶσαν 
ψυχὴν ἠμαύρωσεν»66.

Ὁ ἄνθρωπος ἐπαναστατεῖ, θέλει νὰ γίνει θεός67, δίχως τὴν κοινωνία μὲ 
τὸν Δημιουργό του. Κινούμενος ὅμως ὁρμητικὰ πίπτει πρὸς τὰ κάτω καί 

61. Σοφ. Σολ. 2, 23.
62. Συμεὼν Νέου Θεολόγου, Ἠθικὰ ΙΙ, Λόγος Ι´, Περὶ τῆς φοβερᾶς τοῦ Κυρίου 
ἡμέρας καὶ τῆς μελλούσης κρίσεως, SC 129, 50-52, σ. 262.
63. Μ. Ἀθανασίου, Λόγος περὶ τῆς ἐνανθρωπήσεως τοῦ Λόγου, καὶ τῆς διὰ σώματος 
πρὸς ἡμᾶς ἐπιφανείας αὐτοῦ, PG 25, 172C.
64. Anna Usacheva, S. Bhayro καὶ J. Ulrich (eds.), The Unity of Body and Soul in Patristic 
and Byzantine Thought, Brill 2021, σ. 128.
65. Μ. Ἀθανασίου, Λόγος κατὰ Ἑλλήνων, PG 25, 8D.
66. Γρηγορίου Παλαμᾶ, Συγγράμματα, τόμ. Α΄: Λόγοι ἀποδεικτικοί, Ἀντεπίγραφαι, 
ἐπιστολαὶ πρὸς Βαρλαὰμ καὶ Ἀκίνδυνον, Ὑπὲρ τῶν ἱερῶς ἡσυχαζόντων, ὅ.π., σ. 85.
67. Ν. Νικολαΐδης, Θέματα Πατερικῆς Θεολογίας, ὅ.π., σ. 228.

Δ. Ἰωάννου-Βασιλείου



231231

«κεῖται πτῶμα ἐξαίσιον»68, ὑποδουλωμένος «τυραννίδι τοῦ διαβόλου»69. 
Ἐνδίδει στὴν πειρασμικὴ προσβολὴ τοῦ σατανᾶ γιὰ ἄμεση ἰσοθεΐα καὶ 
παρακούει τὴν ἐντολὴ τοῦ Θεοῦ. Οἱ κινήσεις τῶν πρωτοπλάστων δὲν 
ὁδηγήθηκαν ἀπὸ τὴ λογική, ἀλλὰ ἀντιθέτως τὰ πάθη καταδυνάστευσαν 
τὸν νοῦ, καὶ ἔτσι «πρὸς τὸ ἄλογόν τε καὶ ἀνόητον μεταβαίνων ὁ 
ἄνθρωπος, ἀπὸ τοῦ διανοητικοῦ καὶ θεοειδοῦς τῇ ὁρμῇ τῶν τοιούτων 
παθημάτων ἀποκτηνούμενος»70. Αὐτονομεῖται ὑπαρξιακὰ καὶ γεύεται 
παράκαιρα τὸν καρπὸ τοῦ ξύλου, μὲ ἀποτέλεσμα νὰ γευθεῖ τὸν θάνατο 
ἀντὶ τῆς ζωῆς71. «Ἔλυσε πρόσταγμα Θεοῦ παρακοή, καὶ ξύλον ἤνεγκε 
θάνατον βροτοῖς, τὸ μὴ εὐκαίρως μεταληφθέν· ἐν ἀσφαλείᾳ τῆς ἐρι-
τίμου δέ, ἐντεῦθεν ζωῆς τὸ ξύλον εἴργετο, ὃ νυκτιλόχου δυσθανοῦς 
ἠνέῳξεν»72.

Ὁ ἄνθρωπος, «ἕκαστος ... πειράζεται ὑπὸ τῆς ἰδίας ἐπιθυμίας ἐξ-
ελκόμενος καὶ δελεαζόμενος»73, δηλαδὴ μὲ τὴ χρήση τοῦ νοῦ καὶ τοῦ 
αὐτεξουσίου του προβαίνει στὶς ἐπιλογές του. Ἂν ὁ Θεὸς παρενέβαινε 
στὴν ἀποτροπὴ τῶν ἐπιλογῶν τοῦ ἀνθρώπου, αὐτoμάτως θὰ ἐρχόταν ὁ 
Θεὸς σὲ ἀντίφαση μὲ τὸν ἑαυτό του. Ὁ ἅγιος Ἰωάννης ὁ Δαμασκηνὸς 
ἑρμηνεύει ὅτι ἡ ἀρετὴ δὲν ἀποκτᾶται μὲ τὴ βία καὶ τὸν ἐξαναγκασμό: 
«Οὐκ ἀρετὴ τὸ βίᾳ γινόμενον»74. Ὁ κάθε ἄνθρωπος, ἂν καὶ φέρει τὶς 
συνέπειες τοῦ προπατορικοῦ ἁμαρτήματος, εἶναι ἐλεύθερος στὴν ἐπιλογὴ 
τῆς γνώσης τοῦ καλοῦ ἢ τοῦ κακοῦ. 

Ἔτσι, τὸ ἁμάρτημα τῶν πρωτοπλάστων εἶναι ὀντολογικὸ καὶ ὄχι ἠθικό. 
Στὴν Καινὴ Διαθήκη μὲ πολὺ χαρακτηριστικὸ τρόπο ὁ ἀπόστολος Παῦλος 
τονίζει τὴν οὐσία αὐτῆς τῆς παρακοῆς. Στὴν πρὸς Ῥωμαίους ἐπιστολή 
του ἀναφέρει πὼς οἱ ἄνθρωποι, μολονότι γνώρισαν τὸν Θεό, «ἀλλ’ οὐχ 

68. Παρακλητική, Στιχηρὰ προσόμοια Σταυρώσιμα Δεσποτικά, Ἦχος β´, Τρίτη ἑσπέρας, 
Ἀθήνα 1991, σ. 91.
69. «Δοξαστικὸν τοῦ Μεγάλου Ἑσπερινοῦ τῆς Ὑψώσεως τοῦ Τιμίου Σταυροῦ», 
Μηναῖον Σεπτεμβρίου, Ἀθήνα 1970, σ. 173.
70. Γρηγορίου Νύσσης, Περὶ ψυχῆς καὶ Ἀναστάσεως ὁ Λόγος ὁ λεγόμενος τὰ Μα-
κρίνια, PG 46, 61D.
71. Στυλιανός Χατζηγρηγορίου (πρωτ.), «Τὸ μυστήριο τῆς σωτηρίας στὴν ὑμνογραφία 
τῶν ἑορτῶν τοῦ Τιμίου Σταυροῦ», Θεολογία 87, 2 (2016), σσ. 250-251.
72. «Κανὼν Ὑψώσεως τοῦ Σταυροῦ (Κοσμᾶ), ὠδὴ ζ΄, τροπάριο β΄», Μηναῖον Σεπτεμ-
βρίου, Ἀθήνα 1970, σ. 182.
73. Ἰακ. 1, 14.
74. Ἰωάννου Δαμασκηνοῦ, Ἔκδοσις ἀκριβὴς τῆς ὀρθοδόξου πίστεως, PG 94, 924Β.

Η ΚΑΘΑΡΌΤΗΤΑ ΤΟΥ ΝΟΟΣ ΩΣ ΠΡΟΫΠΌΘΕΣΗ ΤΗΣ ΘΈΩΣΗΣ



Θεολογία 2/2025

232232

ὡς Θεὸν ἐδόξασαν ἢ εὐχαρίστησαν»75. Διέκοψαν κάθε σχέση μαζί Του, 
«ἐματαιώθησαν ἐν τοῖς διαλογισμοῖς αὐτῶν, καὶ ἐσκοτίσθη ἡ ἀσύνετος 
αὐτῶν καρδία· φάσκοντες εἶναι σοφοὶ ἐμωράνθησαν, καὶ ἤλλαξαν τὴν 
δόξαν τοῦ ἀφθάρτου Θεοῦ ἐν ὁμοιώματι εἰκόνος φθαρτοῦ ἀνθρώπου 
καὶ πετεινῶν καὶ τετραπόδων καὶ ἑρπετῶν»76. Αὐτὴ ἡ διακοπὴ σχέσεως 
δὲν εἶναι ἁπλῶς ἠθικὴ ἀλλὰ σχέση ζωῆς. Ἡ θεωρία καὶ ἡ ἐπιθυμία τοῦ 
Θεοῦ μεταστράφηκε σὲ θεωρία τῆς κτίσεως: «Ἕως μὲν τὸν νοῦν εἶχε 
πρὸς τὸν Θεὸν καὶ τὴν τούτου θεωρίαν, ἀπεστρέφετο τὴν πρὸς τὸ 
σῶμα θεωρίαν. ὅτε δὲ συμβουλίᾳ τοῦ ὄφεως ἀπέστη μὲν τῆς πρὸς 
τὸν Θεὸν διανοίας, ἑαυτὸν δὲ κατανοεῖν ἤρξατο, τηνικαῦτα καὶ εἰς 
ἐπιθυμίαν τοῦ σώματος ἔπεσαν»77.

Ὁ Μέγας Ἀθανάσιος, προκειμένου νὰ ἀναδείξει αὐτὴν τὴν ἐπιλογὴ 
τοῦ ἀνθρώπου, ἀναφέρει: «λογισάμενοι δὲ καὶ ἐπινοήσαντες ἑαυτοῖς 
τὴν κακίαν»78. Χρησιμοποιεῖ δύο μετοχὲς ποὺ φανερώνουν καθαρὰ 
αὐτὴ τὴ διαστρέβλωση, ἀλλὰ καὶ τὴν ἐλεύθερη ἐπιλογὴ ἐπὶ τῇ βάσει 
τοῦ «κατ’ εἰκόνα», τοῦ λογικοῦ τοῦ ἀνθρώπου. Σύμφωνα μὲ τὸν ἅγιο 
Γρηγόριο Παλαμᾶ, ἡ νοερὴ καὶ λογικὴ φύση τῆς ψυχῆς, ἡ ὁποία ἔχει 
τὸν νοῦ, τὸν λόγο καὶ τὸ ζωοποιὸ πνεῦμα, ἔχει δημιουργηθεῖ «κατ’ 
εἰκόνα» τοῦ Θεοῦ περισσότερο καὶ ἀπὸ τοὺς ἀσώματους ἀγγέλους. Τὸ 
προνόμιο αὐτὸ τῆς ψυχῆς, τὸ λογικὸ καὶ τὸ νοερό, τὸ ἔχει ἀμετάβλητο 
καὶ ἂν ἀκόμη δὲν ἐννοήσει τὴν ἀξία της καὶ ἂν ἀκόμη δὲν φρονεῖ καὶ 
δὲν ζεῖ ἀντάξια τοῦ Θεοῦ, ὁ Ὁποῖος τὴ δημιούργησε «κατ’ εἰκόνα» 
Του. Συνεπῶς, τὸ κατ’ εἰκόνα δὲν καταστράφηκε ἀπὸ τὴν ἁμαρτία, 
ἀλλὰ ἀμαυρώθηκε. 

Γι’ αὐτὸ καὶ μετὰ τὴν παράβαση τῶν πρωτοπλάστων ὁ ἄνθρωπος 
χάνει τό «καθ’ ὁμοίωσιν» ἀλλὰ δὲν χάνει τό «κατ’ εἰκόνα». Αὐτὸ 
παραμένει ἀλλὰ εἶναι σκοτεινό. Ἀπὸ ἐδῶ ἀρχίζει τὸ ἐπίπονο ἔργο τῆς 
καθάρσεως τοῦ σκότους τῆς ψυχῆς. Τὸ φῶς τῆς ψυχῆς ἀμαυρώθηκε 
ἀπὸ τὸ σκότος τῶν παθῶν καὶ χρειάζεται κάθαρση: «Οὔτε γὰρ 
ἀπώλεσεν ὁ ἄνθρωπος, τὸ κατ’ εἰκόνα· ἀλλ’ εἰ ἄρα ἐχυδαίωσε τὸ 

75. Ῥωμ. 1, 21.
76. Ῥωμ. 1, 21-23.
77. Μ. Ἀθανασίου, Λόγος κατὰ Ἑλλήνων, PG 25, 8D.
78. Μ. Ἀθανασίου, Λόγος περὶ τῆς ἐνανθρωπήσεως τοῦ Λόγου, καὶ τῆς διὰ σώματος 
πρὸς ἡμᾶς ἐπιφανείας αὐτοῦ, PG 25, 104Β.

Δ. Ἰωάννου-Βασιλείου



233233

κατ’ εἰκόνα, μολύνας ἑαυτὸν ἐν ἀδιαφόροις πράγμασι καὶ ἀνηκέστοις 
ἁμαρτίαις»79. Συνεπῶς, ἡ ἀρχικὴ σύσταση τοῦ ἀνθρώπου δὲν ὑπέστη 
καμμία ἀλλαγὴ ἢ μεταβολή, διότι ὁ χρόνος, «οὐκ ἀλοιοῖ τὴν φύσιν τοῦ 
γένους», «ἀλλ᾿ ἕκαστον τῶν γενομένων κατὰ γένος τῇ ἰδίᾳ οὐσία ὡς 
γέγονεν ἐστί τε καὶ μένει»80.

Ὁ ἅγιος Συμεὼν ἀναφέρει ὅτι μὲ τὴν πτώση του ὁ ἄνθρωπος, «εὐθὺς 
ἐγυμνώθη τῆς ἀφθάρτου καταστολῆς καὶ δόξης καὶ τῆς φθορᾶς 
γυμνότητα ἐνεδύσατο»81. Τὸ προπατορικὸ ἁμάρτημα ἀφαίρεσε ἀπὸ τὸν 
ἄνθρωπο τὴ χαρισματικὴ ὀπτικὴ δύναμη, μὲ τὴν ὁποία ἀντιλαμβανόταν 
τὸ φῶς ἐκεῖνο ποὺ χορηγοῦσε τὴν ἀληθινὴ ζωή82. Ἔχασε τὴ χάρη 
καὶ τὸν φωτισμὸ τοῦ Ἁγίου Πνεύματος, ἀμαυρώθηκε τὸ κατ’ εἰκόνα 
καὶ ἐφθάρη τὸ αὐτεξούσιο τοῦ ἀνθρώπου. Ἀντὶ νὰ ὁδεύει πρὸς τὸν 
τελειωτικὸ στόχο του, ἀποπροσανατολίστηκε λόγῳ τῆς ἐπιρροῆς τοῦ 
διαβόλου83. Κατὰ τὸν Μακάριο τὸν Αἰγύπτιο, σημαίνει ἀπώλεια τοῦ 
φωτὸς τῆς χάριτος τοῦ Θεοῦ καὶ βυθισμὸ στὸ πνευματικὸ σκοτάδι. 
«Ἐκ τῆς παραβάσεως τοῦ πρώτου ἀνθρώπου ἐπεισελθοῦσαν τῇ ψυχῇ 
κακίαν, καὶ σκοτίσασαν αὐτήν, πρὸς τὸ μὴ ἐπιγνῶναι τὴν μεταβολήν, 
ὅτι πρῶτον καθαρεύων ὁ νοῦς ἑώρα τὸν Δεσπότην αὐτοῦ ἐν ἀξιώματι 
ὤν, καὶ νῦν ἐνδέδυται διὰ τὴν ἔκπτωσιν αἰσχύνην, τυφλωθέντων τῶν 
ὀφθαλμῶν τῆς καρδίας τοῦ μὴ βλέπειν ἐκείνην τὴν δόξαν, ἣν ἔβλεπε 
πρὸ τῆς παρακοῆς ὁ πατὴρ ἡμῶν Ἀδάμ»84.

Ἡ πτώση λοιπὸν ἀπωθεῖ βαθιὰ τὴν εἰκόνα τοῦ Θεοῦ καὶ ὁ ἄνθρωπος 
χάνει τὴν ἀληθινή του φύση, ἀφοῦ ἡ δυνατότητά του νὰ φθάσει στό 

79. Ἐπιφανίου Κύπρου, Κατὰ αἱρέσεων ὀγδοήκοντα τὸ ἐπικληθὲν Πανάριος εἰτ’ οὖν 
Κιβώτιος, PG 41, 344B.
80. Μ. Ἀθανασίου, Λόγος Β´, Κατὰ Ἀρειανῶν, PG 26, 360B καὶ PG 26, 188C. Πρβλ. 
Εὐθύμιος Στύλος (Ἐπίσκ. Ἀχελώου), Χιτῶνες καὶ ἱμάτια…, ὅ.π., σ. 93.
81. Συμεὼν Νέου Θεολόγου, Ἠθικὰ Ι΄, Λόγος Α΄, Κεφάλαια τοῦ λόγου, SC 122, 12-14, 
σ. 184.
82. Δ. Ἰω. Τσελεγγίδης, Χάρη καὶ ἐλευθερία κατὰ τὴν πατερικὴ παράδοση τοῦ ΙΔ΄ 
αἰῶνα, ἐκδ. Π. Πουρναρᾶ, Θεσσαλονίκη 1998, σ. 67.
83. Δ. Ἰω. Τσελεγγίδης, «Ὁ χαρακτήρας τῆς ἐλευθερίας τοῦ ἀνθρώπου κατὰ τὸν Ἅγιο 
Γρηγόριο Παλαμᾶ», Πρακτικὰ Διεθνῶν Ἐπιστημονικῶν Συνεδρίων Ἀθηνῶν (13-15 
Νοεμβρίου 1998) καὶ Λεμεσοῦ (5-7 Νοεμβρίου 1999), Ὁ Ἅγιος Γρηγόριος ὁ Παλαμᾶς 
στὴν Ἱστορία καὶ τὸ παρόν, Ἅγιον Ὄρος 2000, σ. 229.
84. Μακαρίου Αἰγυπτίου, Ὁμιλίαι πνευματικαί, PG 34, 785Α.

Η ΚΑΘΑΡΌΤΗΤΑ ΤΟΥ ΝΟΟΣ ΩΣ ΠΡΟΫΠΌΘΕΣΗ ΤΗΣ ΘΈΩΣΗΣ



Θεολογία 2/2025

234234

«καθ’ ὁμοίωσιν» ἐπλήγη85: «Διὸ καὶ παρέδωκεν αὐτοὺς ὁ Θεὸς ἐν ταῖς 
ἐπιθυμίαις τῶν καρδιῶν αὐτῶν εἰς ἀκαθαρσίαν τοῦ ἀτιμάζεσθαι τὰ 
σώματα αὐτῶν ἐν αὐτοῖς, οἵτινες μετήλλαξαν τὴν ἀλήθειαν τοῦ Θεοῦ 
ἐν τῷ ψεύδει, καὶ ἐσεβάσθησαν καὶ ἐλάτρευσαν τῇ κτίσει παρὰ τὸν 
κτίσαντα... Διὰ τοῦτο παρέδωκεν αὐτοὺς ὁ Θεὸς εἰς πάθη ἀτιμίας. 
αἵ τε γὰρ θήλειαι αὐτῶν μετήλλαξαν τὴν φυσικὴν χρῆσιν εἰς τὴν 
παρὰ φύσιν»86. Κατὰ τὸν θεόπνευστο Δαβίδ, ὁ ἄνθρωπος χωρὶς Θεό 
«παρασυνεβλήθη τοῖς κτήνεσι τοῖς ἀνοήτοις καὶ ὡμοιώθη αὐτοῖς»87. 
Ὁ ἄνθρωπος μετάλλαξε τὸν ὀντολογικὸ προορισμό του. Ἀντὶ ἀπὸ τὸ 
κατὰ φύσιν88 νὰ πορευθεῖ στό «ὑπὲρ φύσιν»89, τρέπει τὴ φύση του στό 
«παρὰ φύσιν»90. Ἐξ αἰτίας τοῦ προπατορικοῦ ἁμαρτήματος, τό «κατ’ 
εἰκόνα» ὑπέστη ζόφωση91. «Νοῦς γὰρ ἀποστὰς τοῦ Θεοῦ ἢ κτηνώδης 
γίγνεται ἢ δαιμονιώδης καὶ τῶν ὅρων ἀποστὰς τῆς φύσεως ἐπιθυμεῖ 
τῶν ἀλλοτρίων»92. Ὁ νοῦς ἀπὸ ἡγεμὼν93 τῆς ἀνθρωπίνης ὑπάρξεως 
ἀμαυρώνεται καὶ χάνει τὴ στοχοθεσία του. 

Πρὶν ἀπὸ τὴν πτώση τους, οἱ πρωτόπλαστοι εἶχαν ὅλο τους τὸ εἶναι 
στραμμένο πρὸς τὴ θεωρία τοῦ Θεοῦ: «Ἕως μὲν εἶχον τὸν νοῦν πρὸς 
τὸν Θεὸν καὶ τὴν τούτου θεωρίαν, ἀπεστρέφοντο τὴν πρὸς τὸ ἴδιον 
σῶμα θεωρίαν»94. Μετὰ τὴν πτώση, ἡ διάνοιά τους διαστρεβλώνεται, 
προτιμοῦν τὴν αὐτογνωσία ἀπὸ τὴ Θεογνωσία. «Ὅτε δὲ συμβουλίᾳ 

85. Π. Εὐδοκίμωφ, Ἡ Ὀρθοδοξία, ὅ.π., σ. 120. 
86. Ῥωμ. 1, 24-26.
87. Ψαλμ. 48, 21.
88. Κατὰ φύσιν κατάσταση τῆς ψυχῆς εἶναι γνώση τῶν κτισμάτων τοῦ Θεοῦ, τῶν 
αἰσθητῶν καὶ τῶν νοητῶν.
89. Ὑπὲρ φύσιν εἶναι ἡ κίνηση ἀπὸ τὴ θεωρία τῆς θεότητας.
90. Παρὰ φύσιν εἶναι ἡ κίνηση μέσα στὰ πάθη.
91. Ν. Νικολαΐδης, Γιατί ὁ Θάνατος;…, ὅ.π., σ. 143.
92. Π. Εὐδοκίμωφ, Ἡ Ὀρθοδοξία, ὅ.π., σ. 122. Πρβλ. Παλλαδίου Ἑλενουπόλως, Λαυ-
σαϊκὴ Ἱστορία, Περὶ Διοκλῆ (98), PG 34, 1203D-1204: «Ὁ νοῦς ἀποστὰς τῆς τοῦ 
Θεοῦ θεωρίας κατ᾽ ἔννοιαν, ἢ δαίμων γίνεται ἢ κτῆνος... Νοῦς ἀνθρώπου Θεοῦ 
θεωρίας ἀναχωρήσας ἐξ ἀνάγκης ἢ τῷ τῆς ἐπιθυμίας δαίμονι περιπίπτει τῷ ἄγοντι 
εἰς ἀκολασίαν, ἢ τῷ θυμικῷ πνεύματι περιπίπτει τῷ πονηρῷ, ὅθεν αἱ ἄλογοι τίκτονται 
ὁρμαί. Καὶ τὴν μὲν ἀκόλαστον ἐπιθυμίαν ἔλεγεν εἶναι κτηνώδη, τὸν δὲ θυμὸν κίνησιν 
δαιμονιώδη».
93. Γρηγορίου Θεολόγου, Λόγος ΛΒ΄, Περὶ τῆς ἐν διαλέξεσιν εὐταξίας καὶ ὅτι οὐ 
παντὸς ἀνθρώπου, οὔτε παντὸς καιροῦ τὸ περὶ Θεοῦ διαλέγεσθαι, PG 36, 185C: «... 
νοῦς δὲ τοῖς πᾶσιν ἡγεμών».
94. Μ. Ἀθανασίου, Λόγος κατὰ Ἑλλήνων, PG 25, 8D.

Δ. Ἰωάννου-Βασιλείου



235235

τοῦ ὄφεως ἀπέστησαν μὲν τῆς πρὸς τὸν Θεὸν διανοίας, ἑαυτοὺς δὲ 
κατανοεῖν ἤρξαντο. Τηνικαῦτα καὶ εἰς τὴν ἐπιθυμίαν τοῦ σώματος 
ἔπεσαν καὶ ἔγνωσαν ὅτι γυμνοὶ ἦσαν»95. Ἀντὶ νὰ βλέπουν τὸν Θεὸ 
καὶ νὰ στοχεύουν στό «καθ’ ὁμοίωσιν», ἐπιθυμοῦν τὴν αὐτονόμηση 
καὶ τὴν ἐγωιστικὴ θεοποίηση τοῦ ἑαυτοῦ τους, μὲ ἀποτέλεσμα «διὰ 
τὴν παράβασιν τῆς ἐντολῆς γυμνωθέντες τῆς ἄνωθεν ῥοπῆς, αἴσθησιν 
λαμβάνουσι καὶ τῆς αἰσθητῆς γυμνότητος, ἵνα διὰ τῆς καταλαβούσης 
αὐτοὺς αἰσχύνης γνῶσιν ἀκριβῶς, εἰς οἷον αὐτοὺς ὄλισθον ἤγαγε τὸ 
παραβῆναι τὴν ἐντολὴν τοῦ Δεσπότου»96.

Οἱ πρωτόπλαστοι, γιὰ νὰ φτάσουν στὴν πράξη τῆς ἀνυπακοῆς, πέρασαν 
ἀπὸ τρία στάδια καί «διὰ τὴν παράβασιν τῷ ἐπιτιμίῳ τοῦ θανάτου 
γέγονεν ὑπεύθυνος» ὁ ἄνθρωπος97. Καλλιέργησαν τὴν πρόκληση μὲ τὴ 
διάνοια, ἀκολούθησε ὁ λόγος, καὶ ἦλθε ὡς κατάληξη ἡ πράξη98. Σύμφωνα 
μὲ τοὺς Νηπτικοὺς Πατέρες, ἡ ἁμαρτία καλλιεργεῖται πρῶτα στὸν νοῦ, ὁ 
ὁποῖος εἶναι ὁ ὀφθαλμὸς τῆς ψυχῆς. Ἐκεῖ ἐκδηλώνεται ὡς «προσπάθεια», 
ὡς προσκόλληση δηλαδὴ καὶ ἐπιθυμία τοῦ νοῦ στὰ ἀντικείμενα τῶν 
παθῶν. Ἡ ἐμπαθὴς ἡδονὴ ἐκδηλώνεται ὡς «ἡδυπάθεια» καὶ αὐτὸ 
ἀποτελεῖ τὸ δεύτερο στάδιο, ὅπου, στὸ κέντρο τῶν δυνάμεων τῆς ψυχῆς, 
ὁ ἄνθρωπος αὐτοπροαιρέτως ἐγκαταλείπει τὸν Θεὸ καὶ προτιμᾶ τὰ πάθη. 
Τέλος, ὅταν ὁ λόγος γίνει πράξη μὲ τὴ βοήθεια τοῦ σώματος, ἡ ἁμαρτία 
διαπράττεται καὶ δημιουργεῖ τὰ πάθη99: «ἡ ἐπιθυμία συλλαβοῦσα τίκτει 
ἁμαρτίαν, ἡ δὲ ἁμαρτία ἀποτελεσθεῖσα ἀποκύει θάνατον»100.

Οἱ συνέπειες εἶναι ἄκρως ἐπώδυνες. Ὁ ἅγιος Ἰωάννης Δαμασκηνὸς 
ξεκαθαρίζει ὅτι αἰτία ὅλων τῶν κακῶν ἀποτελεῖ ἡ ἀποστασία τοῦ νοῦ: 
«Διὰ δὲ τῆς παραβάσεως πρὸς τὴν ὕλην μᾶλλον κινηθεὶς καὶ τῆς αὐτοῦ 
αἰτίας, τοῦ Θεοῦ φημι, ἀποσπάσας τὸν νοῦν, τῇ φθορᾷ προσοικειοῦσθαι, 
καὶ παθητὸς ἀντὶ ἀπαθοῦς καὶ θνητὸς ἀντὶ ἀθανάτου γίνεσθαι καὶ 
συνδυασμοῦ καὶ ῥευστῆς γεννήσεως ἐπιδέεσθαι καὶ τῇ ἐφέσει τῆς ζωῆς 

95. Μ. Ἀθανασίου, ὅ.π.
96. Ἰωάννου Χρυσοστόμου, Ὁμιλίαι εἰς τὴν Γένεσιν, PG 53, 131.
97. Ἰωάννου Χρυσοστόμου, ὅ.π, PG 53, 150.
98. Δ. Ἰω. Τσελεγγίδης, Προϋποθέσεις καὶ κριτήρια τοῦ Ὀρθοδόξως καὶ ἀπλανῶς 
θεολογεῖν. Θεολογικὲς καὶ Ἐκκλησιολογικὲς προσεγγίσεις, ἐκδ. Π. Πουρναρᾶ, Θεσσα-
λονίκη 2013, σ. 128.
99. Φιλοκαλία τῶν Ἱερῶν Νηπτικῶν, τόμ. Δ΄, Ἀθήνα 1996, σ. 282.
100. Ἰακ. 1, 14-15.

Η ΚΑΘΑΡΌΤΗΤΑ ΤΟΥ ΝΟΟΣ ΩΣ ΠΡΟΫΠΌΘΕΣΗ ΤΗΣ ΘΈΩΣΗΣ



Θεολογία 2/2025

236236

τῶν μὲν ἡδέων, ὡς δῆθεν ταύτην συνιστώντων ἀντέχεσθαι, πρὸς δὲ 
τοὺς τούτων προμηθουμένους τὴν στέρησιν ἀδεῶς ἀπεχθάνεσθαι· καὶ 
τὴν μὲν ἔφεσιν ἐκ Θεοῦ πρὸς τὴν ὕλην, τὸν δὲ θυμὸν ἐκ τοῦ τῆς 
σωτηρίας ὄντως ἐχθροῦ μεταφέρειν πρὸς τὸ ὁμόφυλον»101.

Ἔτσι, ἐπειδὴ ἀποβάλλεται ἡ Θεία ἐνέργεια, ὅλη ἡ ὕπαρξη καθίσταται 
εὐεπίφορος καὶ ἐπιρρεπὴς πρὸς τὴν ἁμαρτία. Οἱ Νηπτικοὶ Πατέρες 
πίστευαν στὴ βιβλικὴ ἀλήθεια, ὅτι «πᾶς ὁ φαῦλα πράσσων μισεῖ τὸ 
φῶς καὶ οὐκ ἔρχεται πρὸς τὸ φῶς, ἵνα μὴ ἐλεγχθῇ τὰ ἔργα αὐτοῦ»102. 
Ἡ διάπραξη τῆς ἁμαρτίας, ὡς κατάληξη τοῦ ἀποτυχόντος ἀγῶνος 
ἐναντίον τῶν ἐμπαθῶν λογισμῶν, ἀποτελεῖ θάνατο τῆς ψυχῆς. Στοὺς 
ἀσκητικοὺς λόγους του, ὁ Ἀββᾶς Δωρόθεος διευκρινίζει: «ὅτι πᾶσα ἡ 
κατ’ ἐνέργειαν ἁμαρτία πάλιν ὑποχειρίους ἡμᾶς ποιεῖ, ἐπειδὴ ἑκόντες 
ἑαυτοὺς καταβάλλομεν καὶ καταδηλοῦμεν»103. Ἔτσι ὁ ἄνθρωπος, 
νικημένος ἀπὸ τὴν ἁμαρτία, καταντᾶ δοῦλος τῆς ἁμαρτίας: «Πᾶς ὁ 
ποιῶν τὴν ἁμαρτίαν δοῦλός ἐστι τῆς ἁμαρτίας»104.

Εἶναι χαρακτηριστικὴ ἡ φράση τοῦ ἁγίου Κυρίλλου Ἀλεξανδρείας: 
«Νενόσηκεν ἡ φύσις τὴν ἁμαρτίαν, διὰ τῆς παρακοῆς τοῦ ἑνός, 
τουτέστιν Ἀδάμ. Οὕτω ἁμαρτωλοὶ κατεστάθησαν οἱ πολλοί, οὐχ ὡς 
ἐν τῷ Ἀδὰμ συμπαραβεβηκότες, οὐ γὰρ ἦσαν πώποτε, ἀλλ᾽ ὡς ἐκ τῆς 
ἐκείνου φύσεως ὄντες, τῆς ὑπὸ νόμον πεσούσης τῆς ἁμαρτίας»105. Ὁ 
Ἀββᾶς Δωρόθεος στὰ συγγράμματά του γράφει ὅτι, ὅταν ἀπουσιάζει 
ἡ ζωοποιὸς χάρη, ἐπέρχεται ἡ φθορά, ἡ ὁποία, «ἐποίησε τὸ σῶμα 
μὲν τοῦ ἀνθρώπου παθητὸν ἐξ οὗ καὶ θνητόν, ὑποκείμενον εἰς πάθη 
ἀδιάβλητα - ἀναμάρτητα (πεῖναν, δίψαν, κάματον)»106. Ἡ ψυχή, ὅταν 
δὲν ἐπιζητεῖ τὴ χάρη τοῦ Ἁγίου Πνεύματος, στερεῖται αὐτὴν καὶ ἀφήνει 
«τὸν ἄνθρωπον ἔρημον φωτισμοῦ, ἐσκοτισμένον κατὰ τὸν νοῦν, καὶ 
κληρονομικῶς ἐπιῤῥεπῆ πρὸς τὴν παράχρησιν τῶν φυσικῶν παθῶν καὶ 

101. Ἰωάννου Δαμασκηνοῦ, Ἔκδοσις ἀκριβὴς τῆς ὀρθοδόξου πίστεως, PG 94, 977-979.
102. Ἰω. 3, 20.
103. Δωροθέου, Διδασκαλία ΚΒ΄, Ἑρμηνεία τινῶν ῥητῶν τοῦ ἁγίου Γρηγορίου, 
ψαλλομένων μετὰ τροπαρίων εἰς τὸ ἅγιον Πάσχα, PG 88, 1829A.
104. Ἰω. 8, 34.
105. Κυρίλλου Ἀλεξανδρείας, Ἑρμηνεία εἰς τὴν πρὸς Ῥωμαίους Ἐπιστολήν, PG 74, 
789AB.
106. Δωροθέου, Διδασκαλία Α΄, Περὶ ἀποταγῆς, PG 88, 1617Β-1620Α.

Δ. Ἰωάννου-Βασιλείου



237237

τῶν ἐνεργειῶν ψυχῆς καὶ σώματος»107. Βεβαίως αὐτὴ ἡ «παράχρησις 
συνιστᾷ κατάστασιν παρὰ φύσιν, δηλαδὴ νόσον καὶ ἁμαρτίαν, ὡς 
παράβασιν τοῦ θελήματος τοῦ Θεοῦ, τὸ ὁποῖον συνιστᾷ κατὰ φύσιν 
ζωήν»108.

Ἡ στροφὴ καὶ ἡ προσκόλληση τοῦ νοῦ στὸ σῶμα καὶ στὶς ὑλικὲς 
ἀνάγκες ἔκανε τὰ σώματα ἀδιάφανα. Ἡ παχύτητα καὶ ἡ σκληρότητα 
τῶν δερματίνων χιτώνων τῆς μεταπτωτικῆς ἀνθρωπίνης φύσεως ἐμπόδιζε 
τὸ φῶς τοῦ Θεοῦ νὰ περάσει καὶ νὰ φωτίσει τὸν ἄνθρωπο. Οὔτε τὸ 
φῶς τοῦ Θεοῦ διαπερνοῦσε στὸν ἄνθρωπο, οὔτε ὁ ἄνθρωπος ἔβλεπε 
τὸ φῶς τοῦ Θεοῦ109. Κατὰ τὸν Γρηγόριο τὸν Παλαμᾶ, αὐτὸ ὑποδηλώνει 
τὴν ἀμαύρωση τοῦ «κατ’ εἰκόνα», τὴν ἀπώλεια τοῦ φωτὸς τῆς χάριτος 
τοῦ Θεοῦ καὶ τὸ βύθισμα στὸ πνευματικὸ σκότος110. Παρομοιάζει τὴν 
πτώση τοῦ ἀνθρώπου μὲ τὴν πτώση τοῦ Ἑωσφόρου, ὁ ὁποῖος, μετὰ 
τὴν ἐπιλογή του, ἀπὸ ἄγγελος φωτὸς μεταβάλλεται σὲ πνεῦμα σκότους. 
Οἱ πρωτόπλαστοι λοιπόν, «γυμνωθέντες τῶν ἐκ τῆς ἄνωθεν αἴγλης 
φωτεινῶν καὶ ζωτικῶν ἐνδυμάτων, νεκροί ... ὡς ὁ Σατᾶν καὶ αὐτοὶ 
κατὰ πνεῦμα γεγόνασιν»111.

γ. Ἡ ἀναμόρφωση τοῦ νοῦ μὲ τὴν προσευχὴ καὶ τὴ νηστεία

Τὸ σχέδιο τῆς Θείας οἰκονομίας στὴν Παλαιὰ Διαθήκη ἦταν νὰ ἀναδείξει 
ἐκείνη τὴ γυναῖκα, ἡ ὁποία θὰ ἦταν ἄξια νὰ γίνει «Μητέρα τοῦ Φωτός». 
Οἱ θεοπτίες τῶν δικαίων καὶ τὰ κηρύγματα τῶν Προφητῶν112 σταματοῦν 

107. Δωροθέου, ὅ.π
108. Δωροθέου, ὅ.π.
109. Εὐθύμιος Στύλος (Ἐπίσκ. Ἀχελώου), Χιτῶνες καὶ ἱμάτια…, ὅ.π., σ. 85. 
110. Ἀ. Κεσελόπουλος, «Ὁ ὀντολογικὸς χαρακτήρας τῆς ἠθικῆς κατὰ τὴ διδασκαλία τοῦ 
Ἁγίου Γρηγορίου τοῦ Παλαμᾶ», Πρακτικὰ Διεθνῶν Ἐπιστημονικῶν Συνεδρίων Ἀθηνῶν 
(13-15 Νοεμβρίου 1998) καὶ Λεμεσοῦ (5-7 Νοεμβρίου 1999), Ὁ Ἅγιος Γρηγόριος ὁ 
Παλαμᾶς στὴν Ἱστορία καὶ τὸ παρόν, Ἅγιον Ὄρος 2000, σ. 71.
111. Γρηγορίου Παλαμᾶ, Κεφάλαια φυσικά, θεολογικά, ἠθικά τε καὶ πρακτικά, PG 
150, 1153BC.
112. Βλ. σχετικά: Ἡσ. 7, 14: Ὁ Προφήτης Ἡσαΐας χρησιμοποιεῖ τὴ λέξη σημεῖον, 
προφητεύοντας τὴν ἐνανθρώπηση: «... διὰ τοῦτο δώσει Κύριος αὐτὸς ὑμῖν σημεῖον· 
ἰδοὺ ἡ παρθένος ἐν γαστρὶ ἕξει, καὶ τέξεται υἱόν, καὶ καλέσεις τὸ ὄνομα αὐτοῦ ᾿Εμ-
μανουήλ».

Η ΚΑΘΑΡΌΤΗΤΑ ΤΟΥ ΝΟΟΣ ΩΣ ΠΡΟΫΠΌΘΕΣΗ ΤΗΣ ΘΈΩΣΗΣ



Θεολογία 2/2025

238238

μὲ τὴ γέννηση τῆς Παναγίας. Γιὰ τὴν Παλαιὰ Διαθήκη, ἡ ἐκπλήρωση τῆς 
σωτηρίας113 τῶν ἀνθρώπων, διὰ τῆς Θεοτόκου, τοποθετεῖται χρονικὰ 
μὲ τὴ φράση ὡς «ἔσχαται ἡμέραι»114. «Ὡς αὐτοῦ τοῦ Θεοῦ Λόγου, 
τοῦ πρὸ αἰώνων ἀχρόνως ἐκ Πατρὸς γεννηθέντος, καὶ ἀνάρχως καὶ 
ἀϊδίως, ὑπάρχοντος σὺν τῷ Πατρὶ καὶ τῷ Πνεύματι, ἐπ’ ἐσχάτων τῶν 
ἡμερῶν διὰ τὴν ἡμετέραν σωτηρίαν, ἐν τῇ γαστρὶ αὐτῆς ἐνοικήσαντος, 
καὶ ἐξ αὐτῆς ἀμεταβλήτως σαρκωθέντος καὶ γεννηθέντος»115. Μέσα 
στὸν Ναό «ὡσεὶ ἐλαία κατάκαρπος, πάσης ἀρετῆς καταγώγιον γέγονε, 
πάσης βιωτικῆς καὶ σαρκικῆς ἐπιθυμίας τὸν νοῦν ἀποστήσασα, καὶ 
οὕτω παρθένον τὴν ψυχὴν συντηρήσασα σὺν τῷ σώματι, ὡς ἔπρεπε, 
τὴν Θεὸν ἐγκόλπιον ὑποδέχεσθαι μέλλουσαν»116. 

Ὁ ἅγιος Γρηγόριος Παλαμᾶς ὑπογραμμίζει ὅτι ἡ πραγματικότητα τῆς 
νέας καταστάσεως φανερώθηκε πρῶτα στὸ πρόσωπο τῆς Θεοτόκου117. 
Αὐτή, ἀφοῦ παρέδωσε στὸν Θεὸ τὸν ἡγεμονικὸ νοῦ ὡς ὑπήκοον σὲ ὅλα, 
ἐγκατέλειψε τελείως τὰ διδάγματα τῶν ἀνθρώπων καὶ ἔτσι δέχτηκε 
ἄφθονα τὴν ἄνω σοφία118 καὶ τὸ θεῖο κάλλος, «τῶν Ἀγγέλων τὸν βίον 
ἐμφαίνουσα»119, καὶ τῆς «ἀναστάσεως τὸν τύπον ἐκλάμπουσα»120. Ἡ 
Θεοτόκος «αὐγῇ τὸν νοῦν φωτίζουσα»121, ἀφοῦ κατήργησε αὐτὸν ποὺ 
φθείρει καὶ συσκοτίζει τὸν νοῦ τοῦ ἀνθρώπου, γίνεται «ἡ τὸν φθορέα 

113. Μητρ. Γόρτυνος Ἱερεμίου, «Τὸ Ἁγιολόγιον τῆς Παλαιᾶς Διαθήκης», Ἐκκλησία 94, 
1 (2017), σ. 18.
114. «Ἀκολουθία τοῦ Μικροῦ Παρακλητικοῦ Κανόνος εἰς τὴν Ὑπεραγίαν Θεοτόκον, 
ὠδὴ στ´», Ὡρολόγιον τὸ Μέγα, Ἀθήνα 121995, σ. 549: «Ἄχραντε ἡ διὰ λόγου τὸν 
Λόγον ἀνερμηνεύτως ἐπ’ ἐσχάτων τῶν ἡμερῶν τεκοῦσα».
115. Ἰωάννου Δαμασκηνοῦ, Ἔκδοσις ἀκριβὴς τῆς ὀρθοδόξου πίστεως, PG 94, 1028C.
116. Ἰωάννου Δαμασκηνοῦ, ὅ.π., PG 94, 1160A.
117. Γ. Ἰω. Μαντζαρίδης, Παλαμικά…, ὅ.π., σ. 171.
118. Γρηγορίου Παλαμᾶ, Ὁμιλία 53, Εἰς τὴν πρὸς τὰ ἅγια τῶν ἁγίων εἴσοδον καὶ 
τῶν ἐν αὐτοῖς θεοειδῆ βίον τῆς πανυπεράγνου Δεσποίνης ἡμῶν Θεοτόκου καὶ ἀει-
παρθένου Μαρίας, [ΕΠΕ 11], ἐκδ. «Γρηγόριος ὁ Παλαμᾶς», Θεσσαλονίκη 1986, σ. 282.
119. «Γ´ Στάσις, Α´ Οἶκος, Ἀκολουθία Ἀκαθίστου Ὕμνου-Χαιρετισμῶν εἰς τὴν Ὑπεραγίαν 
Θεοτόκον», Ὡρολόγιον τὸ Μέγα, Ἀθήνα 121995, σ. 536. 
120. Ὅ.π. σ. 536.
121. «Δ´ Στάσις, Δ´ Οἶκος, Ἀκολουθία Ἀκαθίστου Ὕμνου-Χαιρετισμῶν εἰς τὴν Ὑπεραγίαν 
Θεοτόκον», Ὡρολόγιον τὸ Μέγα, Ἀθήνα 121995, σ. 538.

Δ. Ἰωάννου-Βασιλείου



239239

τῶν φρενῶν καταργοῦσα»122 καί «τῆς ἀπάτης τὴν κάμινον σβέσασα»123. 
«Φωτοδόχον λαμπάδα, τοῖς ἐν σκότει φανεῖσαν ὁρῶμεν τὴν ἁγίαν 
Παρθένον· τὸ γὰρ ἄυλον ἅπτουσα φῶς, ὁδηγεῖ πρὸς γνῶσιν θεϊκὴν 
ἅπαντας»124. Ἡ Θεοτόκος μᾶς δίδαξε ὅτι «τὸ θεωρεῖν οὐκ αἰσθήσει 
μόνον ἢ καὶ λογισμῷ τοῖς ὄντως προσγίνεται ἀνθρώποις, ἀλλὰ πολλῷ 
μᾶλλον τῇ τοῦ νοῦ καθάρσει καὶ τῇ τῆς θείας χάριτος μεθέξει, καθ᾽ 
ἣν οὐ λογισμοῖς ἀλλὰ ἐπαφαῖς ἀΰλοις τοῖς θεοειδέσιν ἐντρυφῶμεν 
κάλλεσιν»125. Ἐξ ἄλλου, ἡ Θεοτόκος μὲ τὴν ἐνοίκηση στὴ γαστέρα 
της τοῦ Υἱοῦ καὶ Λόγου τοῦ Θεοῦ γίνεται ὁ «ἔμψυχος ναός»126, ὁ 
«θησαυρός»127, ἡ «κιβωτός»128 καὶ ἡ «σκηνὴ τοῦ Θεοῦ Λόγου»129.

Σύμφωνα, μὲ τὸν ἅγιο Μάξιμο τὸν Ὁμολογητή, ὁ ἄνθρωπος, γιὰ νὰ 
μεταβεῖ στὸ κάλλος τῆς ὄγδοης ἡμέρας, πρέπει νὰ καταπαύσει τὸν νοῦ 
του ἀπὸ τὰ πάθη «σαββατίζων κατὰ νοῦν καὶ αὐτῆς ψιλῆς τῆς τῶν 
παθῶν φαντασίας»130 καὶ προσθέτει: «Ὁ τὴν παρασκευὴν τῶν ἔργων 
τῆς δικαιοσύνης πληρώσας, διέβη πρὸς τὴν ἀνάπαυσιν τῆς γνωστικῆς 
θεωρίας· καθ’ ἣν τοὺς λόγους τῶν ὄντων περιλαβὼν θεοπρεπῶς, 
τῆς κατὰ νοῦν περὶ αὐτὴν κινήσεως ἀναπαύεται»131. Δικαίως ὁ ἅγιος 
Ἰωάννης ὁ Πρόδρομος παροτρύνει τοὺς ἀνθρώπους λέγοντάς τους: 
«μετανοεῖτε· ἤγγικε γὰρ ἡ βασιλεία τῶν οὐρανῶν»132.

Ἡ πορεία τῶν ἀρετῶν εἶναι ἀνοδικὴ καὶ προϋποθέτει πολὺ κόπο καὶ 
ἀγῶνα. Οἱ ἄνθρωποι πρέπει νὰ ὑπερβοῦν ὅλα τὰ γήινα καὶ ὅλο τὸ νέφος 
τῆς λύπης ποὺ σκοτίζει τὸν νοῦ, διότι «οὐκ ἐν γῇ γὰρ ἡμῶν τὸ πολίτευμα. 

122. «Δ´ Στάσις, Α´ Οἶκος, Ἀκολουθία Ἀκαθίστου Ὕμνου-Χαιρετισμῶν εἰς τὴν Ὑπεραγίαν 
Θεοτόκον», Ὡρολόγιον τὸ Μέγα, Ἀθήνα 121995, σ. 538.
123. «Β´ Στάσις, Γ´ Οἶκος», ὅ.π., σ. 534.
124. «Δ´ Στάσις, Γ´ Οἶκος», ὅ.π., σ. 538.
125. Γρηγορίου Παλαμᾶ, Ὁμιλία 53, Εἰς τὴν πρὸς τὰ ἅγια τῶν ἁγίων εἴσοδον καὶ 
τῶν ἐν αὐτοῖς θεοειδῆ βίον τῆς πανυπεράγνου Δεσποίνης ἡμῶν Θεοτόκου καὶ 
ἀειπαρθένου Μαρίας, ὅ.π., σ. 342.
126. «Δ´ Στάσις, Ε´ Οἶκος», ὅ.π., σ. 539.
127. Ὅ.π.
128. Ὅ.π.
129. Ὅ.π.
130. Μαξίμου Ὁμολογητοῦ, Περὶ θεολογίας καὶ τῆς ἐνσάρκου οἰκονομίας τοῦ Υἱοῦ 
τοῦ Θεοῦ, PG 90, 1101D-1104.
131. Μαξίμου Ὁμολογητοῦ, ὅ.π., PG 90, 1104D.
132. Ματθ. 3, 2.

Η ΚΑΘΑΡΌΤΗΤΑ ΤΟΥ ΝΟΟΣ ΩΣ ΠΡΟΫΠΌΘΕΣΗ ΤΗΣ ΘΈΩΣΗΣ



Θεολογία 2/2025

240240

Πρὸς οὐρανὸν τὸν νοῦν ἐναποτείνωμεν»133. Αὐτὴ τὴν προσπάθεια ὁ 
Δαμασκηνὸς τὴν παρομοιάζει μὲ τὰ ἐπαγγέλματα τοῦ γεωργοῦ, τοῦ 
στρατιώτη, τοῦ ἐμπόρου καὶ ἄλλων, οἱ ὁποῖοι καταπονοῦν τὸ σῶμα τους 
γιὰ τὴν ἐπιθυμία τοῦ κέρδους: «Τοῦ ποθουμένου κερδήματος τύχωσι, 
καὶ ὅσῳ τοὺς προμοχθήσαντας ἐντρυφῶντας ὁρῶσι τοῖς κέρδεσι, 
πολλῷ πλέον πρὸς τὴν τῶν πόνων ὑπομονὴν παραθήγονται»134. Τὸ 
ἴδιο συμβαίνει μὲ τούς «πνευματικοὺς ὑπασπιστὰς τοῦ Δεσπότου»135, 
οἱ ὁποῖοι θὰ ἀπολαύσουν «τὰ ἐν ἐλπίσι κείμενα ὄψεσι θεάσονται, 
καὶ τοὺς προπεπονηκότας τῶν ἐλπιζομένων ἀγαθῶν τῆς χλιδῆς 
ἐναπολαύοντας»136. Ἡ ὕψιστη προτεραιότητα τοῦ ἀνθρώπου εἶναι 
ἡ Βασιλεία τοῦ Θεοῦ. Γιὰ νὰ φθάσει μέχρι ἐκεῖ, πρῶτα θὰ περάσει 
διὰ μέσου τῆς «στενῆς καὶ τεθλιμμένης ὁδοῦ τῆς ἀπαγούσης εἰς τὴν 
ζωήν»137. Γι’ αὐτὸ καὶ ὁ Χριστός «πρὸ τοῦ Σταυροῦ» «ἀνέβη εἰς 
τὸ ὄρος προσεύξασθαι. καὶ ἐγένετο ἐν τῷ προσεύχεσθαι αὐτὸν τὸ 
εἶδος τοῦ προσώπου αὐτοῦ ἕτερον καὶ ὁ ἱματισμὸς αὐτοῦ λευκὸς 
ἐξαστράπτων»138 καί «εἶπεν αὐτοῖς· τοῦτο τὸ γένος ἐν οὐδενὶ δύναται 
ἐξελθεῖν εἰ μὴ ἐν προσευχῇ καὶ νηστείᾳ»139. Συνεπῶς ὁ ἄνθρωπος γιὰ 
νὰ φτάσει στὸ προορισμό του ποὺ εἶναι ἡ Βασιλεία τοῦ Θεοῦ πρέπει νὰ 
ἐπιτευχθεῖ ἡ κάθαρση τῆς ψυχῆς μὲ προσευχὴ καὶ νηστεία. 

Ὁ Χριστὸς δὲν ἀνεκαίνισε ἁπλῶς τὴν ἀνθρώπινη φύση, ἀλλὰ εἶναι 
ὁ ἴδιος «συνεργός»140 στὸν πνευματικὸ ἀγῶνα τῶν ἀνθρώπων καὶ 
προσφέρει ἀοράτως «χεῖρα βοηθείας»141. Τὸ παράδειγμα τοῦ Χριστοῦ 
φανέρωσε στοὺς ἀνθρώπους τὴ βασικὴ προϋπόθεση τῆς θεοπτίας. Τὸ 
παράγγελμα τοῦ ἀποστόλου Παύλου: «ἀδιαλείπτως προσεύχεσθε»142 
δὲν ἦταν τυχαῖο, ἀφοῦ ἡ μνήμη τοῦ Xριστοῦ φωτίζει τὸν νοῦ καὶ ἐκδιώκει 

133. Ἰωάννου Δαμασκηνοῦ, Λόγος εἰς τὴν ὑπερένδοξον Μεταμόρφωσιν τοῦ Κυρίου 
ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ, PG 96, 545B.
134. Ἰωάννου Δαμασκηνοῦ, ὅ.π., PG 96, 568Β.
135. Ἰωάννου Δαμασκηνοῦ, ὅ.π.
136. Ἰωάννου Δαμασκηνοῦ, ὅ.π.
137. Ματθ. 7, 14.
138. Λουκ. 9, 28-29.
139. Μᾶρκ. 9, 29.
140. Γρηγορίου Παλαμᾶ, Δεκάλογος τῆς κατὰ Χριστὸν νομοθεσίας, PG 150, 1093A.
141. Συμεὼν Νέου Θεολόγου, Κατηχήσεις ΙΙ, Λόγος ΚΑ΄, Περὶ μνήμης θανάτου, SC 
104, 152, σ. 362.
142. Α΄ Θεσ. 5, 17.

Δ. Ἰωάννου-Βασιλείου



241241

τὸν σκοτασμό. Μόνιμη καὶ συνεχὴς ἀπασχόληση τῶν Ἡσυχαστῶν γιὰ νὰ 
φτάσουν στὴ θεοπτία ἦταν ἡ ἀδιάλειπτη μνήμη τοῦ ὀνόματος τοῦ Ἰησοῦ 
καὶ τὸ φῶς ποὺ ἔβλεπαν ἦταν, κατὰ τὸν Παλαμᾶ, τὸ οὐσιῶδες φῶς ποὺ 
πήγαζε ἀπὸ τὸν Χριστὸ στὸ Θαβώρ143, ἀφοῦ ἡ «προσευχὴ δὲ θείας δόξης 
ἐμφάνεια»144. Ὁ ἅγιος Συμεὼν ὁ Νέος Θεολόγος θεωρεῖ τὴν προσευχὴ 
ὡς «νοερὰν καὶ κρυπτὴν ἐργασίαν»145 καὶ ὑπονοεῖ τὴ νοερὰ διάσταση 
τῆς προσευχῆς, ὡς ἐγρήγορσης146, ἡ ὁποία εἶναι ἀπαραίτητη προϋπόθεση 
τῆς καθαρᾶς προσευχῆς καὶ συνεπῶς τῆς θέας τοῦ Θείου φωτός.

Πέρα ἀπὸ τὴ σωματικὴ ἀνάβαση στὸ ὄρος Θαβώρ, ὁ Χριστὸς ὑπ-
έδειξε στοὺς μαθητές Του τὸν τρόπο τῆς νοητῆς καὶ πνευματικῆς ἀνά-
βασης. Ἡ πτώση τοῦ ἀνθρώπου ἀμαύρωσε καὶ διέσπασε τὸν νοῦ του. 
Ἡ ἐπαναφορὰ τοῦ ἀνθρώπου πρὸς τὸν Θεὸ πραγματοποιεῖται μὲ τὴν 
προσευχή· «τοιαύτη γὰρ ἡ τῆς προσευχῆς φύσις· ἀπὸ γῆς εἰς οὐρανὸν 
ἀνάγει τὸν ἄνθρωπον, καὶ πᾶν ἐπουράνιον ὑπερβᾶσα καὶ ὄνομα καὶ 
ὕψωμα καὶ ἀξίωμα, αὐτῷ παρίστησι τοῦτον τῷ ἐπὶ πάντων Θεῷ»147. 
Ἡ προσευχὴ βοηθεῖ τὴν ἀπομάκρυνση ἀπὸ τὸν σκοτασμὸ τοῦ νοῦ. 
Καθαρίζει καὶ εὐπρεπίζει τὶς καρδιὲς καὶ ἀναθερμαίνει τὴν ἀγάπη 
πρὸς τὸν Θεὸ148 καὶ ὁ Θεὸς σκηνώνει στὶς καρδίες τῶν προσευχομένων 
ἀνθρώπων, μεταβάλλοντας αὐτὲς σέ «ναὸν Θεοῦ ζῶντος»149.

Ὁ Γρηγόριος Παλαμᾶς εἶναι ἀπόλυτος ὅταν λέγει: «Τῷ ἐμπαθεῖ νῷ 
ἑνωθῆναι τὸν Θεόν, ἀδύνατον»150. Ἡ ἀδιάλειπτη προσευχὴ ἐναπόκειται 
στὴν ἐλευθερία τοῦ ἀνθρώπου καὶ παίζει σημαντικὸ ρόλο στὴν ἐπίτευξη 

143. Γρηγορίου Παλαμᾶ, Συγγράμματα, τόμ. Γ΄: Ἀντιῤῥητικοὶ πρὸς Ἀκίνδυνον, Π. 
Χρήστου (ἐπιμ.), Θεσσαλονίκη 1970, σσ. 312-313.
144. Γρηγορίου Παλαμᾶ, Τόμοι συνοδικοὶ τρεῖς ἀφορῶντες τὰ κατὰ τὸν θεῖον 
Γρηγόριον τὸν Παλαμᾶν, καὶ τὴν δυσσέβειαν Βαρλαὰμ καὶ Ἀκινδύνου, PG 151, 683D.
145. Συμεὼν Νέου Θεολόγου, Ὕμνοι ΙΙΙ, Ὕμνος 58, Διδασκαλία κοινὴ σὺν ἐλέγχῳ πρὸς 
πάντας, βασιλεῖς, ἀρχιερεῖς, ἱερεῖς, μονάζοντας, λαϊκούς, ὑπὸ στόματος λαληθεῖσα 
καὶ λεγομένη Θεοῦ, SC 196, 355, σ. 304.
146. Ματθ. 26, 41, Μᾶρκ. 14, 38: «Γρηγορεῖτε καὶ προσεύχεσθε, ἵνα μὴ εἰσέλθετε εἰς 
πειρασμόν».
147. Γρηγορίου Παλαμᾶ, Ὁμιλία Β´, Εἰς τὴν κατὰ τὸν Τελώνην καὶ τὸν Φαρισαῖον τοῦ 
Κυρίου παραβολήν, PG 151, 20C.
148. Π. Χ. Δημητρόπουλος, «Προσευχή», ΘΗΕ, τόμ. 10, Ἀθήνα 1966, σ. 643.
149. Α´ Κορ. 6, 19· Β´ Κορ. 6, 16.
150. Γρηγορίου Παλαμᾶ, Ὁμιλία Β´, Εἰς τὴν κατὰ τὸν Τελώνην καὶ τὸν Φαρισαῖον τοῦ 
Κυρίου παραβολήν, PG 151, 20C.

Η ΚΑΘΑΡΌΤΗΤΑ ΤΟΥ ΝΟΟΣ ΩΣ ΠΡΟΫΠΌΘΕΣΗ ΤΗΣ ΘΈΩΣΗΣ



Θεολογία 2/2025

242242

τῆς θεοπτίας καὶ στὴν κατάληψη τοῦ ἀρχαίου κάλλους. Ἔτσι, πρέπει 
πρῶτα νά «μύσωμεν τὰς αἰσθήσεις καὶ τῆς ἔξωθεν τῆς τοῦ κόσμου 
περιφορᾶς ἐλευθερωθέντες»151. Ὅλοι οἱ φόβοι καὶ οἱ πόθοι «δι᾽ αἰτήσεως 
τῷ Δεσπότῃ προσίασι»152. Μὲ τὴν προσευχὴ ἐπιτυγχάνεται «τὸ ἑνιαῖον 
τοῦ νοῦ»153, ἡ στροφή του πρὸς τὸν ἑαυτόν του, ἡ «τήρησή»154 του καὶ 
ἡ ἄνοδός του πρὸς τὸν Θεὸ155. Ἡ ἀπάθεια, κατὰ τὸν Γρηγόριο Παλαμᾶ, 
εἶναι ἡ μετάθεση τοῦ παθητικοῦ τῆς ψυχῆς ἀπὸ τὸν κόσμο πρὸς τὸν Θεό. 
Ὑποστήριζε ἐπίσης ὅτι τὸ ἀνθρώπινο σῶμα μετέχει στὴν προσευχὴ καὶ 
γενικὰ στὴν πνευματικὴ ζωή.

Μὲ τὴν εὐσεβῆ στάση τοῦ σώματος κατὰ τὴν ὥρα τῆς προσευχῆς καὶ μὲ 
τὴ σωματικὴ κόπωση, «ἐπιλάμψαι τὴν θεαρχικὴν ἀκτῖνα, μὴ τῇ ποικιλίᾳ 
τῶν ἱερῶν παραπετασμάτων ἀναγωγικῶς περικεκαλυμμένην, καὶ τοῖς 
καθ’ ἡμᾶς προνοίᾳ πατρικῇ συμφυῶς, καὶ οἰκείως διεσκευασμένην»156, 
ἐξουδετερώνεται ὁ «μετεωρισμὸς τοῦ νοῦ». Ὁ Συμεὼν ὁ Νέος Θεολόγος 
ἀναφέρει: «Ἀγρυπνοῦμεν καὶ ψάλλομεν; Ἵνα μὴ πονηρὰ διαλογιζώμεθα 
καὶ πρὸς μετεωρισμοὺς ἐκτρεπώμεθα. Εὐχόμεθα σωματικῶς; Ὡς 
ἂν μὴ ὑπὸ τοῦ ἐχθροῦ αἰχμαλωτιζώμεθα νοερῶς καὶ ὥστε εἰς τὸ τὰ 
χρηστὰ ἐννοεῖν καὶ κατὰ διάνοιαν πνευματικῶς ἀεὶ καὶ ἀδιαλείπτως 
προσεύχεσθαι φθάσωμεν»157.

Ἂν ἐπιμένει κανεὶς σὲ αὐτὴ τὴ συνέλιξη τοῦ νοῦ καὶ τὴν ἀνάταση πρὸς 
τὸν Θεό, πιέζοντας βιαίως τό «πολυπόρευτον»158 τῆς διανοίας, πλησιάζει 
νοερὰ τὸν Θεό, ἐπιτυγχάνει τὰ ἄρρητα, γεύεται τὸ κάλλος τοῦ μέλλοντος 
αἰῶνος καὶ γνωρίζει μὲ νοερὴ αἴσθηση ὅτι ὁ Κύριος εἶναι χρηστός159. 
Ἐξ ἄλλου καὶ ἡ συμβουλὴ τοῦ Χριστοῦ πρὸς τοὺς μαθητές Του ἦταν 

151. Ἰωάννου Δαμασκηνοῦ, Λόγος εἰς τὴν ὑπερένδοξον Μεταμόρφωσιν τοῦ Κυρίου 
ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ, PG 96, 561A. Πρβλ. Γρηγορίου Παλαμᾶ, Τόμοι συνοδικοὶ τρεῖς 
ἀφορῶντες τὰ κατὰ τὸν θεῖον Γρηγόριον τὸν Παλαμᾶν, καὶ τὴν δυσσέβειαν Βαρλαὰμ 
καὶ Ἀκινδύνου, PG 151, 683D. 
152. Ἰωάννου Δαμασκηνοῦ, ὅ.π.
153. Γρηγορίου Παλαμᾶ, Περὶ προσευχῆς καὶ καθαρότητος καρδίας, PG 150, 1120Α.
154. Γρηγορίου Παλαμᾶ, ὅ.π.
155. Γρηγορίου Παλαμᾶ, ὅ.π.
156. Διονυσίου Ἀρεοπαγίτου, Περὶ τῆς Οὐρανίας Ἱεραρχίας, PG 3, 120Β.
157. Συμεὼν Νέου Θεολόγου, Ἠθικὰ ΙΙ, Λόγος Ζ΄, Περὶ τῶν δουλευόντων Θεῷ, SC 129, 
202-206, σ. 170.
158. Γρηγορίου Παλαμᾶ, Περὶ προσευχῆς καὶ καθαρότητος καρδίας, PG 150, 1120Α.
159. Γρηγορίου Παλαμᾶ, ὅ.π.

Δ. Ἰωάννου-Βασιλείου



243243

«γρηγορεῖτε καὶ προσεύχεσθε, ἵνα μὴ εἰσέλθητε εἰς πειρασμόν»160. 
Πρόκειται ἐδῶ γιὰ τὴ νοερὰ προσευχή, μὲ τὴν ὁποία ὁ πιστὸς αἰσθάνεται 
τὶς ἄκτιστες ἐνέργειες τοῦ Θεοῦ καὶ μπορεῖ νὰ φθάσει στὸ σημεῖο τῆς 
αἴσθησης τοῦ ἀκτίστου φωτὸς μὲ τὶς φυσικὲς αἰσθήσεις161 καὶ τοὺς 
σωματικοὺς ὀφθαλμούς.

Βασικὴ προϋπόθεση γιὰ νὰ θεαθεῖ ὁ Θεός, ὅπως ὁ ἴδιος ὁ Κύριος 
εἶπε στοὺς μακαρισμούς, εἶναι ἡ καθαρὴ καρδία162. Ὅποιος ἐπιτύχει 
μὲ τοὺς ὑπεραναβαίνοντες «πᾶν ὅ,τι ὑπὲρ αἰσθητὸν καὶ νοητὸν ἐν 
αὐτῇ τῇ προσευχῇ»163, θὰ ἀντικρύζει καὶ θὰ μεταλαμβάνει «τῇ δόξῃ 
ἑαυτοῦ»164, σὰν νὰ ξαναχρωματίζεται τὸ πρόσωπό του μὲ μιὰ ἑλκυστικὴ 
αἴγλη. Γι’ αὐτὸ καὶ τὸ πρόσωπο165 τοῦ Μωυσῆ, ὅταν συνομιλοῦσε μὲ 
τὸν Θεό, δοξάσθηκε, φωτίστηκε καὶ ἔμοιαζε μὲ τὸν Θεό. Δίκαια καὶ οἱ 
θεόπτες συγγενεύουν μὲ τὸν Θεό, ἀφοῦ «ἐντὸς ἑαυτῶν, καὶ τρανῶς 
ἐν ἑαυτοῖς τοῦ Θεοῦ τὴν βασιλείαν ὀψόμεθα καὶ ἔτσι ἑαυτοῖς καὶ 
Θεῷ συγγενώμεθα»166. «Ἀληθινὸν καὶ ἐρασμιώτατον, μόνῳ τὸ τὸν νοῦν 
κεκαθαρμένῳ θεωρητόν, τὸ περὶ τὴν Θείαν καὶ μακαρίαν φύσιν ἐστίν, οὗ 
ὁ ἐνατενίσας ταῖς μαρμαρυγαῖς καὶ ταῖς χάρισι, μεταλαμβάνει τι ἀπ’ 
αὐτοῦ, ὥσπερ αἴγλην τινά ἀνθηρὰν εἰς τὴν οἰκείαν ὄψιν ἀναχρωννύμενος 
ὅθεν καὶ Μωϋσῆς ἐν τῷ ὁμιλεῖν Θεόν ἐδοξάσθη τὸ πρόσωπον»167. Ὅσοι 

160. Ματθ. 26, 41.
161. Ὁ Βαρλαὰμ δὲν δεχόταν ὅτι ὁ πιστὸς μπορεῖ νὰ γνωρίσει τὶς ἐνέργειες τοῦ Θεοῦ 
διὰ τῶν αἰσθήσεων τοῦ σώματος.
162. Ματθ. 5, 8: «Μακάριοι οἱ καθαροὶ τῇ καρδίᾳ, ὅτι αὐτοὶ τὸν Θεὸν ὄψονται».
163. Γρηγορίου Παλαμᾶ, Συγγράμματα, τόμ. Α΄: Λόγοι ἀποδεικτικοί, Ἀντεπίγραφαι, 
ἐπιστολαὶ πρὸς Βαρλαὰμ καὶ Ἀκίνδυνον, Ὑπὲρ τῶν ἱερῶς ἡσυχαζόντων, ὅ.π., σ. 572.
164. Γρηγορίου Παλαμᾶ, ὅ.π., σ. 492.
165. Γρηγορίου Παλαμᾶ, Ὁμιλία ΛΔ΄, Εἰς τὴν σεπτὴν Μεταμόρφωσιν τοῦ Κυρίου 
καὶ Θεοῦ καὶ Σωτῆρος ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ· ἐν ᾗ παράστασις, ὅτι τὸ κατ᾽ αὐτὴν 
φῶς ἄκτιστόν ἐστι, PG 151, 432A: «... ἀληθινὸν καὶ ἐρασμιώτατον, μόνῳ τὸ τὸν 
νοῦν κεκαθαρμένῳ θεωρητόν, τὸ περὶ τὴν Θείαν καὶ μακαρίαν φύσιν ἐστίν, οὗ ὁ 
ἐνατενίσας ταῖς μαρμαρυγαῖς καὶ ταῖς χάρισι, μεταλαμβάνει τι ἀπ’ αὐτοῦ, ὥσπερ 
αἴγλην τινὰ ἀνθηρὰν εἰς τὴν οἰκείαν ὄψιν ἀναχρωννύμενος ὅθεν καὶ Μωϋσῆς ἐν τῷ 
ὁμιλεῖν Θεόν ἐδοξάσθη τὸ πρόσωπον».
166. Ἰωάννου Δαμασκηνοῦ, Λόγος εἰς τὴν ὑπερένδοξον Μεταμόρφωσιν τοῦ Κυρίου 
ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ, PG 96, 561A. Πρβλ. Γρηγορίου Παλαμᾶ, Ὑπὲρ τῶν ἱερῶς 
ἡσυχαζόντων, PG 150, 1109Α.
167. Γρηγορίου Παλαμᾶ, Ὁμιλία ΛΔ΄, Εἰς τὴν σεπτὴν Μεταμόρφωσιν τοῦ Κυρίου καὶ 
Θεοῦ καὶ Σωτῆρος ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ· ἐν ᾗ παράστασις, ὅτι τὸ κατ᾽ αὐτὴν φῶς 
ἄκτιστόν ἐστι, PG 151, 432A.

Η ΚΑΘΑΡΌΤΗΤΑ ΤΟΥ ΝΟΟΣ ΩΣ ΠΡΟΫΠΌΘΕΣΗ ΤΗΣ ΘΈΩΣΗΣ



Θεολογία 2/2025

244244

χαρακτηρίζονται ἀπὸ δυνατὴ πίστη στὸν Θεό, ποθοῦν τὴν ἀδιάλειπτη 
ἐπικοινωνία μὲ τὸν δημιουργό τους. Ὁ Θεῖος ἔρωτας ὠθεῖ τοὺς μύστες, 
ὅπως καὶ τὸν Πέτρο, νὰ διατηροῦν συνεχῆ καὶ ζῶσα κοινωνία μὲ τὸν 
Θεό, γι’ αὐτὸ καὶ ζητοῦν νὰ μείνουν γιὰ πάντα σὲ αὐτὴ τὴν κατάσταση. 
Ὁ Μέγας Ἀθανάσιος βεβαιώνει ὅτι «ὅτε οὐ συνομιλεῖ τοῖς σώμασιν ὁ 
νοῦς ὁ τῶν ἀνθρώπων, οὐδέ τι τῆς ἐκ τούτων ἐπιθυμίας μεμιγμένον 
ἔξωθεν ἔχει, ἀλλ᾽ ὅλος ἐστὶν ἄνω ἑαυτῷ συνὼν ὡς γέγονεν ἐξ ἀρχῆς· 
τότε δή, τὰ αἰσθητὰ καὶ πάντα τὰ ἀνθρώπινα διαβάς, ἄνω μετάρσιος 
γίνεται, καὶ τὸν Λόγον ἰδών, ὁρᾷ ἐν αὐτῷ καὶ τὸν τοῦ Λόγου Πατέρα, 
ἡδόμενος ἐπὶ τῇ τούτου θεωρίᾳ, καὶ ἀνακαινούμενος ἐπὶ τῷ πρὸς 
τοῦτον πόθῳ»168.

Πολλὲς φορὲς οἱ μυημένοι στὴν προσευχὴ λησμονοῦν τὶς σωματικὲς 
ἀνάγκες, μένουν χωρὶς τροφὴ καὶ κατὰ τὴν προσευχὴ στρέφουν τὸν νοῦ 
στὸν ἑαυτό τους, ἑνώνονται μὲ τὸν Θεὸ καὶ γίνονται ἄξιοι τοῦ μυστικοῦ 
ἀπόρρητου καὶ πνευματικοῦ δώρου τῆς ἀδιάλειπτης προσευχῆς169, τῆς 
θέας δηλαδὴ τοῦ ἄρρητου κάλλους. Ὁ Γρηγόριος Παλαμᾶς τονίζει «ἔργοις 
καὶ λόγοις καὶ διανοήμασιν τὴν δυνατὴν ἡμῖν τέως καὶ ἀδιάλειπτον 
προσευχὴν ἐπιτηδεύειν χρή, μέχρις ἂν ἐπιτύχωμεν τοῦ δώρου»170. 
Συνεπῶς, δὲν πρόκειται γιὰ μία αὐτόματη μέθοδο, ὅπως οἱ μέθοδοι 
τῶν βουδιστῶν, ἀλλὰ πρόκειται γιὰ τὴ χάρη τοῦ Θεοῦ, ἡ ὁποία δίδεται 
σὲ αὐτοὺς ποὺ προσεύχονται μὲ ὅλη τους τὴν ψυχὴ καὶ ἀδιαλείπτως. 
Ὁλόκληρος ὁ σκοπὸς τῆς ἀσκητικῆς ζωῆς καὶ τῆς κάθαρσης τῆς καρδιᾶς 
εἶναι νὰ διαχωρίσει τὰ πάθη ἀπὸ τὴν γνήσια ἀγάπη τοῦ Θεοῦ171.

Ὁ ἅγιος Ἰωάννης ὁ Σιναΐτης ἀναφέρει: «Τέλος τῆς προσευχῆς, ἁρπαγὴ 
πρὸς Κύριον»172. Ὁ Γρηγόριος Παλαμᾶς ἐξηγεῖ ὅτι ὁ νοῦς, ἀποβάλλοντας 
μὲ τὴν ἀδιάλειπτη προσευχὴ ὅλες τὶς γνώσεις, περιμένει νὰ ἁρπαγεῖ διὰ 

168. Μ. Ἀθανασίου, Λόγος κατὰ Ἑλλήνων, PG 25, 8A.
169. Γρηγορίου Παλαμᾶ, Συγγράμματα, τόμ. Α΄: Λόγοι ἀποδεικτικοί, Ἀντεπίγραφαι, 
ἐπιστολαὶ πρὸς Βαρλαὰμ καὶ Ἀκίνδυνον, Ὑπὲρ τῶν ἱερῶς ἡσυχαζόντων, ὅ.π., σ. 
492: «... ὅσους ἔρως θεῖος εἶχεν ἑνωθῆναι... οὗτοι τροφῆς ἄνευ καὶ πνοῆς ἐν 
εὐχῇ γενόμενοι... ἐπιστρέφουσι τὸν νοῦν εἰς ἑαυτὸν καὶ οὕτω τῇ πρὸς τὴν θείαν 
ἕνωσιν ἐπιτηδειότητι τοῦ μυστικοῦ καὶ ἀποῤῥήτου καὶ πνευματικοῦ τῆς προσευχῆς 
καταξιοῦνται δώρου».
170. Γρηγορίου Παλαμᾶ, ὅ.π., σ. 493.
171. Y. Veresh, “The Anthropology of the Heart…”, ὅ.π., σ. 237.
172. Ἰωάννου Σιναΐτου, Κλῖμαξ, PG 88, 1132D.

Δ. Ἰωάννου-Βασιλείου



245245

τῆς ἀποκαλύψεως πρὸς τὴ θεωρία τοῦ φωτός, «τοῖς ἀνυψώσασι τὸν 
νοῦν πρὸς τὸν Θεόν, καὶ τοῦ θείου πόθου τὴν ψυχὴν ἐξηρτημένοις, 
καὶ ἡ σὰρξ μετασκευαζομένη συνανυψοῦται τε καὶ συναπολαύει τῆς 
θείας κοινωνίας. Καὶ κτῆμα καὶ αὐτὴ γίνεται, καὶ οἴκημα Θεοῦ»173. 
Καὶ συνεχίζει: «Ἑνοῦσθαι δὲ αὐτῷ [ἐνν. «τῷ φωτί»] καὶ ὁρᾶν οὐ 
δύναται, ἂν μή, διὰ τῆς τῶν ἐντολῶν φυλακῆς ἑαυτοὺς καθάραντες 
τῇ ἀπειλικρινημένῃ καὶ ἀΰλῳ προσευχῇ τὸν νοῦν ἀπασχολήσαντες, τὴν 
ὑπερφυᾶ δύναμιν τῆς θεωρίας δέξωνται»174.

Ἕνας ἄλλος καρπὸς αὐτῆς τῆς ἑνώσεως εἶναι ἡ ἔκσταση. Ὅταν τὸ 
ἄκτιστο φῶς περιλάμψει τὸν νοῦ καὶ τὴν ψυχή, «τότε ὀλίγον ὡς λεπτὴ 
αἴγλη καὶ σμικροτάτη αἴφνης τὸν νοῦν κυκλώσασα εἰς ἔκστασιν 
ἁρπάζει»175. Ὁ θεόπτης, ὅπως καὶ οἱ τρεῖς μαθητὲς τὴν ὥρα τῆς ἀλλοίωσής 
τους στὸ ὄρος Θαβώρ, ὅταν βρεθεῖ «ἐν ἐκστάσει», ξεχνᾶ ποιός εἶναι καὶ 
ποῦ βρίσκεται, «ἐπιλανθάνεται καὶ αὐτῆς τῆς πρὸς Θεὸν δεήσεως»176, 
λέγοντας μόνο τὴν εὐχή «Κύριε ἐλέησον». Βλέπει ἑαυτὸν νὰ ἐξίσταται 
ἀπὸ τὴν ὁρωμένη «ἀπόῤῥητη γλυκυθυμία» καὶ ἁρπάζεται ὄχι μόνο 
ἀπὸ κάθε πρᾶγμα καὶ νόημα, ἀλλὰ καὶ ἀπὸ τὸν ἴδιο του ἑαυτό 177. Τὸ 
ἄκτιστο φῶς προξενεῖ καὶ ἀμέτρητη ἀγάπη, πολὺν πόθο, «νάματα κατὰ 
ποταμοὺς τῶν δακρύων»178 καὶ μία γλυκύτητα «ὑπὲρ πᾶσαν γεῦσιν»179.

Ὁ Χριστὸς βεβαίωσε τοὺς ἀνθρώπους, ὅτι ἡ βασιλεία Του ἀρχίζει 
ἀπὸ αὐτὴ τὴ ζωὴ μὲ τὴ μετοχή τους στὴ ζωὴ τῆς Ἐκκλησίας, ὅπου 
τοὺς βοηθεῖ νὰ καθαρίσουν τὸν νοῦ καὶ νὰ ἀποβάλουν «τὸν δυσειδῆ 
χιτῶνα τῆς ἁμαρτίας»180. Συνεπῶς, ὅσοι ἄνθρωποι βιώνουν ἀπὸ τώρα 

173. Γρηγορίου Παλαμᾶ, Ὑπὲρ τῶν ἱερῶς ἡσυχαζόντων, PG 150, 1113B.
174. Γρηγορίου Παλαμᾶ, Συγγράμματα, τόμ. Α΄: Λόγοι ἀποδεικτικοί, Ἀντεπίγραφαι, 
ἐπιστολαὶ πρὸς Βαρλαὰμ καὶ Ἀκίνδυνον, Ὑπὲρ τῶν ἱερῶς ἡσυχαζόντων, ὅ.π., σ. 430.
175. Συμεὼν Νέου Θεολόγου, Κατηχήσεις ΙΙ, Λόγος ΙΣΤ΄, Περὶ τῶν ἐνεργειῶν τοῦ 
Πνεύματος τοῦ Ἁγίου, SC 104, 82-86, σ. 244.
176. Γρηγορίου Παλαμᾶ, Συγγράμματα, τόμ. Α΄: Λόγοι ἀποδεικτικοί, Ἀντεπίγραφαι, 
ἐπιστολαὶ πρὸς Βαρλαὰμ καὶ Ἀκίνδυνον, Ὑπὲρ τῶν ἱερῶς ἡσυχαζόντων, ὅ.π., σ. 432.
177. Γρηγορίου Παλαμᾶ, ὅ.π.
178. Συμεὼν Νέου Θεολόγου, Ἠθικὰ ΙΙ, Λόγος Ε΄, Περὶ τῶν οἰομένων ἀγνώστως ἔχειν 
ἐν ἑαυτοῖς τὸ Πνεῦμα τὸ ἅγιον, SC 129, 308-309, σ. 102.
179. Συμεὼν Νέου Θεολόγου, Κατηχήσεις ΙΙ, Λόγος ΙΣΤ΄, Περὶ τῶν ἐνεργειῶν τοῦ 
Πνεύματος τοῦ Ἁγίου, SC 104, 101, σ. 246.
180. Ν. Νικολαΐδης, «Ἔπαθαν τὴ Μεταμόρφωση», Ἐνατενίσεις 11 (Μάιος-Αὔγουστος 
2010), σ. 38.

Η ΚΑΘΑΡΌΤΗΤΑ ΤΟΥ ΝΟΟΣ ΩΣ ΠΡΟΫΠΌΘΕΣΗ ΤΗΣ ΘΈΩΣΗΣ



Θεολογία 2/2025

246246

τὰ πνευματικὰ χαρίσματα τῆς ἔμπρακτης ἀγάπης, τῆς ψυχοσωματικῆς 
ἁρμονίας, τῆς πραότητας, τῆς χαρᾶς, τῆς εἰρήνης, μέσῳ τῆς «εἰλικρινοῦς 
προσευχῆς, ἀνατεινόμενοι ἀδιαλείπτως πρὸς Θεόν»181, κατὰ τὰ ἔσχατα 
θὰ δεχθοῦν τὸ θεῖον κάλλος, θὰ μετέχουν τῆς πηγῆς τῶν χαρισμάτων, θὰ 
ὑμνοῦν ἀκατάπαυστα καὶ θὰ δοξολογοῦν τὸν Θεό.

Ὁ ἅγιος Συμεὼν ὁ Νέος Θεολόγος παρομοιάζει τὴ σχέση τοῦ ἀνθρώπου 
μὲ τὸν Θεὸ μὲ πυρακτωμένο σίδηρο, ὁ ὁποῖος «πυροῦται τῷ πνεύματι 
καὶ πῦρ ὅλος γίνεται τῇ ψυχῇ, μεταδιδοὺς καὶ τῷ σώματι τῆς οἰκείας 
λαμπρότητος, δίκην τοῦ ὁρωμένου πυρὸς τὴν οἰκείαν τῷ σιδήρῳ φύσιν 
μεταδιδόντος, καὶ γίνεται ἡ ψυχὴ τῷ σώματι ὅπερ γέγονε τῇ ψυχῇ ὁ 
Θεός»182. Βεβαιώνει ὅτι ὁ «ἄνθρωπος Θεῷ ἑνοῦται πνευματικῶς τε 
καὶ σωματικῶς, εἴπερ οὐ χωρίζεται τοῦ νοῦ ἡ ψυχή, οὐδὲ τῆς ψυχῆς 
τὸ σῶμα, ἀλλὰ τῇ οὐσιωδῶς ἑνώσει γίνεται τρισυπόστατος κατὰ 
χάριν καὶ ὁ ἄνθρωπος, εἷς θέσει Θεός, ἐκ σώματος καὶ ψυχῆς καὶ 
οὗπερ μετείληφε θείου Πνεύματος»183.

Τὸ ἴδιο ἀκριβῶς συνέβη κατὰ τὴ Μεταμόρφωση τοῦ Χριστοῦ καὶ κατ’ 
ἐπέκταση θὰ συμβεῖ κατὰ τὰ ἔσχατα. Αὐτὸ τὸ ἀέναο φῶς θά «λάμπει 
τρανότατον ὡς ὁ ἥλιος»184, τέρποντας προσωπικὰ κάθε ψυχοσωματικὴ 
ὀντότητα, ἐνῶ κτιστὰ ὄντα θὰ χαριτώνονται ἀπὸ τὴν ἀντανάκλαση τοῦ 
φωτός. Ὁ Γρηγόριος Παλαμᾶς ἀναφέρει ὅτι κατὰ τὴ μυστικὴ ἐμπειρία, 
μετέχει τῆς Θείας ἐλλάμψεως πρῶτος ὁ νοῦς τοῦ ἀνθρώπου, «καὶ δι’ 
αὐτοῦ τὸ συνημμένον σῶμα πρὸς τὸ θειότερον μετασκευάζεται»185. 
Μὲ τὴν προσευχὴ μπορεῖ ὁ πιστὸς νὰ βιώσει τὸ δῶρο τῆς χάριτος, τὴ 
θεωρία καὶ τὴν αἴσθηση τοῦ Φωτός. Σὲ σύγχρονη ἐμπειρία του, ὁ Ἅγιος 
Σωφρόνιος περιγράφει ὅτι «ὁ χρόνος ἀποσυρόταν κάπου, τὸ ὑλικὸ 

181. Γρηγορίου Παλαμᾶ, Ὁμιλία ΛΔ΄, Εἰς τὴν σεπτὴν Μεταμόρφωσιν τοῦ Κυρίου καὶ 
Θεοῦ καὶ Σωτῆρος ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ· ἐν ᾗ παράστασις, ὅτι τὸ κατ’ αὐτὴν φῶς 
ἄκτιστόν ἐστι, PG 151, 432Α.
182. Συμεὼν Νέου Θεολόγου, Ἠθικὰ ΙΙ, Λόγος ΣΤ´, Περὶ ἀπαθείας καὶ ἐναρέτου ζωῆς, 
SC 129, 130-134, σ. 128-130.
183. Συμεὼν Νέου Θεολόγου, Κατηχήσεις ΙΙ, Λόγος ΙΕ´, Περὶ ἐμπαθοῦς καὶ ἀπίστου 
καὶ πονηρᾶς διαθέσεως, SC 104, 73-78, σ. 228.
184. Ἰωάννου Δαμασκηνοῦ, Λόγος εἰς τὴν ὑπερένδοξον Μεταμόρφωσιν τοῦ Κυρίου 
ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ, PG 96, 565D.
185. Γρηγορίου Παλαμᾶ, Συγγράμματα, τόμ. Α΄: Λόγοι ἀποδεικτικοί, Ἀντεπίγραφαι, 
ἐπιστολαὶ πρὸς Βαρλαὰμ καὶ Ἀκίνδυνον, Ὑπὲρ τῶν ἱερῶς ἡσυχαζόντων, ὅ.π., σ. 444. 
Πρβλ. Γ. Ἰω. Μαντζαρίδης, Παλαμικά…, ὅ.π., σ. 240. 

Δ. Ἰωάννου-Βασιλείου



247247

διάστημα χανόταν, καὶ δὲν αἰσθανόταν οὔτε τὸ σῶμα του»186. Ὁ ἴδιος 
περιγράφει ὅτι, ὅταν ὁ νοῦς ἐγκατέλειψε μὲ τὴν προσευχὴ τὰ ἐπίγεια, 
συνέβη κάτι θαυμαστό: «Σχεδὸν ὅλος ὁ κόσμος, κάθε ὁρατὸ φαινόμενο, 
ἔγινε μυστήριο, ὡραῖο καὶ βαθύ. Καὶ τὸ φῶς ἔγινε ἄλλο· χάιδευε τὰ 
ἀντικείμενα, τὰ περιέβαλλε κατὰ κάποιον τρόπο μὲ στεφάνι δόξας, 
μεταδίδοντας σὲ αὐτὰ παλμοὺς ζωῆς ποὺ δὲν ἀπεικονίζεται μὲ τὰ μέσα 
ποὺ διαθέτει ὁ καλλιτέχνης»187. Συνεπῶς, ὅλα τὰ κτίσματα μετέχουν 
τῆς ἐνέργειας τοῦ Θεοῦ μὲ διαφορετικὸ τρόπο. Κάποια μετέχουν τῆς 
οὐσιοποιοῦ Θείας ἐνέργειας καὶ στεροῦνται τὴ ζωοποιὸ ἐνέργεια, ἄλλα 
μετέχουν τῆς ζωοποιοῦ ἐνέργειας καὶ ὄχι τῆς σοφοποιοῦ ἐνέργειας. 
Μόνον ὁ ἄνθρωπος μπορεῖ νὰ μετέχει καὶ τῆς Θείας ἐνέργειας καὶ τῆς 
χάριτος τοῦ Θεοῦ188.

Ὁ εὐαγγελιστὴς Ἰωάννης παρουσιάζει στὴν Ἀποκάλυψη τὸ ἔσχατο 
κάλλος τῶν λευκανθέντων μὲ τὸ αἷμα τοῦ ἀρνίου. Περιγράφει ἀκριβῶς 
τὸν πολὺν ὄχλο, «ὃν ἀριθμῆσαι αὐτὸν οὐδεὶς ἐδύνατο, ἐκ παντὸς ἔθνους 
καὶ φυλῶν καὶ λαῶν καὶ γλωσσῶν»189, οἱ ὁποῖοι εἶναι περιβεβλημένοι 
«στολὰς λευκάς»190. Στὸ ἐρώτημα: «οὗτοι οἱ περιβεβλημένοι τὰς 
στολὰς τὰς λευκὰς τίνες εἰσὶ καὶ πόθεν ἦλθον;»191, ἕνας ἀπὸ τοὺς 
πρεσβύτερους ἀποκρίθηκε λέγοντας: «οὗτοί εἰσιν οἱ ἐρχόμενοι ἐκ τῆς 
θλίψεως τῆς μεγάλης, καὶ ἔπλυναν τὰς στολὰς αὐτῶν καὶ ἐλεύκαναν 
αὐτὰς ἐν τῷ αἵματι τοῦ ἀρνίου»192. Ἄρα οἱ λευκοφορεμένοι εἶναι ὅσοι 
εἶχαν κοινὸ τρόπο ζωῆς καὶ στενὴ σχέση μὲ τὸν Χριστό· ὅσοι ἔγιναν 
μέτοχοι καὶ μάρτυρες τῆς ἔμπρακτης, ἀνιδιοτελοῦς καὶ θυσιαστικῆς 
ἀγάπης καὶ ἔπλυναν τὶς στολές τους μὲ τὸ αἷμα τοῦ ἀρνίου. Ὅπως ὁ 
Χριστὸς θυσιάστηκε γιὰ τὸ ἀνθρώπινο γένος, ἔτσι καὶ οἱ ἀθλήσαντες γιὰ 
τὴν ἀγάπη τοῦ Κυρίου στεφανώθηκαν μὲ τὸν ἀμαράντινο στέφανο τῆς 

186. Σωφρόνιος Σαχάρωφ (ἀρχιμ.), Τὸ μυστήριο τῆς Χριστιανικῆς ζωῆς, ἐκδ. Ἱ. Μ. 
Τιμίου Προδρόμου, Ἔσσεξ Ἀγγλίας 2010, σ. 298.
187. Σωφρόνιος Σαχάρωφ (ἀρχιμ.), ὅ.π., σ. 178.
188. Γρηγορίου Παλαμᾶ, Κεφάλαια φυσικά, θεολογικά, ἠθικά τε καὶ πρακτικά, PG 
150, 1185BC. Πρβλ. Γ. Ἰω. Μαντζαρίδης, Παλαμικά…, ὅ.π., σ. 246.
189. Ἀποκ. 7, 9.
190. Ἀποκ. 7, 9· Δαν. 12, 3: «καὶ οἱ συνιέντες ἐκλάμψουσιν ὡς ἡ λαμπρότης τοῦ 
στερεώματος καὶ ἀπὸ τῶν δικαίων τῶν πολλῶν ὡς οἱ ἀστέρες εἰς τοὺς αἰῶνας καὶ 
ἔτι».
191. Ἀποκ. 7, 13.
192. Ἀποκ. 7, 14.

Η ΚΑΘΑΡΌΤΗΤΑ ΤΟΥ ΝΟΟΣ ΩΣ ΠΡΟΫΠΌΘΕΣΗ ΤΗΣ ΘΈΩΣΗΣ



Θεολογία 2/2025

248248

δόξης. Μέσα ἀπὸ τὶς θλίψεις προέρχεται ἡ λεύκανση τῶν στολῶν καὶ ἡ 
σωτηρία διὰ τῆς «νοητῆς αὐτοῦ φωτοδοσίας ἐν ἀπαθεῖ καὶ ἀΰλῳ τῷ 
νῷ μετέχοντες καὶ τῆς ὑπὲρ νοῦν ἑνώσεως ἐν ταῖς τῶν ὑπερφανῶν 
ἀκτίνων ἀγνώστοις καὶ μακαρίαις ἐπιβολαῖς. Ἐν θειοτέρᾳ μιμήσει 
τῶν ὑπερουρανίων νοῶν: “ἰσάγγελοι γάρ”, ὡς ἡ τῶν λογίων ἀλήθειά 
φησιν, ἐσόμεθα «καὶ υἱοὶ θεοῦ τῆς ἀναστάσεως υἱοὶ ὄντες»193.

Πλέον ὁ ἄνθρωπος, ὅταν φθάσει στὸν φωτισμὸ τοῦ νοὸς μὲ τὴ 
μυστηριακὴ ζωὴ καὶ τὴ μέθεξη τῆς φωτιστικῆς καὶ θεοποιοῦ ἐνεργείας, 
μπορεῖ νὰ δεῖ194 τὸ θεῖο φῶς. Στὴ θεωρία τοῦ φωτὸς συμμετέχουν ὅλες 
οἱ ἀνθρώπινες δυνάμεις, καθ’ ὅσον συμμετέχει ὁ ὅλος ἄνθρωπος195. Αὐτὴ 
ἡ ἑνοποίηση τῆς ἀνθρωπίνης ὑπάρξεως ἐπιτελεῖται μὲ τὴ συγκέντρωση 
καὶ μὲ τήν «πρὸς ἑαυτὸν στροφήν», μὲ τὸ βύθισμα τοῦ νοῦ ἐντὸς τῆς 
καρδίας, τὴν ὁποία ὁ Γρηγόριος Παλαμᾶς ὀνομάζει «πρῶτον λογιστικὸν 
ταμεῖον»196. Ἔτσι, στὸν ἄνθρωπο, ὅταν φτάσει στὴ θέωση, ἑνοποιοῦνται 
ὅλες οἱ ψυχοσωματικὲς δυνάμεις, ἐκφεύγει ἀπὸ τὸν χῶρο καὶ τὸν χρόνο 
καὶ βιώνει τὰ πάντα, ὡς νὰ βρίσκεται σὲ ἕνα συνεχὲς παρόν.

Ὁ δοξασμὸς τοῦ ἀνθρώπου θὰ ὑπερέχει, θὰ εἶναι μόνιμος καὶ ἀσύγ-
κριτος, γιατί «οἱ ὄντες ἐν ἀληθείᾳ καὶ δυνάμει Χριστιανοὶ θαῤῥοῦσι καὶ 
χαίρουσιν ἐξερχόμενοι τῆς σαρκός, ὅτι ἔχουσιν ἐκεῖνον τὸν οἶκον τὸν 
ἀχειροποίητον, ὃς οἶκός ἐστιν ἡ ἐνοικοῦσα ἐν αὐτοῖς τοῦ πνεύματος 
δύναμις [...] ἔχουσι γὰρ τὴν ἐπουράνιον τοῦ πνεύματος οἰκίαν καὶ 
τὴν δόξαν ἐκείνην τὴν ἄφθαρτον, ἥτις δόξα ἐν τῇ τότε ἡμέρᾳ τῆς 
ἀναστάσεως οἰκοδομήσει καὶ δοξάσει»197. Ἡ δόξα τοῦ Θεοῦ θὰ φωτίζει 
καὶ θὰ σκηνώνει σὲ κάθε δημιούργημα. Ἐξ ἄλλου, ὑπάρχει πλῆθος 
ἁγιογραφικῶν στίχων198 στοὺς ὁποίους γίνεται λόγος γιὰ τὶς αἰώνιες 
σκηνὲς τοῦ Παραδείσου. Ἕκαστος κατὰ τὰ ἔργα αὐτοῦ θὰ δέχεται το 

193. Διονυσίου Ἀρεοπαγίτου, Περὶ Θείων ὀνομάτων, PG 3, 592.
194. Δίκαια λοιπὸν μετὰ τὴ Θεία Κοινωνία ψάλλεται: «Εἴδομεν τὸ φῶς τὸ ἀληθινόν, 
ἐλάβομεν Πνεῦμα ἐπουράνιον, εὕρομεν Πίστιν ἀληθῆ, ἀδιαίρετον Τριάδα προσ-
κυνοῦντες· αὕτη γὰρ ἡμᾶς ἔσωσεν».
195. Συμεὼν Νέου Θεολόγου, Ἠθικὰ ΙΙ, Λόγος ΣΤ΄, Περὶ ἀπαθείας καὶ ἐναρέτου ζωῆς, 
SC 129, 130-131, σ. 128: «... καὶ πῦρ ὅλος γίνεται τῇ ψυχῇ, μεταδιδοὺς καὶ τῷ σώματι 
τῆς οἰκείας λαμπρότητος».
196. Γρηγορίου Παλαμᾶ, Συγγράμματα, τόμ. Α΄: Λόγοι ἀποδεικτικοί, Ἀντεπίγραφαι, 
ἐπιστολαὶ πρὸς Βαρλαὰμ καὶ Ἀκίνδυνον, Ὑπὲρ τῶν ἱερῶς ἡσυχαζόντων, ὅ.π., σ. 396.
197. Μακαρίου Αἰγυπτίου, Ὁμιλίαι πνευματικαί, PG 34, 512D-523A
198. Ἐνὼχ 39, 4-8· 41, 2· 71, 16· Ἰωαν. 14, 2· Λουκ. 16, 9.

Δ. Ἰωάννου-Βασιλείου



249249

φῶς τῆς δόξας τοῦ Θεοῦ. Σὲ σύγκριση μὲ τὴ δόξα τῶν πρωτοπλάστων 
θὰ εἶναι, ὅπως ἀναφέρει ὁ ἅγιος Γρηγόριος ὁ Θεολόγος, «πολὺ τῆς 
προτέρας παραδοξοτέρα»199, διότι «εἰ τὸ καταργούμενον διὰ δόξης, 
πολλῷ μᾶλλον τὸ μένον ἐν δόξῃ»200. Ὁ Μ. Βασίλειος βεβαιοῖ ὅτι στὴ 
Βασιλεία τῶν Οὐρανῶν θὰ δοθεῖ τὸ πλήρωμα τοῦ ἀφράστου φωτὸς καὶ 
θὰ ὑπάρχει ἡ δυνατότητα νὰ βλέπουν τὴν Τριάδα μὲ τρόπον ἄμεσο, μὲ 
θέα πρόσωπο πρὸς πρόσωπο201 καὶ ὁ ὅλος Θεὸς θὰ εἶναι ἑνωμένος μὲ 
τὸν νοῦ τῶν ἀνθρώπων202.

Ἡ ἀμαύρωση τοῦ νοῦ μετὰ τὴν πτώση τῶν πρωτοπλάστων ἐπέφερε τὴν 
ἀδυναμία τῶν ἀνθρώπων νὰ μετέχουν καὶ νὰ ἀντιλαμβάνονται τὸ θεῖο 
κάλλος: «Ὁ θεὸς τοῦ αἰῶνος τούτου ἐτύφλωσε τὰ νοήματα τῶν ἀπίστων 
εἰς τὸ μὴ αὐγάσαι αὐτοῖς τὸν φωτισμὸν τοῦ εὐαγγελίου τῆς δόξης τοῦ 
Χριστοῦ, ὅς ἐστιν εἰκὼν τοῦ Θεοῦ»203. Στοὺς τρεῖς Μαθητές, κατὰ τὴ 
στιγμὴ ποὺ ὁ Χριστὸς προσευχόταν, «τὸ Πνεῦμα ἐνήργησε, καὶ οὕτως 
εἶδον, οὗ τε καὶ ἐφ᾽ ὅσον ἐχαρίσατο τούτοις ἡ τοῦ θείου Πνεύματος 
δύναμις, τὸ ἀπόῤῥητον ἐκεῖνο φῶς»204. Ὁ νοῦς τῶν Μαθητῶν καθάρισε, 
γιὰ νὰ θεωρήσουν τό «κάλλος τὸ ἀληθινὸν καὶ ἐρασμιώτατον»205.

Στὸ ὄρος τῶν μακαρισμῶν, ὁ Χριστὸς δίδει τὸ κλειδὶ τῆς Θεοπτίας, 
τὸ ὁποῖο δὲν εἶναι ἄλλο ἀπὸ τὴν πνευματικὴ καθαρότητα: «μακάριοι οἱ 
καθαροὶ τῇ καρδίᾳ, ὅτι αὐτοὶ τὸν Θεὸν ὄψονται»206. Ὁ ἅγιος Συμεὼν 

199. Γρηγορίου Θεολόγου, Λόγος ΛΗ´, Εἰς τὰ Θεοφάνεια, εἴτουν Γενέθλια τοῦ Σωτῆ-
ρος, PG 36, 325D.
200. Β´ Κορ. 3, 11.
201. Βλ. Λόσκι, Ἡ θέα τοῦ Θεοῦ, ἐκδ. Β. Ρηγόπουλου, Θεσσαλονίκη 1973, σ. 110.
202. Γρηγορίου Θεολόγου, Λόγος ΙΣΤ΄, Εἰς τὸν πατέρα σιωπῶντα διὰ τὴν πληγήν 
τῆς χαλάζης, PG 35, 945C: «τῆς ἁγίας καὶ βασιλικῆς θεωρία Τριάδος ἐλλαμπούσης 
τρανώτερόν τε καὶ καθαρώτερον, καὶ ὅλης ὅλῳ νοῒ μιγνυμένης».
203. Β´ Κορ. 4, 4.
204. Γρηγορίου Παλαμᾶ, Ὁμιλία ΛΔ΄, Εἰς τὴν σεπτὴν Μεταμόρφωσιν τοῦ Κυρίου καὶ 
Θεοῦ καὶ Σωτῆρος ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ· ἐν ᾗ παράστασις, ὅτι τὸ κατ᾽ αὐτὴν φῶς 
ἄκτιστόν ἐστι, PG 151, 429A, 433B. Πρβλ. Γρηγορίου Παλαμᾶ, Συγγράμματα, τόμ. Γ΄: 
Ἀντιῤῥητικοὶ πρὸς Ἀκίνδυνον, ὅ.π., σ. 476: «Εἰ γὰρ καὶ ἀναγέγραπται, καὶ παρ᾽ ἡμῶν 
εἴρηται σωματικοῖς ὀφθῆναι ὀφθαλμοῖς τὸ ἐν Θαβωρίῳ τοὺς μαθητὰς περιαστράψαν 
φῶς, ἀλλ᾽ ὡς δεξαμένοις τὴν δύναμιν τοῦ πνεύματος, δι᾽ ἧς ὁρᾶται τὰ τοιαῦτα».
205. Γρηγορίου Παλαμᾶ, Ὁμιλία ΛΔ΄, Εἰς τὴν σεπτὴν Μεταμόρφωσιν τοῦ Κυρίου καὶ 
Θεοῦ καὶ Σωτῆρος ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ· ἐν ᾗ παράστασις, ὅτι τὸ κατ᾽ αὐτὴν φῶς 
ἄκτιστόν ἐστι, PG 151, 432Β.
206. Ματθ. 5, 8.

Η ΚΑΘΑΡΌΤΗΤΑ ΤΟΥ ΝΟΟΣ ΩΣ ΠΡΟΫΠΌΘΕΣΗ ΤΗΣ ΘΈΩΣΗΣ



Θεολογία 2/2025

250250

θεωρεῖ ὅτι βασικὴ προϋπόθεση γιὰ τὴ Θεοπτία ἀποτελεῖ ἡ κάθαρση 
τοῦ νοῦ. Εἶναι ἐνδεικτικὴ ἡ χαρακτηριστική του ἔκφραση: «ὁρᾷ 
γὰρ ξένα τινὰ θεάματα ὁ νοῦς καὶ ὅλος φωτίζεται καὶ φωτοειδὴς 
γίνεται, νοεῖν δὲ ἢ λαλεῖν ταῦτα οὐκ ἰσχύει»207. Ὁ Γρηγόριος Νύσσης 
περιγράφει τὴ μόνη ὁδό, μὲ τὴν ὁποία ὁ ἄνθρωπος μπορεῖ νὰ δεῖ τὸν 
Θεό. Σύμφωνα λοιπὸν μὲ τοὺς λόγους του, «ὁ Θεὸς ὁρᾶται»208 μόνον 
ὅταν ὁ ἄνθρωπος ἀλλοτριωθεῖ ἀπὸ κάθε κακό, ἀποκτήσει τὴν ἀπάθεια, 
τὴν ἁπλότητα καὶ τὸν ἁγιασμό209. Ὁ Συμεὼν διαπιστώνει τὸ γεγονὸς τῆς 
Θεοπτίας ὡς ἀποτέλεσμα καθάρσεως: «ὅτε ἡ καθαρότης προσγένηται, 
καὶ ἡ θεωρία συνέπεται»210. Τότε θὰ μπορεῖ, ὅπως καὶ οἱ Μαθητές, ὄχι 
μόνο νὰ ἐνατενίσει τὶς μαρμαρυγὲς καὶ τὶς χάριτες αὐτῆς τῆς ὀμορφιᾶς, 
ἀλλὰ καὶ ὁ ἴδιος νὰ φωτίσει τὴν ὄψη του ἀπὸ αὐτὴ τὴν ἀνθηρὴ λάμψη211.

Ἔτσι, ὁ Χριστὸς ἀποκαλύπτει ὡς εἰκόνα τοῦ Θεοῦ τὸν Θεὸ ἀλλὰ καὶ 
τὸν ἀνανεωμένο ἄνθρωπο212. Τὸ φῶς τῆς θεότητος τοῦ Χριστοῦ ὁρᾶται 
μόνον μὲ τοὺς ὀφθαλμοὺς τῆς πίστεως, τοὺς ὁποίους διανοίγει ἡ θεία 
Χάρις213. Ὁ Συμεὼν ὁ Νέος Θεολόγος διερωτᾶται: «Τί οὖν βλέπουσιν οἱ 

207. Συμεὼν Νέου Θεολόγου, Κατηχήσεις Ι, Λόγος Β΄, Περὶ τοῦ φεύγειν τοὺς λοιμοὺς 
καὶ φθοροποιοὺς τῶν ἀνθρώπων, SC 96, 355-358, σ. 270 καὶ τοῦ ἰδίου, Ὕμνοι ΙΙ, 
Ὕμνος 38, Περὶ θεολογίας, SC 174, σ. 466, ὁ ὁποῖος ἔχει τὸν χαρακτηριστικὸ τίτλο: 
«Περὶ θεολογίας καὶ ὅτι ὁ νοῦς τῆς ὕλης τῶν παθῶν καθαρθεὶς ἀΰλως τόν ἄϋλον 
καί ἀόρατον καθορᾷ».
208. Γρηγορίου Νύσσης, Εἰς τοὺς Μακαρισμούς, PG 44, 1272B.
209. Γρηγορίου Νύσσης, ὅ.π.
210. Συμεὼν Νέου Θεολόγου, Ἠθικὰ ΙΙ, Λόγος Ε΄, Περὶ τῶν οἰομένων ἀγνώστως ἔχειν 
ἐν ἑαυτοῖς τὸ Πνεῦμα τὸ ἅγιον, SC 129, 116-117, σ. 88.
211. Γρηγορίου Παλαμᾶ, Ὁμιλία ΛΔ΄, Εἰς τὴν σεπτὴν Μεταμόρφωσιν τοῦ Κυρίου καὶ 
Θεοῦ καὶ Σωτῆρος ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ· ἐν ᾗ παράστασις, ὅτι τὸ κατ’ αὐτὴν φῶς 
ἄκτιστόν ἐστι, PG 151, 432Β.
212. Χ. Γ. Ἀτματζίδης, Θεολογία τῆς Καινῆς Διαθήκης. Εἰσαγωγή, Θεολογία τῶν 
παύλειων ἐπιστολῶν καὶ θεολογία τῆς ἰωάννειας γραμματείας, ἐκδ. Ostracon Publishing, 
Θεσσαλονίκη 2014, σ. 197.
213. Vl. Losski, Ἡ Μυστικὴ Θεολογία τῆς Ἀνατολικῆς Ἐκκλησίας, μετάφρ. Στέλλα 
Πλευράκη, Ἐκκλ. Ἵδρυμα «Εὐαγγ. Μᾶρκος», Θέρμη Θεσσαλονίκης 1991, σ. 266. Πρβλ. 
Μ. Φαράντος, Τὸ περὶ τῶν ἀκτίστων θείων ἐνεργειῶν δόγμα τῆς Ὀρθοδόξου Ἐκκλησίας 
κατὰ τὴν διδασκαλίαν Γενναδίου τοῦ Σχολαρίου, Ἀνάτυπον ἐκ τοῦ τιμητικοῦ τόμου 
«Πόνημα εὔγνωμον»: τιμητικὸς τόμος ἐπὶ τῇ 40ετηρίδι συγγραφικῆς δράσεως καὶ 
τῇ 35ετηρίδι καθηγεσίας τοῦ καθηγητοῦ Βασιλείου Μ. Βέλλα, Τυπογραφεῖον τῆς 
Ἀποστολικῆς Διακονίας τῆς Ἐκκλησίας τῆς Ἑλλάδος, Ἐν Ἀθήναις 1969, σ. 17.

Δ. Ἰωάννου-Βασιλείου



251251

κεκαθαρμένοι τὸν νοῦν καὶ τὴν καρδίαν;»214. Καὶ ἀπαντᾶ μὲ βεβαιότητα, 
δίδοντας ὡς μαρτυρία καὶ ἀπόδειξη τὴ λάμψη φωτὸς ἀπείρου κάλλους, 
ποὺ ἐξέχεε τὸ πρόσωπο τοῦ Χριστοῦ κατὰ τὴ Μεταμόρφωσή του, καθὼς 
καὶ τὰ λαμπρὰ ἱμάτια, τὰ ὁποῖα ἔγιναν φωτεινά. Γι᾽ αὐτὸ ὁ θεόπτης, 
βλέποντας τὸν Κύριο, βλέπει φῶς, ἀλλὰ βλέποντας καὶ τὸν ἑαυτό 
του, βλέπει πάλι φῶς, διότι αὐτὸ εἶναι τὸ ἀποτέλεσμα τῆς ἑνώσεως. 
Ἐμπνευσμένος ἀπὸ τὶς δικές του ἐμπειρίες ὁ Συμεών, ἀναφέρει αὐτὴ 
τὴν πραγματικότητα: «Ὁρᾷ γὰρ ξένα τινὰ θεάματα ὁ νοῦς καὶ ὅλος 
φωτίζεται καὶ φωτοειδής γίνεται, νοεῖν δὲ ἢ λαλεῖν ταῦτα οὐκ ἰσχύει. 
Αὐτὸς μὲν γὰρ ὁ νοῦς φῶς ἐστι καὶ βλέπει τὰ πάντα φῶς, καὶ τὸ 
φῶς ζῶν ἐστι καὶ ζωὴν τῷ ὁρῶντι παρέχει. Βλέπει ἑαυτὸν καθόλου τῷ 
φωτί ἡνωμένον, καὶ ὁρῶν συστέλλεται καὶ ἔστιν ὡς ἦν. Κατανοεῖ τὸ 
φῶς ἐν τῇ ψυχῇ καὶ ἐξίσταται, καὶ ἐξιστάμενος βλέπει τοῦτο μακράν, 
στραφεὶς δὲ μέσον πάλιν εὑρίσκεται τοῦ φωτός»215.

Οἱ Μαθητὲς εἶδαν καὶ μὲ τὸ νοῦ, ποὺ εἶναι ὁ ὀφθαλμὸς τῆς ψυχῆς, 
ἀλλὰ καὶ μὲ τὰ μάτια τοῦ σώματος. Ἔνιωσαν ὅτι αὐτὸ ποὺ ἔβλεπαν 
ἦταν τὸ ἀρχέτυπο κάλλος τῆς ἀνθρώπινης εἰκόνας, ὅπου τὸ θεῖο φῶς, 
διὰ τῶν ἀκτίστων θείων ἐνεργειῶν, καταυγάζει καὶ φωτίζει θεοπρεπῶς 
τὸν νοῦ καὶ τὴν καρδία, ὅσων ἀγαποῦν τὸν Θεὸ καὶ ἔχουν καθαρὴ 
τὴν ὕπαρξή τους. Δὲν εἶχαν τὴ συνηθισμένη φυσικὴ δύναμη τὰ μάτια 
τους ἀλλὰ ἀλλοιώθηκαν καὶ δυναμώθηκαν ἀπὸ τὴ δύναμη τοῦ Ἁγίου 
Πνεύματος216. Ἄλλαξαν οἱ ἴδιοι οἱ Ἀπόστολοι, γι’ αὐτὸ καὶ εἶδαν τὴν 
ἀλλαγή, τὴ μεταμόρφωση στὴ θεία μορφὴ τοῦ Ἰησοῦ. Γεύθηκαν μέσα 
ἀπὸ κάτοπτρα, ὅπως γράφει ὁ Γρηγόριος Νύσσης, τὴν ἀντανάκλαση τῶν 
μελλόντων ἀγαθῶν: «Ὥσπερ γὰρ οἱ ἐν κατόπτρῳ ὁρῶντες τὸν ἥλιον, 
κἂν μὴ πρὸς τὸν οὐρανὸν ἀποβλέψωσιν ἀτενές, οὐδὲν ἔλαττον ὁρῶσι 
τὸν ἥλιον ἐν τῇ τοῦ κατόπτρου αὐγῇ, τῶν πρὸς αὐτὸν ἀποβλεπόντων 
τοῦ ἡλίου τὸν κύκλον»217.

214. Συμεὼν Νέου Θεολόγου, Κατηχήσεις Ι, Λόγος Β΄, Περὶ τοῦ φεύγειν τοὺς λοιμοὺς 
καὶ φθοροποιοὺς τῶν ἀνθρώπων, SC 96, 355-363, σ. 270.
215. Συμεὼν Νέου Θεολόγου, ὅ.π.
216. A. Chouliaras, The Anthropology of St Gregory Palamas, ὅ.π., σ. 166.
217. Γρηγορίου Νύσσης, Εἰς τοὺς Μακαρισμούς, PG44, 1272B. Πρβλ. Α´ Κορ. 13,12: 
«Βλέπομεν γὰρ ἄρτι δι’ ἐσόπτρου ἐν αἰνίγματι, τότε δὲ πρόσωπον πρὸς πρόσωπον· 
ἄρτι γινώσκω ἐκ μέρους».

Η ΚΑΘΑΡΌΤΗΤΑ ΤΟΥ ΝΟΟΣ ΩΣ ΠΡΟΫΠΌΘΕΣΗ ΤΗΣ ΘΈΩΣΗΣ



Θεολογία 2/2025

252252

Ἔχοντας προσωπικὴ ἐμπειρία τοῦ ἀκτίστου φωτός, ὁ ἅγιος Συμεὼν 
ὁ Νέος Θεολόγος γράφει: «Εὐθὺς πρηνὴς πεσὼν ἐπὶ γῆς εἶδον, καὶ 
ἰδοὺ φῶς πολὺ νοερῶς ἐπιλάμψαν μοι καὶ προσλαβόμενόν μου τὸν 
νοῦν ὅλον ἅμα πρὸς ἑαυτὸ καὶ ψυχήν, ὥστε τῷ ἀθρόῳ τοῦ θαύματος 
ἐκπλαγῆναί με καὶ ὡς ἐν ἐκστάσει γενέσθαι»218. Τὸ ἀίδιο φῶς τῆς 
Μεταμορφώσεως φώτισε τὸν νοῦ καὶ προανήγγειλε, διὰ τῆς Ἐκκλησίας, 
τὴν εὐφροσύνη τῶν μελλόντων ἀγαθῶν στὰ ἔσχατα. Μόνο μέσα στὸ 
σῶμα τῆς Ἐκκλησίας, ἡ ὁποία κατὰ τὸν Συμεὼν τὸν Νέο Θεολόγο ὁ 
«νέος κόσμος... καὶ νέος παράδεισος»219, ὁ πνευματικὸς ἄνθρωπος 
προγεύεται μὲ τὴν πίστη του ἀπὸ αὐτὴν τὴ ζωή, τήν «ἀνεκλάλητον 
χαράν, εἰρήνην πάντα νοῦν ὑπερέχουσαν, τρυφὴν καὶ ἀπόλαυσιν καὶ 
εὐφροσύνην»220. Μέσα στὴν Ἐκκλησία ἡ θέα «τοῦ ὁμοιώματος τῆς δόξης 
τοῦ Πατρὸς ἀποτελεῖ ἤδη τὴν ἀπαρχὴν τῆς τελείας θέας, ἡ ὁποία θὰ 
πραγματοποιηθῇ μετ’ ὀλίγον»221. Γι’ αὐτὸ καὶ ὁ Πέτρος, ὅταν ἀντίκρυσε 
τὶς μαρμαρυγὲς καὶ τὶς χάριτες αὐτοῦ τοῦ ἀληθινοῦ καὶ θελκτικότατου 
κάλλους, ἀπαίτησε ἀπὸ τὸν Κύριο ὅτι «καλόν ἐστιν ἡμᾶς ὧδε εἶναι»222.

Κατὰ τὴν ἐσχατολογικὴ κατάσταση, ἡ μακαριότης τῶν πιστῶν δὲν 
συνίσταται στὴν ἀπόκτηση τῆς ἀφθαρσίας, ἀλλὰ στὴν πλήρη καὶ ἀδιά-
πτωτη ἀπόλαυση223 τῆς κοινωνίας τους μὲ τὸν Θεό, ὁ ὁποῖος «ἐξαλείψει 
[...] πᾶν δάκρυον ἐκ τῶν ὀφθαλμῶν αὐτῶν»224 καὶ ἡ «τρυφὴ καὶ βρῶσις 
ἔστω ἀκόρεστος καὶ ἀδάπανος»225. Ὅπως ἀναφέρει ὁ ἅγιος Συμεών, 
«χαρὰ γὰρ τοῦ προσώπου σου ἡ θεωρία ἐστίν»226. Ὅποιος θὰ ἔχει 
τὸ φῶς «τὸ τῆς θεώσεως [...] ἔνδυμα, τοῦ νοῦ δοξαζομένου καὶ τῆς 

218. Συμεὼν Νέου Θεολόγου, Κατηχήσεις ΙΙ, Λόγος ΙΣΤ΄, Περὶ τῶν ἐνεργειῶν τοῦ 
Πνεύματος τοῦ Ἁγίου, SC 104, 83- 86, σ. 244.
219. Συμεὼν Νέου Θεολόγου, Ἠθικὰ Ι, Λόγος Β´, Τὰ κεφάλαια τῆς θεωρίας τοῦ 
λόγου, SC 122, 25, σ. 310.
220. Συμεὼν Νέου Θεολόγου, ὅ.π., Λόγος Γ´ , Εἰς τὸ ῥητὸν τοῦ Ἀποστόλου, SC 122, 
319-320, σ. 412.
221. Βλ. Λόσκι, Ἡ θέα τοῦ Θεοῦ, ὅ.π., σ. 59.
222. Ματθ. 17, 4· Μᾶρκ. 9, 5· Λουκ. 9, 33.
223. Γ. Ἰω. Μαντζαρίδης, Παλαμικά…, ὅ.π., σ. 260.
224. Ἀποκ. 7, 17.
225. Συμεὼν Νέου Θεολόγου, Ἠθικὰ ΙΙ, Λόγος ΙΔ΄, Περὶ ἑορτῶν, SC 129, 197-198, σ. 
438.
226. Συμεὼν Νέου Θεολόγου, Ὕμνοι ΙΙΙ, Ὕμνος 55, Ὅτι τοῖς τὸ ἅγιον φυλάξασι 
βάπτισμα καθαρὸν παραμένει τὸ Πνεῦμα τὸ Ἅγιον, SC 196, 14, σ. 254.

Δ. Ἰωάννου-Βασιλείου



253253

ὑπερκάλου πληρουμένου ἀγλαΐας ὑπὸ τῆς τοῦ λόγου χάριτος, καθάπερ 
ὑπὸ τοῦ λόγου θεότητος θεοπρεπεῖ φωτὶ τὸ συνημμένον ἐπὶ τοῦ ὄρους 
ἐδοξάσθη σῶμα»227, θὰ μπορεῖ νὰ ἔχει κοινωνία μὲ τὸν Θεό. 

Ἐξ ἄλλου, ὁ ὕψιστος ἐσχατολογικὸς σκοπὸς τῆς ἱστορίας τοῦ ἀνθρώπου 
εἶναι νὰ γίνει «θεὸς κεκελευσμένος»228, νὰ φτάσει στὴ θέωση.

SUMMARY

The purity of the mind as a prerequisite for theosis
Contribution to Christian anthropology and ethics

By Despina Ioannou-Vasiliou, PhD
University of Nicosia (UNIC)

In this article, theosis, as the highest eschatological prospect of man, is 
described, and purity of mind is considered a prerequisite for achieving 
this goal. Initially, the construction of man as a totality of soul and 
body, and his creation “in the image and likeness” of God, is examined. 
It is highlighted that man, prior to the fall, clothed with Divine Grace, 
enjoyed the unhindered sight of God.

Next, we see how man’s self-centeredness and the abuse of his free will 
led to the fall, resulting in the image of God in man being stained and 
man’s mind darkened, leading to his disorientation and the commission 
of sin.

For the reformation of the human mind, and the reversal of the 
path towards God, purification is a fundamental condition and prayer, 
combined with participation in the sacraments and Divine Grace, is 

227. Γρηγορίου Παλαμᾶ, Συγγράμματα, τόμ. Α΄: Λόγοι ἀποδεικτικοί, Ἀντεπίγραφαι, 
ἐπιστολαὶ πρὸς Βαρλαὰμ καὶ Ἀκίνδυνον, Ὑπὲρ τῶν ἱερῶς ἡσυχαζόντων, ὅ.π., σσ. 
413-414, ὅπου ὁ Γρηγόριος Παλαμᾶς, συνειδητὰ ἢ ὄχι, ἐπαναλαμβάνει τοὺς Διάδοχο 
Φωτικῆς (40ὸ κεφάλαιο ἀπὸ τὰ Ἑκατὸν Γνωστικὰ Κεφάλαια) καὶ Νεῖλο τὸν Ἀσκητή 
(Epistolarum liber secundus, PG 79, 233 A).
228. Γρηγορίου Θεολόγου, Λόγος ΜΓ´, Eἰς τὸν Μέγαν Βασίλειον ἐπιτάφιος, PG 36, 
560Α.

Η ΚΑΘΑΡΌΤΗΤΑ ΤΟΥ ΝΟΟΣ ΩΣ ΠΡΟΫΠΌΘΕΣΗ ΤΗΣ ΘΈΩΣΗΣ



Θεολογία 2/2025

254

recognised as the most precious and indispensable means for man’s 
communion with God. Renewed, man returns to his original purity, is 
enabled to experience the enlightenment, revelation and vision of God, 
and is progressively led to deification, perfected “in the likeness” of God.

Finally, the splendour and glory of the deified man in the eschatological 
state is presented.

Δ. Ἰωάννου-Βασιλείου


