
ΘΕΟΛΟΓΙΑ 96, 2 (2025)

Σεραφεὶμ Rose: Ἀμερικανός «φονταμενταλιστής» 
ἢ ἅγιος τοῦ εἰκοστοῦ αἰώνα;

Μύρωνoς Ζαχαράκη*

Ὁ ἱερομόναχος Σεραφεὶμ Rose ἀποτελεῖ μία ἀπὸ τὶς γνωστότερες 
μορφὲς τῆς Ὀρθοδοξίας τοῦ εἰκοστοῦ αἰώνα. Καὶ τὰ βιβλία του, ποὺ 
ἀπέκτησαν μεγάλη δημοφιλία, ἐπιχειροῦν τὴ συστηματικὴ καταγραφὴ 
τῶν πνευματικῶν ἀδιεξόδων τοῦ σύγχρονου κόσμου, τὸν ὁποῖον ὁ π. 
Σεραφεὶμ θεωρεῖ ὡς τὴν ἐποχὴ ποὺ προηγεῖται ἄμεσα τοῦ Ἀντιχρίστου. 
Σὲ αὐτὸ τὸ πλαίσιο, θεωρεῖ ὁ ἴδιος ὅτι μονάχα μία ἐλάχιστη ὁμάδα 
ἀπολύτως ἀσυμβίβαστων Χριστιανῶν θὰ διατηρήσει τὴν ὀρθὴ πίστη, μὲ 
ὅλους τοὺς ὑπολοίπους νὰ παρασύρονται στὴν καταστροφή1. 

Ἀρχικά, μὲ τὸ ἔργο του Ἡ ψυχὴ μετὰ τὸν θάνατο: μεταθανάτιες ἐμπειρίες 
στὸ φῶς τῆς ὀρθόδοξης διδασκαλίας, τὸ ὁποῖο εὐρύτερα θεωρεῖται ἴσως 
τὸ magnum opus του, ὁ π. Σεραφεὶμ ἐπιχειρεῖ νά «ἀνα-συνθέσει» –ἢ μᾶλλον 
νὰ ἐκθέσει συστηματικά– τὴ διδασκαλία τῆς Ὀρθόδοξης Ἐκκλησίας περὶ 
τοῦ μεταθανάτιου «τελωνισμοῦ» τῆς ψυχῆς. Ὅπως ἐξηγεῖται ἀναλυτικὰ 
στὸ βιβλίο, ἡ ψυχὴ περιπλανεῖται μεταθανάτια τὶς δύο (τὸ πολύ) πρῶτες 
ἡμέρες στὰ μέρη ὅπου ζοῦσε στὴ γῆ, ἐνῶ τὶς ὑπόλοιπες τριάντα ὀκτὼ 
ἡμέρες περνᾶ ἀπὸ τοὺς τόπους τοῦ παραδείσου καὶ τῆς κολάσεως, 
κάτι στὸ ὁποῖο ὀφείλονται τὰ ἀντίστοιχα μνημόσυνα. Αὐτὰ βοηθοῦν 

* Ὁ Μύρων Ζαχαράκης εἶναι ὑποψ. διδάκτωρ Φιλοσοφίας τοῦ Ἐθνικοῦ καὶ Καποδι-
στριακοῦ Πανεπιστημίου Ἀθηνῶν.
1. Βασικὲς ἐπιρροὲς στὴ συλλογιστικὴ τοῦ π. Rose, ἐκτὸς φυσικὰ ἀπὸ τὴν Ὀρθόδοξη 
Γραμματεία, εἶναι καὶ κάποιοι ἐπιφανεῖς Ρωμαιοκαθολικοὶ συγγραφεῖς, ὅπως ὁ π. 
Lubac, ὁ Max Picard, ὁ Josef Pieper, ἀλλὰ καὶ ὁ στοχαστὴς Erich Kahler, καὶ ἀκόμη 
περισσότερο οἱ Maistre καὶ Donoso Cortés. Ὅπως ὁ Γάλλος στοχαστὴς René Guenon, 
ἀπὸ τὸν ὁποῖον ἐπίσης εἶχε ἐπηρεασθεῖ, ὁ π. Σεραφεὶμ ὁμιλεῖ γιὰ τὸν σύγχρονο κόσμο 
σὰν νὰ εἶναι ἕνα προϊὸν τῆς συνεχοῦς ἀπομάκρυνσης τοῦ ἀνθρώπου ἀπὸ τὶς θεμελιώδεις 
πνευματικὲς ἀλήθειες, ποὺ  σὲ ἄλλες ἐποχὲς ὑπῆρχαν στὴν περιρρέουσα «ἀτμόσφαιρα». 
Τέλος, μία σημαντικὴ πηγή του εἶναι τὰ ντοστογιεφσκικὰ μυθιστορήματα. 

255-271



Θεολογία 2/2025

256256

πολὺ τὴν ψυχή, ἂν καὶ βέβαια οἱ προσευχὲς τῆς Ἐκκλησίας δὲν εἶναι 
σὲ θέση νὰ σώσουν ἐκεῖνον ποὺ οὐδέποτε ἐπιθύμησε πραγματικὰ νὰ 
σωθεῖ. Πάντως, ὑπάρχουν εἴκοσι τέτοια τελώνια, δαίμονες, ποὺ ἡ ψυχὴ 
διέρχεται ἀπὸ μία δοκιμασία σὲ μορφὴ ἁμαρτίας2. Μετὰ θάνατον, μᾶς 
λέει ὁ Rose, συνοψίζοντας πλῆθος πατερικῶν καὶ χριστιανικῶν ἔργων 
(π.χ. τὰ συναξάρια), ἡ ψυχὴ τοῦ ἀνθρώπου διαβαίνει μέσα ἀπὸ τὸν χῶρο 
τῶν τελωνίων, καθένα ἀπὸ τὰ ὁποῖα εἶναι ὑπεύθυνο γιὰ διαφορετικὸ 
τύπο ἁμαρτίας κι ἐπιχειρεῖ νὰ φράξει τόν «δρόμο» της, ἑλκύοντάς τη 
στὴν κόλαση. Σὲ περίπτωση ποὺ ἡ ψυχὴ δὲν εἶναι ἀποκεκαθαρμένη ἀπὸ 
τὰ πάθη, θὰ ἑλκυσθεῖ ἀπὸ αὐτὸ τὸ συγκεκριμένο πάθος ποὺ τῆς ἀσκεῖ 
τὴ μεγαλύτερη ἕλξη. Οἱ δαίμονες θὰ τὴ θεωρήσουν «φίλη» καὶ θὰ τὴν 
ὁδηγήσουν στὴν κόλαση3. Οἱ «μεταθανάτιες» ἐμπειρίες ποὺ ἀκοῦμε καὶ 
διαβάζουμε συνήθως εἶναι ὑπερβολικὰ σύντομες, καθὼς ἂν διαρκοῦσαν 
περισσότερο θὰ εἶχε ἐπέλθει πραγματικὸς θάνατος. Ἀντίθετα, μία 
ἐξωσωματικὴ ἐμπειρία μπορεῖ νὰ ἔχει μεγαλύτερη διάρκεια4. Ἂν 
ὑπολογίσει κανεὶς ὅτι οἱ σύγχρονοι Ἀμερικανοὶ εἶχαν σχεδὸν πάντοτε 
εὐχάριστες τέτοιες ἐμπειρίες ἐνῶ τὸ ἕνα τρίτο τῶν Ἰνδῶν μὲ ἀντίστοιχες 
ἐμπειρίες βίωσαν τρόμο, πρέπει νὰ παραδεχθοῦμε ὅτι εἶναι σημαντικὴ 
καὶ ἡ ἐπιρροὴ τοῦ εὐρύτερου πολιτισμικοῦ περιβάλλοντος. Σχεδὸν ὅλες 
οἱ μεταθανάτιες ἐμπειρίες ποὺ ἀναφέρονται σὲ σύγχρονα ἔργα εἶναι 
ὑπερβολικὰ σύντομες, μιᾶς καὶ θὰ εἶχε ἐπέλθει πραγματικὸς θάνατος, ἂν 
ἡ διάρκειά τους ἦταν μεγαλύτερη. Πάντως, δὲν μπορεῖ κανεὶς νὰ ἀρνηθεῖ 
ὅτι οἱ σύγχρονες ἐμπειρίες ἐπαφῆς μὲ τοὺς νεκροὺς ἀποτελοῦν τὴ γνήσια 
συνέχεια τοῦ πνευματισμοῦ τοῦ 19ου αἰ. 

[…] οἱ σύγχρονες «μεταθανάτιες» ἐμπειρίες, ἀτελεῖς καθὼς εἶναι, ἀνήκουν ὅλες 
στὸν ἑξῆς κανόνα: ἡ «ἐξωσωματική» κατάσταση ἀποτελεῖ μόνο τὸ ξεκίνημα 
τῆς ἀρχικῆς περιόδου ἀσώματης «περιπλάνησης» τῆς ψυχῆς στοὺς τόπους 
τῶν ἐπίγειων δεσμῶν της· ὅμως κανεὶς ἀπὸ αὐτοὺς τοὺς ἀνθρώπους δὲν ἔχει 

2. π. Σεραφεὶμ Ρόουζ, Ἡ ψυχὴ μετὰ τὸν θάνατο: μεταθανάτιες ἐμπειρίες στὸ φῶς τῆς 
Ὀρθόδοξης διδασκαλίας, μετάφρ. Παναγιώτα Τσουροπλῆ, ἐκδ. Μυριόβιβλος, Ἀθήνα 
2004, σ. 286.
3. Ὅ.π., σ. 145.
4. Ὅ.π., σ. 170.

Μ. Ζαχαράκη



257257

παραμείνει νεκρὸς γιὰ ἀρκετὸ χρονικὸ διάστημα, ἔστω μέχρι νὰ συναντήσει 
τοὺς ἀγγέλους ποὺ πρόκειται νὰ τὸν συνοδεύσουν5.

Ἡ αὐθεντικὴ χριστιανικὴ ἐμπειρία, συνοψίζει ὁ Rose, προέρχεται 
ἀληθινὰ ἀπὸ τοὺς τόπους παράδεισο/κόλαση, ἐνῶ ἐκείνη τῶν πνευ-
ματιστῶν προέρχεται ἀπὸ τό «ἐναέριο» τμῆμα τοῦ κόσμου τῶν πε-
πτωκότων πνευμάτων/δαιμόνων. Βέβαια, τὰ περισσότερα ἀπὸ τὰ σύγ-
χρονα «ὁράματα» δὲν βιώνονται ἀποκλειστικὰ ἀπὸ Χριστιανούς· δὲν 
ἔχουν στοιχεῖα χριστιανικῆς πνευματικότητας, ἡ ὁποία εἶναι ἀναπό-
σπαστα συνδεδεμένη μὲ τὸν φόβο Θεοῦ καὶ τὸ κάλεσμα γιὰ μετάνοια. 

Ἡ διδασκαλία περὶ τελωνίων στὶς Ὀρθόδοξες πηγὲς δὲν ἔχει ποτὲ ὁρισθεῖ ὡς 
«δόγμα», ἀφοῦ μᾶλλον ἀνήκει στὴν παράδοση τῆς Ὀρθόδοξης εὐσέβειας· αὐτὸ 
ὅμως δὲ σημαίνει ὅτι πρόκειται γιὰ κάτι «ἀσήμαντο» ἢ γιὰ θέμα «προσωπικῆς 
ἄποψης». Ἔχει διδαχθεῖ παντοῦ καὶ πάντοτε στὴν Ἐκκλησία, ὁπουδήποτε 
ἔχει μεταβιβασθεῖ ἡ Ὀρθόδοξη ἀσκητικὴ παράδοση. Τὸ ὅτι τὸ συγκεκριμένο 
θέμα βρίσκεται ἕως τώρα ἐκτὸς τοῦ πεδίου ἐνδιαφερόντων πολλῶν σύγχρονων 
Ὀρθοδόξων θεολόγων, ὀφείλεται στὸ ὅτι οἱ θεολόγοι αὐτοὶ ἀνήκουν πρωτίστως 
στὸν ἀκαδημαϊκὸ κόσμο καὶ ὄχι στὸν κόσμο τῆς ἀσκητικῆς παράδοσης6.

Τὸ συγκεκριμένο θέμα ἔχει συζητηθεῖ, μεταξὺ ἄλλων, ἀπὸ τὸν 
ἅγιο Ἰγνάτιο Brianchaninov (1807-1867) καὶ τὸν ὅσιο Θεοφάνη τὸν 
Ἔγκλειστο (1815-1894), μὲ τὸν δεύτερο νὰ ἐναντιώνεται κάπως στὸν 
πρῶτο γιὰ λόγους πού, ὅπως πιστεύει ὁ π. Σεραφείμ, εἶναι ἀποτέλεσμα 
παρερμηνείας τῶν θέσεών του. Σύμφωνα μὲ τὸν π. Σεραφείμ, παρ’ ὅτι ἡ 
διδασκαλία περὶ τῶν τελωνίων δὲν ἔχει ὁρισθεῖ ἐπίσημα ὡς δόγμα ἀπὸ 
κάποια Οἰκουμενικὴ Σύνοδο, πρόκειται γιὰ μία σημαντικὴ ἔκφανση 
ὀρθόδοξης εὐλάβειας, ποὺ διαδραματίζει καίριο ρόλο στὴν Ὀρθόδοξη 
ἀσκητικὴ παράδοση. Πράγματι, ἡ Ὀρθόδοξη Ἐκκλησία θεωρεῖ τόσο 
σημαντικὴ τὴ διδασκαλία της γιὰ τὰ τελώνια, ὥστε ἔχει συμπεριλάβει 
ἀναφορὲς γι’ αὐτὴν καὶ σὲ πολλὲς ἀπὸ τὶς ἀκολουθίες της7. Ἡ πιθανὴ 
ἀπόρριψη αὐτῆς ἀπὸ κάποιους σήμερα: 

5. Ὅ.π., σ. 285.
6. Ὅ.π., σ. 377.
7. Ὅ.π., σ. 289.

ΣΕΡΑΦΕΙΜ ROSE: ΑΜΕΡΙΚΑΝΌΣ «ΦΟΝΤΑΜΕΝΤΑΛΙΣΤΉΣ»  Ἢ ΑΓΙΟΣ ΤΟΥ ΕΙΚΟΣΤΟΥ ΑΙΩΝΑ;



Θεολογία 2/2025

258258

εἶναι τὸ ἔργο τοῦ ἴδιου δυτικοῦ ὀρθολογισμοῦ ὁ ὁποῖος ἔχει ἐπιτεθεῖ ἐναντίον 
τῆς Ὀρθόδοξης Ἐκκλησίας τόσο συχνὰ στὸ παρελθὸν καὶ ἐξ αἰτίας τοῦ ὁποίου 
τόσο πολλοὶ ἄνθρωποι ἔχουν ἀπολέσει τὴν ἀληθινὴ κατανόηση καὶ αἴσθηση 
τοῦ Ὀρθόδοξου Χριστιανισμοῦ. Στὴ Ρωμαιοκαθολικὴ καὶ προτεσταντικὴ Δύση, 
αὐτὴ ἡ ἐπίθεση ἔχει ἐπιτύχει πλήρως τὸν στόχο της, καὶ ἀπὸ ὅσους Βίους 
Ἁγίων ἔχουν ἀπομείνει ἔχουν πράγματι διαγραφεῖ τὰ ὑπερφυσικὰ στοιχεῖα καὶ 
θεωροῦνται συχνὰ ὡς «ἠθικὰ μυθεύματα»8,

διότι:

Ἡ ἀληθινὴ Ὀρθόδοξη διδασκαλία περὶ τῆς μετὰ θάνατον ζωῆς, ἀντιθέτως, πληροῖ 
τὸν ἄνθρωπο μὲ τὸ φόβο τοῦ Θεοῦ καὶ τὸν ἐμπνέει ὥστε νὰ ἀγωνισθεῖ γιὰ τὴ 
Βασιλεία τῶν Οὐρανῶν ἐναντίον ὅλων τῶν ἀοράτων ἐχθρῶν ποὺ ἐμποδίζουν 
τὴν πορεία του. Ὅλοι οἱ Ὀρθόδοξοι Χριστιανοὶ καλοῦνται σὲ αὐτὸν τὸν ἀγῶνα, 
καὶ εἶναι ἀπάνθρωπη ἀδικία εἰς βάρος τους νὰ ἀμβλύνουμε τὴν ὀρθόδοξη 
διδασκαλία ἔτσι ὥστε νὰ αἰσθάνονται πιό «ἄνετα»9.

Ὁ Rose παραθέτει ἐπίσης τὶς τέσσερις ἀπαντήσεις τοῦ χρονικὰ 
τελευταίου ἀπὸ τοὺς Βυζαντινοὺς Πατέρες, Ἁγίου Μάρκου τοῦ Εὐγε-
νικοῦ, στὴ γνωστὴ Σύνοδο τῆς Φλωρεντίας, μὲ τὴν πρώτη ἀπάντηση νὰ 
περιέχει τὴν πιὸ συνοπτικὴ ἔκθεση τῆς Ὀρθόδοξης διδασκαλίας πάνω 
σὲ αὐτὰ τὰ ζητήματα10, καὶ τὶς ἑπόμενες νὰ ἀντιπαρατίθενται μὲ τὶς 
ρωμαιοκαθολικὲς δοξασίες περὶ καθαρτηρίου πυρός. Ὁ συγγραφέας 
καταλήγει στὴν παράθεση τῶν ὁμιλιῶν τοῦ Ἁγίου Μάρκου τοῦ Εὐ-
γενικοῦ στοὺς παπικούς, ἐναντίον τῆς ἰδέας τοῦ Καθαρτηρίου. 
Ὑπογραμμίζοντας τὶς διαφορὲς ἀνάμεσα σὲ Ὀρθοδοξία καὶ Ρωμαιο-
καθολικισμό, ὁ π. Σεραφεὶμ ἐπέμενε στὴν ἀνάδειξη τῆς πρώτης ὡς 
διατηρημένης ἀλήθειας τῆς πρώτης Ἐκκλησίας. Ἔτσι, ἔρχεται μὲ 
φυσικὸ τρόπο τὸ ἐρώτημα πῶς ὁ ἴδιος ἀντιμετώπιζε τοὺς μεγάλους 
ἐκκλησιαστικοὺς πατέρες τῆς Δύσεως11. 

8. Ὅ.π., σ. 395.
9. Ὅ.π., σ. 399.
10. Ὅ.π., σ. 304.
11. Στὴ σύντομη καὶ ἡμιτελῆ πραγματεία του μὲ τίτλο: Ἡ θέση τοῦ Ἱεροῦ Αὐγουστίνου 
στὴν Ὀρθόδοξη Ἐκκλησία, ὁ ἱερομόναχος Σεραφεὶμ ἐπιχείρησε νὰ ξεκαθαρίσει ἕνα 
ζήτημα ποὺ στὴν ἐποχή του (καὶ ὄχι μόνον) εἶχε καταλήξει ἀκανθῶδες. Ἀρχικά, παρα-
θέτοντας πάντοτε τὶς πρωτότυπες πηγές, παρατηρεῖ πὼς ὁ ἅγιος Αὐγουστῖνος ἀπέκλινε 
μὲν κάπως ἀπὸ τὴν Ὀρθοδοξία σὲ τρία βασικὰ θέματα: τὴν ἐκπόρευση τοῦ Ἁγίου 

Μ. Ζαχαράκη



259259

Τὸ ἑπόμενο βιβλίο του μὲ τίτλο: Ἡ Ὀρθοδοξία καὶ ἡ θρησκεία τοῦ 
μέλλοντος12 θὰ μποροῦσε εὔλογα νὰ θεωρεῖ ἡ συνέχεια τοῦ βιβλίου 
του Ἡ ψυχὴ μετὰ τὸν θάνατο. Πράγματι, ὅπως εἶχε κάνει καὶ σὲ 
ἐκεῖνο, ἔτσι καὶ σὲ αὐτὸ ὁ π. Σεραφεὶμ διερευνᾶ μία ὁλόκληρη γκάμα 
λατρευτικῶν πρακτικῶν ποὺ ὑπερβαίνουν τὸν ὀρθολογισμὸ καὶ τόν 
«ἐπιστημονικό» ὑλισμό, ἀναζητώντας μία μοντέρνα καί «ἐναλλακτική» 
μορφὴ θρησκευτικότητας, ἡ ὁποία νὰ προσφέρει στοὺς συμμετέχοντες 
γαλήνη, νόημα ζωῆς καὶ διέξοδο ἀπὸ τὰ προβλήματά τους. Οἱ ἀφηγήσεις 
τοῦ βιβλίου, ἔντονα ἀνησυχητικὲς καὶ προειδοποιητικές, ἔρχονται σὲ 
σκόπιμη ἀντίθεση μὲ τὸ συγκρατημένο καὶ συγκροτημένο ὕφος γραφῆς 
του. Ὅπως στὸ Ἡ ψυχὴ μετὰ τὸν θάνατο ἐκτέθηκαν οἱ λεγόμενες 
«μεταθανάτιες» ἐμπειρίες, ἐδῶ παρατηροῦνται μερικὲς νέες μορφὲς 
θρησκευτικῆς πίστεως: συγκεκριμένα, εἶναι ἡ «χαρισματικὴ ἀνα-
ζωπύρωση» ποὺ ἐπέφερε ὁ Πεντηκοστιανισμός, ἡ «οὐφολογία» ποὺ 
ἀπὸ φιλοπερίεργη ἀναζήτηση ἔχει ἤδη ἐξελιχθεῖ σὲ ἀληθινὸ ἀντικείμενο 
λατρείας, τά «νέα θρησκευτικὰ κινήματα» (Hare Krishna, Maharishi, 

Πνεύματος, τὴ σχέση θείας Χάριτος μὲ τὸ ἀνθρώπινο αὐτεξούσιο, καθὼς καὶ τὴ θεία 
«τιμωρία» τοῦ κακοῦ, σὲ μία ἐποχή ὅμως ποὺ δὲν εἶχαν ἀκόμη διατυπωθεῖ συνοδικά. 
Αὐτὸ ποὺ ὅμως ἀναδεικνύει τὸ παρὸν βιβλίο εἶναι ὅτι οἱ αὐγουστίνειες θέσεις δὲν 
ὑπῆρξαν τόσο ἐσφαλμένες ὅσο «ἀτελεῖς» καὶ ὑπερβολικὰ διανοητικές, ἐξ αἰτίας τῆς 
γενικώτερης «εὐρωπαϊκῆς» του παιδείας, πρᾶγμα ποὺ σὲ καμμία περίπτωση δὲν πρέπει 
νὰ μᾶς ὠθεῖ σὲ συλλήβδην ἀπόρριψη τοῦ ἔργου τοῦ ἱεροῦ Αὐγουστίνου. Σύμφωνα μὲ 
τὸν π. Σεραφείμ, ὁ ἅγιος Αὐγουστῖνος διακατεχόταν ἀπὸ θεῖο ἔρωτα, ὅπως φαίνεται 
μέσα στὶς Ἐξομολογήσεις του, καὶ γι’ αὐτὸ ἀποτελεῖ σημαντικὴ πὴγὴ ἔμπνευσης γιὰ 
τοὺς Χριστιανοὺς ὣς καὶ σήμερα, ἰδίως ὅταν αὐτοὶ εἶναι νεοφώτιστοι. Στὸ βιβλίο 
ὑποστηρίζεται συστηματικὰ καὶ μὲ ἐπιχειρήματα ὅτι ὁ «προορισμός» ποὺ  ἀσπαζόταν ὁ 
Αὐγουστῖνος δὲν πρέπει σὲ καμμία περίπτωση νὰ ταυτίζεται μὲ τὸ δόγμα τοῦ ἀπόλυτου 
προορισμοῦ, τὸ ὁποῖο διατύπωσε ἀργότερα ὁ Καλβῖνος, ἀλλὰ ἐπρόκειτο γιὰ ἕναν 
μετριασμένο προορισμό, ποὺ  ἀπώτερο στόχο του εἶχε νὰ ἐπιλύσει τὸ δίλημμα περὶ 
τοῦ τί προηγεῖται χρονικὰ στὴ σχέση τοῦ Θεοῦ μὲ τὸν ἄνθρωπο: ἡ ἀνθρωπίνη ἐλευθερία 
ἢ ἡ θεία Χάρις. Σὲ αὐτὸ τὸ πλαίσιο, ὁ ἱ. Αὐγουστῖνος πρέσβευε ὅτι ὁ Θεὸς γνωρίζει a 
priori τὴν ἀνθρώπινη πρόθεση καὶ προσφέρει τὴ θεϊκή Του χάρη σὲ ὅσους τὴν ἐπιθυμοῦν 
ἐσωτερικά. Σὲ κάθε περίπτωση, ὁ π. Σεραφεὶμ εὐλαβεῖτο βαθιὰ τὸν Ἅγιο Αὐγουστῖνο, 
τιμοῦσε πρόθυμα τοὺς κοινούς (δηλ. τοὺς πρὸ τοῦ Σχίσματος) ἁγίους καὶ ἐπεδίωκε νὰ 
ἀποφεύγονται οἱ περιττὲς διαμάχες μεταξὺ Ὀρθοδόξων. Βλ. π. Σεραφεὶμ Ρόουζ, Ἡ θέση 
τοῦ Ἱεροῦ Αὐγουστίνου στὴν Ὀρθόδοξη Ἐκκλησία, μετάφρ. Παναγιώτα Τσουροπλῆ, 
ἐκδ. Μυριόβιβλος, Ἀθήνα 2004, passim.
12. Ὁλόκληρο τὸ κείμενο, μὲ ἑλληνικὴ μετάφραση, εἶναι δημοσιευμένο στὴν ἠλεκτρονικὴ 
διεύθυνση: http://users.uoa.gr/~nektar/orthodoxy/gerontikon/seraphim_rose_orthodoxy_
and_the_religion_of_the_future.htm [19.3.2024].

ΣΕΡΑΦΕΙΜ ROSE: ΑΜΕΡΙΚΑΝΌΣ «ΦΟΝΤΑΜΕΝΤΑΛΙΣΤΉΣ»  Ἢ ΑΓΙΟΣ ΤΟΥ ΕΙΚΟΣΤΟΥ ΑΙΩΝΑ;



Θεολογία 2/2025

260260

Maharaj Ji), ποὺ εἰσήγαγαν στὴ Δύση σέ «ἀραιωμένη» μορφὴ μερικὲς 
πρακτικὲς τοῦ παραδοσιακοῦ Ἰνδουισμοῦ, ἀλλὰ καὶ ὁ ἴδιος ὁ 
Ἰνδουισμός, ὁ ὁποῖος σιγά-σιγά «ἁλώνει» μία πρὸς μία τὶς χῶρες τοῦ 
ἄλλοτε χριστιανικοῦ κόσμου, μὲ τὴν ἀμερικανικὴ νεολαία νὰ εἶναι ἡ 
πρώτη ποὺ προχωρεῖ πρὸς αὐτὴ τὴν κατεύθυνση, μὲ τὶς ὑπόλοιπες 
νὰ ἀκολουθοῦν13. Σύμφωνα μὲ τὸν Rose, ὑπάρχει μία προοδευτικὴ 
ἐμβάθυνση στὴν ἐνασχόληση μὲ τὴν ἀνατολίτικη πνευματικότητα: 
Ἡ γενιὰ τοῦ 1950 (“beatniks”) ἐκδήλωνε ἁπλὸ ἐνδιαφέρον γιὰ τὸ 
περιεχόμενο τῶν μὴ χριστιανικῶν πιστεύω, ἡ γενιὰ τοῦ 1960 (“hippies”) 
προχώρησε ἀκόμη περισσότερο, καὶ πλέον ἡ γενιὰ τοῦ 1970 ἀσκεῖ πλέον 
συστηματικὰ τὶς λατρευτικὲς πρακτικὲς τῆς Ἄπω Ἀνατολῆς14. Ὁ Rose 

13. Ἀξίζει ἐδῶ νὰ γίνει μνεία στὸν συγγραφέα Klaus Kenneth, ποὺ μετεστράφη 
στὸν Χριστιανισμό (πρῶτα στὸν προτεσταντικὸ Στρατὸ Σωτηρίας καὶ κατόπιν στὴν 
Ὀρθοδοξία, ὅπου καὶ παραμένει ἕως καὶ σήμερα) ὕστερα ἀπὸ ἀγωνιώδη πνευματικὴ 
ἀναζήτηση, στὸ πλαίσιο τῆς ὁποίας ἦρθε (ἀρχικὰ ὡς χίπης χασικλῆς) σὲ προσωπικὴ 
ἐπαφὴ μὲ τὸν νεοεποχίτη «γκουροῦ» Maharishi, περνώντας κατόπιν στὴ συστηματικὴ 
ἄσκηση τοῦ Ἰνδουισμοῦ, στὴν Καλκούτα. Αὐτὰ καὶ ἄλλα πολλὰ ἀφηγεῖται ὁ ἴδιος μέσα 
στὸ αὐτοβιογραφικὸ βιβλίο του Χιλιάδες μίλια πρὸς τὸν τόπο τῆς καρδιᾶς (ἐκδ. Ἐν 
πλῷ, Ἀθήνα 2012). Ὁ Kenneth, ὁ ὁποῖος ἔχει ἱδρύσει κοινωφελεῖς ὀργανισμοὺς καὶ 
δίνει διεθνῶς ὁμιλίες ἀφηγούμενος τὴν περιπετειώδη ζωή του, ἔγραψε λίγο ἀργότερα 
ἕνα ἀκόμη βιβλίο, τό: Θεοί, εἴδωλα, γκουροῦ: ἀπὸ τὴ σκιὰ τῆς πλάνης στὸ φῶς τῆς 
Ὀρθοδοξίας (ἐκδ. Ἐν πλῷ, Ἀθήνα 2012). Ἐκεῖ, ἐκτὸς ἀπὸ τὶς προσωπικές του ἐμπειρίες 
μὲ τὴν ἀνατολίτικη πνευματικότητα, ἐπικαλούμενος καὶ τὸ προαναφερθὲν βιβλίο του 
π. Σεραφεὶμ Rose, τὶς προειδοποιήσεις τοῦ ὁποίου φαίνεται νὰ ἐπιβεβαιώνουν τὰ 
βιώματά του, ἐπισημαίνει: «Μιὰ φιλοσοφία πνευματικοῦ-μεταφυσικοῦ περιεχομένου 
πέραν καὶ ὑπεράνω ὅλων τῶν θρησκειῶν κατασκεύασε φαινόμενα, ὅπως ἡ ἐπιστημονικὴ 
φαντασία (science fiction), οἱ ἐξωγήινοι, τὰ U.F.O. καὶ πολλὰ ἀκόμη, μὲ τὴν κοινὴ εὐχὴ 
γιὰ ἀπόδραση ἀπὸ τὰ δεσμὰ τῆς καθημερινότητας. Αὐτὴ ἡ “μεταχριστιανικὴ θρησκεία” 
ἐξυπηρετεῖ βεβαίως τὸν Ἀντίχριστο παρέχοντάς του ὡς ἐφαλτήριο καὶ δεκανίκι τὸ 
Χόλιγουντ, προκειμένου νὰ ἀνακηρύξει τὸν νέο ὑπεράνθρωπο [...]. Οἱ ἀναρίθμητες 
ἀπίστευτες περιγραφὲς ἀξιόπιστων ἀνθρώπων γιὰ U.F.O. –κι ἐγὼ ὁ ἴδιος εἶδα μὲ 
τὰ μάτια μου τὸ φαινόμενο αὐτό– μαρτυροῦν τὴ δίψα γιὰ μιά “ἀνώτερη Δύναμη” 
ἀπελευθερωτικὴ ἀπὸ τὰ δεσμὰ τῆς ἀνάγκης καὶ τῆς πενίας τῆς ζωῆς αὐτῆς. Οἱ ὑπέροχες 
ἀναλήθειες τῶν U.F.O. ἀνήκουν ὅλες μαζὶ στὴν περιοχή της παραψυχολογίας καὶ τοῦ 
ἀποκρυφισμοῦ». Κλ. Κένεθ, Θεοί, εἴδωλα, γκουροῦ: ἀπὸ τὴ σκιὰ τῆς πλάνης στὸ 
φῶς τῆς Ὀρθοδοξίας, μετάφρ. Βίκυ Πατρίκη, ἐκδ. Ἐν πλῷ, Ἀθήνα  2012, σσ. 166-167.
14. Σύμφωνα μὲ τὸν Rose, οἱ ἄλλες θρησκεῖες, στὸν βαθμὸ ποὺ δὲν εἶναι ἁπλὲς 
ἐκδηλώσεις δαιμονολατρίας, ἀποτελοῦν ἴσως καλόπιστες ἀλλὰ ὁπωσδήποτε ἀτελεῖς 
ἀνθρώπινες ἀπόπειρες ἐπικοινωνίας μὲ τὸ θεῖο, μὲ τοὺς ἀνθρώπους ποὺ συμμετέχουν 
σὲ αὐτὲς νὰ βρίσκονται σὲ μία ἰδιαίτερη κατάσταση ὅπου τὸ πῶς θά «προσεγγισθοῦν» 
ἐξαρτᾶται πρακτικὰ ἀπόλυτα ἀπὸ τὸν Θεό. Αὐτὸ θὰ πεῖ στὴ σύντομη διάλεξη ποὺ 

Μ. Ζαχαράκη



261261

παραδέχεται βέβαια πὼς πολλὲς ἀπὸ αὐτὲς τὶς λατρεῖες δὲν εἶναι παρὰ 
παροδικὲς μόδες, θεωρεῖ ὅμως ὅτι δὲν πρέπει νὰ ἐπαναπαυόμαστε, 
διότι οἱ μόδες αὐτὲς δὲν θὰ ἐξαφανισθοῦν παρὰ ἀφοῦ ἔχουν συντελέσει 
στὸν περαιτέρω ἀποχριστιανισμὸ τῶν κοινωνιῶν μας. Ὁ ἱερομόναχος 
Σεραφεὶμ προειδοποιεῖ ἐπίσης ἐνάντια στὶς κινήσεις τοῦ σύγχρονου 
Οἰκουμενισμοῦ, οἱ ὁποῖες κατὰ τὴ γνώμη του ἀπειλοῦν νὰ διαλύσουν 
καὶ τὴν Ὀρθοδοξία, τὸ τελευταῖο ὀχυρὸ πνευματικῆς προστασίας, ἀπὸ 
τέτοιες ἀλλότριες μορφές «πνευματικότητας». Διότι, ὅπως τονίζει ὁ 
ἴδιος καὶ αὐτὴ εἶναι καὶ ἡ κεντρικὴ ἰδέα τοῦ βιβλίου του, ὅλα ἐκεῖνα τὰ 
ποικίλα θρησκεύματα στὴν πραγματικότητα δὲν κάνουν τίποτε ἄλλο 
ἀπὸ τὸ νὰ προετοιμάζουν τὸν δρόμο στή «θρησκεία τοῦ μέλλοντος», 
δηλαδὴ τὴ λατρεία τοῦ Ἀντίχριστου, στοὺς ἐσχάτους χρόνους τῆς 
ἱστορίας. Ὁ Rose ὁμαδοποιεῖ καὶ ἐδῶ πολλὲς διαφορετικὲς τάσεις καὶ 
πνευματικὰ κινήματα, ἀφοῦ κύριο μέλημά του εἶναι νὰ καταδείξει τὴν 
ἀντίχριστη φύση ὅλων τους, κάτι ποὺ κατὰ τὴν ἄποψή του στοιχειοθετεῖ 
καὶ τὴν ἀντίχριστη φύση τοῦ καιροῦ μας, ποὺ ἀποτελεῖ τὸν καιρὸ τῆς 
μεγάλης ἀποστασίας, λίγο πρὶν ἀπὸ τὴν ἔλευση τοῦ Ἀντιχρίστου. Ὁ 
διάβολος πλέον παρουσιάζεται στοὺς ἀνθρώπους δίχως «φτιασίδια»: 

Ὁ συνειδητὸς Ὀρθόδοξος Χριστιανὸς ζεῖ σ’ ἕναν καθαρὰ πεπτωκότα κόσμο, 
τόσο ὅσον ἀφορᾶ τὴ γῆ, ὅσο καὶ τ’ ἀστέρια· ὅλα εἶναι ἐξ ἴσου μακριὰ ἀπὸ τὸν 
χαμένο παράδεισο, γιὰ τὸν ὁποῖο ἀγωνίζεται [...]. Δὲν ἐμπιστεύεται τὴ δική του 
ἱκανότητα νὰ διακρίνει τὶς πλάνες τῶν δαιμόνων γι’ αὐτὸ προσηλώνεται ὅσο 
πιὸ σταθερὰ γίνεται στὶς γραφικὲς καὶ πατερικὲς κατευθυντήριες γραμμές, 
μὲ τὶς ὁποῖες τὸν ἐφοδιάζει γιὰ τὴ ζωή του ἡ Ἐκκλησία τοῦ Χριστοῦ. Ἕνας 
τέτοιος ἄνθρωπος ἔχει πιθανότητα νὰ ἀντισταθεῖ στὴ θρησκεία τοῦ μέλλοντος, 

ἔδωσε τὸ 1981, λίγο πρὶν τὸ τέλος τῆς ζωῆς του στὸ Πανεπιστήμιο τῆς Καλιφόρνιας, 
μὲ τίτλο: «Ἡ ἀποκάλυψη τοῦ Θεοῦ στὴν ἀνθρώπινη καρδιά», ποὺ θὰ κυκλοφορήσει σὲ 
ξεχωριστὸ βιβλίο, καὶ στὰ ἑλληνικὰ ἀπὸ τὶς ἐκδόσεις Ἐγρήγορση. Σὲ ἐκείνη τὴ σύντομη 
ὁμιλία, μὲ τὴν ὁποία μπορεῖ νὰ ξεκινήσει κανεὶς τή «γνωριμία» του μὲ τὸ ἔργο του 
π. Σεραφείμ, μιλάει γιὰ τὰ δύο στοιχεῖα ποὺ ἀπαιτοῦνται γιὰ νὰ ἐπικοινωνήσει ἡ 
ἀνθρώπινη ψυχὴ μὲ τὸν Θεό: τὴν ἐσωτερικὴ δεκτικότητα καὶ τὸν πόνο. Τυπικὸ παράδειγμα 
ἀποτελεῖ ἡ κομμουνιστικὴ Ρωσία μὲ τὰ γκουλάγκ της νὰ λειτουργοῦν σάν «σχολεῖα» 
νέων αὐθεντικῶν Χριστιανῶν, σὰν τοὺς Aleksandr Solzhenitsyn καὶ Γιούρι Μασκώβ, ἀπὸ 
τὰ κείμενα τῶν ὁποίων διαβάζονται ἀποσπάσματα. Τὸ κείμενο εἶναι ὅλο δημοσιευμένο 
ἠλεκτρονικὰ στὴν ἠλεκτρονικὴ διεύθυνση: http://users.uoa.gr/~nektar/orthodoxy/geron 
tikon/seraphim_rose_revelation_of_god_into_human_heart.htm [19.3.2024].

ΣΕΡΑΦΕΙΜ ROSE: ΑΜΕΡΙΚΑΝΌΣ «ΦΟΝΤΑΜΕΝΤΑΛΙΣΤΉΣ»  Ἢ ΑΓΙΟΣ ΤΟΥ ΕΙΚΟΣΤΟΥ ΑΙΩΝΑ;



Θεολογία 2/2025

262262

τὴ θρησκεία τοῦ Ἀντιχρίστου, σὲ ὁποιαδήποτε μορφὴ κι ἂν παρουσιαστεῖ αὐτή· 
ἡ ὑπόλοιπη ἀνθρωπότητα, ἐκτὸς ἂν κάνει κάποιο θαῦμα ὁ Θεός, εἶναι χαμένη.

Ἐκεῖ ἀποσκοποῦν, σὲ τελικὴ ἀνάλυση, ὄχι μόνο τὰ κινήματα ποὺ ἔχουν 
ὁλοφάνερα θρησκευτικὸ χαρακτῆρα ἀλλὰ καὶ ἡ ἀλλόκοτη περιέργεια 
πλήθους σημερινῶν ἀνθρώπων γιὰ ἐπικοινωνία μέ «ἐξωγήινα» ὄντα. 
Ὅπως καὶ στὸ Ἡ ψυχὴ μετὰ τὸν θάνατο, ὁ Rose ἀκολουθεῖ τὴ μέθοδο 
νὰ συμβουλεύεται συνδυαστικὰ τὴν ἐπιστημονικὴ καὶ ἀκαδημαϊκὴ 
βιβλιογραφία μὲ τὴν Ὀρθόδοξη χριστιανικὴ γραμματεία, μὲ τὴ δεύτερη 
νὰ κάνει τὴν ἐμφάνισή της πέρα ἀπὸ ἐκεῖ ποὺ ἡ πρώτη δὲν μπορεῖ νὰ 
προχωρήσει βαθύτερα στὴν κατανόηση τῆς ἀληθινῆς «φύσεως» τῶν 
φαινομένων αὐτῶν. Γιὰ παράδειγμα ὁ συγγραφέας, ἀκολουθώντας 
ἱστοριογραφικὲς πηγές, ἐπισημαίνει ὅτι τῆς λαϊκῆς περιέργειας γιὰ τὰ 
U.F.O. προηγήθηκε (ἐνν.  χρονικά) ἡ μαζική «κατανάλωση» (λογοτεχνικῶν 
κυρίως) ἀναγνωσμάτων (π.χ. τοῦ Arthur Clark), ποὺ μὲ τὸν τρόπο 
τους ἐνθάρρυναν τὴν πίστη σὲ ἐξωγήινους καὶ πιό «ἀνεπτυγμένους» 
ἀπὸ ἐμᾶς πολιτισμούς, ἡ ἐπαφὴ μὲ τοὺς ὁποίους ὑποτίθεται πὼς θὰ 
ἔδινε στὴν ἀνθρωπότητα τὴν ὤθηση γιὰ πνευματική «ἐξέλιξη» πρὸς 
ἀνώτερες μορφὲς συνειδητότητας καὶ εὐδαιμονίας. Τέτοιες εἶναι 
γενικὰ οἱ προσδοκίες ποὺ συνυφαίνονται μὲ τήν «οὐφολογία» καὶ 
ἀσφαλῶς ὑπάρχει ἐδῶ καὶ ἄφθονη ὁμαδικὴ παράκρουση, αὐθυποβολή, 
χωρὶς νὰ ἀποκλείονται καὶ περιστατικὰ ἐπιτήδειας ἐκμετάλλευσης 
τῆς ἀνθρώπινης εὐπιστίας. Ὡστόσο, συνεχίζει, τὸ πλῆθος καὶ οἱ 
λεπτομέρειες τῶν προσωπικῶν μαρτυριῶν καὶ ἀφηγήσεων δίνει τὴν 
ὑποψία πὼς δὲν ἐπαρκοῦν οἱ ἐπιστημονικὲς ἐξηγήσεις. Καὶ ἐδῶ εἶναι 
ποὺ ὁ π. Σεραφεὶμ χρησιμοποιεῖ τὶς πηγὲς τῆς Ὀρθόδοξης παράδοσης, 
δείχνοντας τὶς καταπληκτικές, κατὰ τὴ γνώμη του, ὁμοιότητες τῶν 
«ἐξωγήινων» ἐμπειριῶν μὲ τὶς ἐμπειρίες δαιμόνων ὅπως αὐτὲς ποὺ 
ἀναφέρονται στὰ Συναξάρια (τοὐλάχιστον τὰ Ὀρθόδοξα, μᾶς λέει, 
διότι αὐτὲς σὲ μεγάλο βαθμὸ τείνουν νὰ θεωροῦνται μυθικὲς καὶ νὰ 
ἀφαιροῦνται ἐντελῶς ἀπὸ τὰ ἀντίστοιχα τῶν Καθολικῶν). Ὅμοια, ὁ 
ἱερομόναχος συγκρίνει, συμβουλευόμενος καὶ προτεσταντικὲς κειμε-
νικὲς πηγές, τὰ ἐντυπωσιακὰ φαινόμενα «γλωσσολαλιᾶς» τῶν Πεντη-
κοστιανῶν μὲ τὶς πνευματιστικὲς συγκεντρώσεις τῶν medium, στὶς ἀρχὲς 
τοῦ εἰκοστοῦ αἰώνα. Ὁμοπιστία, χειροθεσία, παθητικότητα καὶ χρήση 
τεχνικῶν ὑποβολῆς εἶναι τὰ τέσσερα κοινὰ χαρακτηριστικὰ ἀμφότερων. 

Μ. Ζαχαράκη



263263

Ὅπως καὶ οἱ «μεταθανάτιες» ἐμπειρίες, ἔτσι καὶ αὐτὰ τὰ φαινόμενα 
ἀποτελοῦν τελικὰ τὴν ἐπάνοδο στὴν προχριστιανικὴ πρακτικὴ τῆς 
νεκρομαντείας, γιὰ τὴν ὁποία τόσο αὐστηρὰ προειδοποιοῦσε ἤδη ἡ 
Παλαιὰ Διαθήκη. Τέλος, ὁ Rose μέμφεται καὶ ἐδῶ τὴν ἐπιπολαιότητα 
τέτοιων συμπεριφορῶν καὶ τὶς ἀντιδιαστέλλει ρητὰ πρὸς τὴν πει-
θαρχημένη σοβαρότητα, τὴ σεμνότητα καὶ τὴν αὐστηρότητα τοῦ γνήσιου 
Ὀρθόδοξου πιστοῦ. Τὰ αὐθεντικὰ θεῖα βιώματα, ἐξηγεῖ, προϋποθέτουν 
αὐστηρὴ νηστεία, ταπείνωση, ὑπακοὴ σὲ κάποιον πνευματικὸ ὁδηγό, 
καθὼς καὶ ἀναγνώριση ἁμαρτωλότητας ἐκ μέρους τοῦ πιστοῦ. Σὲ τελικὴ 
ἀνάλυση, ὅλα αὐτὰ τὰ νέα φαινόμενα στόν «μεταχριστιανικό» μας 
κόσμο εἶναι ἐπαναφορὰ τῆς προχριστιανικῆς θρησκευτικότητας, ἕνα 
μεγάλο μέρος τῆς ὁποίας εἶναι καθαρὴ δαιμονολατρία ἀπὸ τὴν ὁποία 
μᾶς ἀπελευθέρωσε ὁ Χριστός. Εἶναι φαινόμενο πνευματικῆς πλάνης 
ποὺ ὁ Ἅγιος Ἰγνάτιος Brianchaninov εἶχε διαιρέσει σὲ δύο μορφές. Ἡ 
πρώτη καὶ ἡ πιὸ θεαματικὴ ἀπὸ αὐτὲς προκύπτει ὅταν κάποιος μοχθεῖ 
γιὰ μία ὑψηλὴ πνευματικὴ κατάσταση καὶ ὁράματα, δίχως ὅμως νὰ ἔχει 
πρῶτα ἀποκαθαρθεῖ ἀπὸ τὰ πάθη του. Σὲ αὐτὸν ὁ διάβολος παρέχει 
σπουδαῖα «ὁράματα», ποὺ ἔχουν ἐξωθήσει πολλοὺς παραπλανημένους 
ἀσκητὲς στὴν αὐτοκτονία ἢ τὴν τρέλα. Ἡ δεύτερη μορφὴ πλάνης, ποὺ 
ὀνομάζεται «φαντασία», εἶναι λιγώτερο θεαματική, διότι δὲν προσφέρει 
«ὁράματα» ἀλλὰ μόνο «ἐξυψωτικά» θρησκευτικὰ συναισθήματα. 
Ὁ διάβολος, ὅπως γνωρίζει ἡ Ὀρθόδοξη παράδοση, μπορεῖ νὰ κάνει 
θαύματα μιμούμενος τὸν Θεό, μήπως ἐξαπατήσει ὅσους ἔχουν τὴν 
τάση νὰ τὰ πιστέψουν. Τὸ βιβλίο καταφέρεται μὲ πάθος ἐναντίον τοῦ 
Οἰκουμενισμοῦ καὶ ἐναντίον τοῦ τότε πατριάρχη Ἀθηναγόρα, τονίζει δὲ 
παράλληλα ὅτι ἡ χαρισματικὴ ἀναζωπύρωση καὶ νέες συγκρητιστικὲς 
τάσεις δὲν ἔχουν ἄλλο ρόλο ἀπὸ τὸ νὰ προετοιμάσουν μία ἑνωμένη 
καὶ πνευματικὰ ἀλλοιωμένη χριστιανοσύνη15, ποὺ μὲ τὴ σειρά της 
μέλλει νὰ εἶναι ὁ προθάλαμος γιὰ τὴν ἕνωση ὅλων τῶν θρησκειῶν τῆς 
ἀνθρωπότητας. Αὐτὴ πρόκειται νὰ εἶναι ἡ θρησκεία τοῦ μέλλοντος, ποὺ 
στὴν οὐσία της δὲν εἶναι παρὰ ἡ προετοιμασία γιὰ τὴν ἀποδοχὴ τοῦ 

15. Στὰ σχετικὰ σημεῖα τοῦ βιβλίου γίνεται ρητὴ ἀναφορὰ στὸν Ρῶσο ὑπαρξιστὴ 
φιλόσοφο Nicolas Berdyaev, ὡς ἐμπνευστὴ αὐτοῦ, ἴσως ἐπειδὴ θεωρεῖται εὐρύτερα ὡς 
ὁ πατέρας τῆς «μεταπατερικῆς» θεολογίας. Παράλληλα θεωροῦνται «ἀπιστοῦντες» 
ἀκόμη καὶ κάποιοι Ὀρθόδοξοι, ὅπως ὁ ἱερέας Εὐσέβιος Στεφάνου.

ΣΕΡΑΦΕΙΜ ROSE: ΑΜΕΡΙΚΑΝΌΣ «ΦΟΝΤΑΜΕΝΤΑΛΙΣΤΉΣ»  Ἢ ΑΓΙΟΣ ΤΟΥ ΕΙΚΟΣΤΟΥ ΑΙΩΝΑ;



Θεολογία 2/2025

264264

Ἀντιχρίστου. Ζοῦμε ἤδη τὴν περίοδο τῆς ἀποστασίας καὶ βρισκόμαστε 
μπροστὰ στὰ ἔσχατα χρόνια, λίγο πρὶν ἀπὸ τὰ μεγάλα γεγονότα. 

Στὸ τελευταῖο, σύντομο καὶ ἡμιτελὲς βιβλίο του, μὲ τὸν χαρακτηριστικὸ 
τίτλο: Μηδενισμός: ἡ ἀρχὴ τῆς ἀποστασίας στὴ σύγχρονη ἐποχή, ὁ 
Σεραφεὶμ Rose θὰ ἀποπειραθεῖ πλέον νὰ σκιαγραφήσει τὰ στάδια τῆς 
ἀπομάκρυνσης τοῦ ἀνθρώπου τῆς Δύσεως ἀπὸ τὴν Ὀρθόδοξη ἀλήθεια 
(πού, ἐννοεῖται, εἶναι ὁ Χριστός). Μέσα στὸ βιβλίο ἀντιπαρατίθεται 
μὲ πολλὲς καὶ διαφορετικὲς τάσεις, ὡστόσο ἐκεῖνος θεωρεῖ τὶς ὅποιες 
διαφορές τους φαινομενικές: 

Εἴτε ἀκολουθοῦν τὴ θετικιστική «κριτική» τῶν Χριστιανικῶν ἀληθειῶν καὶ 
θεσμῶν, μὲ ἐπαναστατικὴ βία ἀπέναντι στὴν Παλαιὰ Ἐντολή, ἀποκαλυπτικὲς 
ὁράσεις μιᾶς παγκόσμιας καταστροφῆς καὶ τὴν ἐκ νέου δημιουργία ἑνὸς 
ἐπίγειου παραδείσου, εἴτε εἶναι ἀντικειμενικοὶ ἐπιστήμονες ποὺ ἐργάζονται 
γιὰ τὰ ὀφέλη μιᾶς «καλύτερης ζωῆς» σὲ αὐτὸν τὸν κόσμο –ὑπονοώντας ὅτι δὲν 
ὑπάρχει ἄλλος κόσμος– ὁ σκοπός τους εἶναι κοινός: ὁ ἀφανισμὸς τῆς Θεϊκῆς 
Ἀποκάλυψης καὶ ἡ προετοιμασία μιᾶς νέας τάξης πραγμάτων ὅπου δὲν θὰ 
ὑπάρχει ἴχνος ἀπὸ τήν «παλαιά» ἀντίληψη καὶ ὁ Ἄνθρωπος θὰ εἶναι ὁ μόνος 
θεός16.

Σύμφωνα μὲ τὸν ἴδιο, τὸ ἱστορικὸ θεμέλιο τῆς ἀποστασίας τοῦ 
ἀνθρώπου, ποὺ ξεκίνησε κατὰ τὸν 18ο αἰῶνα, εἶναι ἡ ἄρνηση τῆς 
ἀπόλυτης ἀλήθειας. Ἡ λογικὴ δηλαδὴ δὲν εἶναι σὲ θέση νὰ ἀπαρνηθεῖ 
τὴν ὕπαρξη μιᾶς πρώτης καὶ ἀπόλυτης ἀλήθειας, δίχως τὴν ἴδια στιγμὴ 
νὰ αὐτοαναιρεθεῖ. Συγκεκριμένα, φιλοσοφικὰ ὑπάρχει ἡ ἀνάγκη 
γιὰ τοὐλάχιστον μία ἀπόλυτη ἀλήθεια, ἡ ὁποία νὰ μὴ στηρίζεται σὲ 
κάποια ἄλλη, ἀλλὰ νὰ προϋποθέτει καὶ νὰ στηρίζει ὅλες τὶς ἄλλες. 
Αὐτὴ δὲν μπορεῖ νὰ εἶναι ἄλλη ἀπὸ τὸν Θεό. Δίχως αὐτὴ τὴν Ἀλήθεια, 
ποὺ νὰ δρᾶ ὡς «ἀρχιμήδειο σημεῖο», ὁ ἄνθρωπος (ἀκόμη καὶ ὁ 
σύγχρονος ἐπιστήμονας) στέκεται στὸν ἀέρα, παλεύοντας ἀδιάκοπα 
μὲ τὴν προοπτικὴ τοῦ σχετικισμοῦ. Αὐτὲς οἱ γνωσιοθεωρητικὲς καὶ 
ἐπιστημολογικὲς σκέψεις ἔχουν καὶ σαφεῖς πολιτικὲς προεκτάσεις: 
Ὁ π. Σεραφεὶμ παρουσιάζεται ὑποστηρικτὴς μιᾶς «Ὀρθόδοξης χρι-
στιανικῆς ἡγεμονίας»17, ἀπορρίπτοντας σφοδρὰ ὄχι ἁπλῶς τὸν Δια-

16. Εὐγένιος Ρόουζ (π. Σεραφείμ), Μηδενισμός: ἡ ἀρχὴ τῆς ἀποστασίας στὴ σύγχρονη 
ἐποχή, μετάφρ. Βασιλεία Κατσάνη, ἐκδ. Μυριόβιβλος, Ἀθήνα 2007, σ. 32. 
17. Ὅ.π., σ. 44.

Μ. Ζαχαράκη



265265

φωτισμὸ καὶ τὴ Γαλλικὴ Ἐπανάσταση, ἀλλὰ μέχρι καὶ τὴν ἰδέα μιᾶς 
συνταγματικῆς μοναρχίας. Ἰδανικὸ του εἶναι ἡ ἀπόλυτη μοναρχία 
ἑνὸς Χριστιανοῦ ἡγεμόνα. Παρὰ τὰ ὅποια ἐλαττώματα καὶ τὰ πάθη 
τὸ χαρακτήριζαν, ὑποστηρίζει ὁ ἴδιος, ὑπῆρξε τάξη, ἱεράρχηση καὶ 
νοηματοδότηση μέσα στὸ παλαιὸ καθεστώς, τὸ ὁποῖο στὸν 18ο αἰῶ-
να κλονίσθηκε. Ἔχοντας τώρα τὸ ἕνα του μάτι στραμμένο στὸν 
φιλελεύθερο καπιταλιστικὸ κόσμο καὶ τὸ ἄλλο πρὸς τὶς σοσιαλιστικὲς 
κοινωνίες, ὁ Rose γράφει μὲ ἕναν μᾶλλον δυστοπικὸ τόνο. Σὲ ὅλο του 
τὸ βιβλίο, σημαντικὸ ρόλο διαδραματίζουν οἱ ἀναφορὲς στὸ ὥριμο ἔργο 
τοῦ Fyodor Dostoevsky, τὸ ὁποῖο ἀναγνωρίζεται ἐδῶ ὡς προφητικὸ γιὰ 
τὴν ἐπέλαση τοῦ μηδενισμοῦ καὶ τῶν ἀθεϊστικῶν ὁλοκληρωτισμῶν. Γιὰ 
νὰ σκιαγραφήσει τὸ δυστοπικὸ κλῖμα τοῦ σύγχρονου κόσμου, ὁ Rose 
παρομοιάζει τὸν νέο ἄνθρωπο μὲ τὰ μωρὰ ποὺ γεννήθηκαν ὑπὸ λήψη 
θαλιδομίδης. Ὁ μηδενισμός, σύμφωνα πάντοτε μὲ τὸν ἴδιο, ἀποτελεῖ 
ἕνα πρόγραμμα διαρκοῦς ἐπανάστασης, ἕνα γεγονὸς δηλαδὴ ποὺ 
συντελεῖται ἀδιάκοπα καὶ δὲν θὰ φθάσει στὴν πλήρη ὁλοκλήρωσή του 
παρὰ μονάχα στὰ ἔσχατα, λίγο πρὶν ἀπὸ τὴ Δευτέρα Παρουσία. Τὰ 
στάδια τῆς «διαλεκτικῆς» τοῦ μηδενισμοῦ, ὅπως τὴν ὀνομάζει, ἦταν 
ἱστορικὰ τὰ ἑξῆς τέσσερα: φιλελευθερισμός, ρεαλισμός, βιταλισμὸς 
καί –τέλος– μηδενισμός. Ὅλα τους εἶναι πλάνες, ὡστόσο κάθε πλάνη 
ἐμπεριέχει ἕνα ἴχνος ἀληθείας διότι, διαφορετικά, δὲν θὰ μποροῦσε 
κἂν νὰ ὑπάρξει. Ἐπιπρόσθετα, κάθε στάδιο ἀποτελεῖ τὴν ἄρνηση τοῦ 
προηγούμενου καὶ ταυτόχρονα τὴν ἐπίρρωσή του, ποὺ εἶναι ἡ ἄρνηση 
τῆς χριστιανικῆς ἀλήθειας. Συγκεκριμένα, ἂν ὁ φιλελευθερισμός, 
ἀντιτιθέμενος στὸ παλαιὸ καθεστώς, χαρακτηριζόταν ἀπὸ ἀδιαφορία 
ἀπέναντι στὴν ἀλήθεια (ποὺ εἶναι ὁ Χριστός), ὁ ρεαλισμὸς προέβαλε 
εὐθεῖα ἄρνηση ἐναντίον της, ἐνῶ ὁ βιταλισμός, μὲ τὴ σειρά του, ἔδινε 
μιὰν ἀνορθολογικὴ ἔμφαση στὶς ἀξίες τῆς «ζωῆς» (μὲ τὴ βιολογικὴ 
σημασία τοῦ ὅρου, κατώτερα ἔνστικτα κ.λπ.) καὶ ἀποζητοῦσε τὴ 
λύτρωση σὲ νέες θρησκεῖες. Τέλος, ὁ μηδενισμὸς ἦταν πλέον ἡ ἐνεργή, 
συστηματικὴ καὶ μὲ κάθε μέσο ἐπίθεση σὲ ὁτιδήποτε θυμίζει, ἔστω 
καὶ ἐλάχιστα, τὴν ἀλήθεια τοῦ χριστιανικοῦ κόσμου. Ὁ κομμουνισμός, 
γιὰ παράδειγμα, δὲν δίστασε νὰ πολεμήσει τὸν χριστιανισμὸ μὲ τὴ 
χρήση βίας καὶ διωγμῶν. Σύμφωνα μὲ τὸν Rose ὅμως, ἡ πληρέστερη καὶ 
συνεπέστερη ἐνσάρκωση τοῦ μηδενισμοῦ στὴν πολιτικὴ σφαῖρα ὑπῆρξε 

ΣΕΡΑΦΕΙΜ ROSE: ΑΜΕΡΙΚΑΝΌΣ «ΦΟΝΤΑΜΕΝΤΑΛΙΣΤΉΣ»  Ἢ ΑΓΙΟΣ ΤΟΥ ΕΙΚΟΣΤΟΥ ΑΙΩΝΑ;



Θεολογία 2/2025

266266

ὁπωσδήποτε ὁ ναζισμὸς τοῦ Χίτλερ. Ὁ ναζισμὸς ἦταν πληρέστερα 
στὸν μηδενισμὸ ἀκόμη καὶ ἀπὸ τὸν σοβιετικὸ κομμουνισμό, διότι εἶχε 
ὀφθαλμοφανῶς σατανικὰ χαρακτηριστικὰ καὶ δὲν τὰ ἔκρυβε ὑπὸ τὸν 
μανδύα τοῦ ἀνθρωπισμοῦ. Ἑπομένως, τί θὰ πρέπει νὰ περιμένουμε ἀπὸ 
ἐδῶ καὶ πέρα; Μήπως ἐπίκειται σύντομα τὸ τέλος τοῦ κόσμου; Μπορεῖ 
νὰ ὑπάρξει ἕνας μετα-μηδενιστικὸς κόσμος; Ἀρχικά, ὁ Rose ἀπαντάει 
ὅτι ὁ πόλεμος τῶν ἐχθρῶν τοῦ Θεοῦ, δύο αἰῶνες τώρα, ἔχει ἀποβεῖ 
ἐπιτυχής18. Δὲν ἀποκλείεται, συμπληρώνει, αὔριο νὰ μᾶς ξημερώσει 
ἕνας μετα-μηδενιστικὸς κόσμος. Αὐτὸ ὅμως, ἂν πράγματι συμβεῖ, θὰ 
συμβεῖ ὄχι ἐπειδὴ τάχα ὁ μηδενισμὸς ὑποχώρησε ἀλλὰ ἐπειδὴ ἁπλῶς 
ἔληξε τὸ ἔργο του, πέτυχε δηλαδὴ τὸν σκοπὸ ποὺ εἶχε νὰ ἐπιτελέσει. 
Ἀναγνωρίζοντας ὅτι οἱ παραπάνω περιγραφές του εἶναι κάπως ζοφερές, 
ὁ Ἀμερικανὸς ἱερομόναχος Σεραφεὶμ παραδέχεται πὼς ὑπάρχει καὶ 
πολλὴ καλοσύνη καὶ ἀνθρωπιὰ στὸν κόσμο μας. Πλῆθος ἀνθρώπων 
πιστεύουν εἰλικρινὰ στὶς ἰδεολογίες ποὺ ἀκολουθοῦν, προσδοκώντας 
ἕνα καλύτερο μέλλον γιὰ τὴν ἀνθρωπότητα. Ὡστόσο, αὐτὸ δὲν πρέπει 
νὰ μᾶς καθησυχάζει. Διότι, ὅσο ὁ ἄνθρωπος ζεῖ ἔχοντας ὡς βάση του ὄχι 
τὸν ὑπερφυσικὸ προορισμό του ἀλλὰ τίς (ὅποιες) ἐγκόσμιες ἐλπίδες, 
εἶναι καταδικασμένος νὰ πορεύεται μάταια. Οἱ καλές του προθέσεις, 
δυστυχῶς, δὲν ἐπαρκοῦν19. Ὁ μηδενισμὸς ἀποτελεῖ μία μορφὴ 
πνευματικῆς ἀποστασίας, καὶ ὡς τέτοια δὲν μπορεῖ νὰ πολεμηθεῖ παρὰ 
μονάχα μὲ πολεμικὰ μέσα20. Ἡ μοναδικὴ λύση ἀπέναντι σὲ αὐτὴν τὴν 
προοδευτικὴ ἐπιδείνωση καὶ ἀσταμάτητη κατρακύλα τοῦ ἀνθρωπίνου 
γένους, βρίσκεται στὸ ἐσχατολογικὸ ἐπίπεδο. Ὁ Rose προσδοκεῖ ἄμεσα 
τὰ Ἔσχατα, ἐπαναλαμβάνοντας, μὲ τὸν τρόπο του, τὴν καταληκτικὴ 
φράση τῆς Ἀποκαλύψεως τοῦ Ἰωάννου. Γιὰ τὸν μηδενιστὴ ἄνθρωπο, 
ὁ κόσμος εἶναι τὰ πάντα καὶ ὁ Θεὸς ἕνα τίποτε, ἕνα μηδέν. Γιὰ 
τὸν Χριστιανὸ ὅμως ἰσχύει τὸ ἀντίστροφο: μὲ αὐτὴν καὶ μόνο τὴν 
ἔννοια ὁ ἀληθινὸς Χριστιανός, θὰ μποροῦσε νὰ πεῖ κανείς, εἶναι ἕνας 
«μηδενιστής», μᾶς γράφει ὁ ἴδιος χαρακτηριστικά. Ὁ ἄνθρωπος δὲν 
εἶναι ἀπὸ αὐτὸν καὶ γι’ αὐτὸν τὸν κόσμο. Ἂν τὸ συνειδητοποιήσει, τότε 
θὰ γνωρίσει καὶ ὅτι μπορεῖ νὰ λυτρωθεῖ μὲ τὸν Ἰησοῦ Χριστό. Πρέπει 

18. Ὅ.π., σ. 146.
19. Ὅ.π., σ. 145.
20. Ὅ.π., σ. 147.

Μ. Ζαχαράκη



267267

λοιπὸν νὰ γίνουμε ξανὰ Χριστιανοί21. Αὐτὸ εἶναι τὸ τελικὸ συμπέρασμά 
του. 

Κριτικὴ

Παραπάνω ἐπιχειρήσαμε νὰ συμπυκνώσουμε, ὅσο τὸ δυνατὸν 
καλύτερα, τό «ἀπόσταγμα» τῆς θεολογικῆς σκέψεως τοῦ π. Σεραφεὶμ 
Rose. Ἴσως μποροῦν νὰ διατυπωθοῦν τώρα καὶ κάποιες ἀντιρρήσεις 
στὰ λεγόμενά του. Ἀρχικά, εἶναι κάπως ἀρνητικὸ τὸ ὅτι στὴ σύγχρονη 
ἐποχὴ τῶν μεγάλων διλημμάτων ποὺ ἐγείρονται ἀπὸ τὴν πολιτική, τὴν 
οἰκολογία καὶ τὴ μετανάστευση, ὁ ἱερομόναχος Σεραφεὶμ δὲν ἔχει νὰ 
μᾶς προτείνει τίποτε ἄλλο πέρα ἀπὸ τὴν ἀσκητικὴ ἀπομόνωση καὶ τὴν 
προσδοκία γιὰ τὴν ἄμεση ἔλευση τῆς Δευτέρας Παρουσίας. Θεωρώντας 
τὸν εἰκοστὸ αἰῶνα «σκοτεινό» καὶ σχεδὸν ἀπόλυτα στερημένο ἀπὸ τὴ 
θεϊκὴ χάρη, παραβλέπει τὴ σπουδαιότητα τοῦ ραγδαίου ἐκχριστιανισμοῦ 
στὴν Ἀσία καὶ τὴν Ἀφρική, ἐξιδανικεύοντας τὸ παρελθὸν μιᾶς «Ὀρθό-
δοξης χριστιανικῆς αὐτοκρατορίας», σὰν νὰ μὴν ὑπῆρχε καὶ ἐκεῖ 
πλῆθος αἱρέσεων, πολέμων, σκληρότητας καὶ ἁμαρτίας (π.χ. διώξεις 
ἐναντίον Ἑβραίων, συστηματικὴ ἐξόντωση Βογομίλων κ.λπ.). Ὁ π. 
Σεραφεὶμ ἀναγνωρίζει βέβαια τὴν ὕπαρξη παθῶν καὶ ἀδυναμιῶν καὶ 
στὸ χριστιανικὸ παρελθόν, διατείνεται ὅμως ὅτι αὐτὰ στάθηκαν μονάχα 
οἱ ἀφορμὲς τῆς πνευματικῆς ἀνταρσίας τοῦ μηδενισμοῦ ἐναντίον του. 
Ἂν ὅμως ἤθελε κάποιος νὰ ἀναζητήσει ἐνδείξεις γιὰ τὸ ἐπικείμενο 
τέλος τοῦ κόσμου, ὅπως τὸ κάνει ὁ ἴδιος μὲ τόση ἐπιμέλεια, δὲν θὰ 
ἦταν ἰδιαίτερα δύσκολο νὰ τὶς βρεῖ σχεδὸν σὲ ὁποιαδήποτε ἱστορικὴ 
περίοδο. Αὐτὸ ἔκανε, γιὰ παράδειγμα, ὁ ἅγιος Ἀναστάσιος Γόρδιος, 
ὁ ὁποῖος προέβλεπε τὴν ἔλευση τῶν ἐσχάτων στὶς ἀρχὲς τοῦ 18ου αἰ., 
μὲ τὸ αἰτιολογικὸ ὅτι ἡ Ὀρθοδοξία βάλλεται ἀκατάπαυστα μεταξὺ 
Λατίνων καὶ Ὀθωμανῶν – διωγμὸς πολὺ σκληρότερος ἀπὸ ὁτιδήποτε 
συνέβη στοὺς Χριστιανοὺς τοῦ περασμένου αἰώνα, τῆς κομμουνιστικῆς 
Ρωσίας συνυπολογιζομένης. Μάλιστα, εὔλογα θὰ κατέληγε κάποιος 
στὸ συμπέρασμα ὅτι σήμερα ζοῦμε σὲ πρακτικὰ πολὺ σταθερώτερο 
καὶ λιγώτερο σκληρὸ γιὰ τοὺς Χριστιανοὺς κόσμο, συγκριτικὰ μὲ 

21. Ὅ.π., σσ. 188-189. 

ΣΕΡΑΦΕΙΜ ROSE: ΑΜΕΡΙΚΑΝΌΣ «ΦΟΝΤΑΜΕΝΤΑΛΙΣΤΉΣ»  Ἢ ΑΓΙΟΣ ΤΟΥ ΕΙΚΟΣΤΟΥ ΑΙΩΝΑ;



Θεολογία 2/2025

268268

ἄλλοτε. Αὐτὸ εἶναι τὸ μεγάλο παράδοξο τῆς σκέψεως του π. Σερα-
φείμ: Παρότι συνιστοῦσε νὰ ἀποφεύγονται τέτοιες ἐσωτερικὲς 
διαμάχες, ὁ ἴδιος ἀπέκλειε σχεδὸν ἅπαντες ἀπὸ τὴν Ὀρθοδοξία, σὰν 
αἱρετικούς. Ἂν κάποτε ἀναγνωρίζει τὴν ἀνάγκη γιὰ ὁρισμένες ἤπιες 
«διορθώσεις» στοὺς ἁγίους, ἡ ἀπόρριψη συγκαιρινῶν θεολόγων ἐκ 
μέρους του εἶναι ἀπόλυτη καὶ σχεδὸν μανιχαϊστική. Αὐτὸ δὲν ἰσχύει 
μόνο γιά «ἀμφιλεγόμενες» περιπτώσεις, ὅπως ὁ π. Σέργιος Bulgakov 
καὶ ὁ φιλόσοφος Nicolas Berdyaev (τὸν τελευταῖο δὲν τὸν θεωρεῖ 
κἂν Χριστιανό, ἀλλὰ οὑμανιστὴ Γνωστικό) ἀλλά, ὣς ἕναν βαθμό, καὶ 
τοὺς π. Γεώργιο Florovsky, π. Ἰωάννη Meyendorff καὶ ἰδίως τὸν π. 
Ἀλέξανδρο Schmemann, τὸν ὁποῖο καὶ στὶς ἐπιστολές του μέμφεται σὲ 
κάθε εὐκαιρία22. 

Γνωστὴ εἶναι ἐπίσης ἡ ἀντιλογία του μὲ τὸν θεολόγο Ἀλέξανδρο 
Καλόμοιρο καὶ τὸν π. Παντελεήμονα Μητρόπουλο, σχετικὰ μὲ τὴ 
δαρβινικὴ θεωρία τῆς ἐξέλιξης, τὴν ὁποία ὁ ἴδιος ἔβλεπε σὰν μία 
σοβαρὴ ἀπειλὴ γιὰ τὴν Ὀρθοδοξία καὶ τὴν θεωροῦσε μέρος μιᾶς 
εὐρύτερης ἀντιχριστιανικῆς φιλοσοφίας ποὺ κυριαρχεῖ στὴ Δύση 
ἐδῶ καὶ τρεῖς αἰῶνες καὶ διαρθρώνεται σὲ πολλὲς πτυχές. Φαίνεται 
πὼς ὁ π. Σεραφεὶμ ἀνησυχοῦσε πολὺ μήπως ἡ ἐξελικτικὴ θεωρία 
θὰ ὁδηγοῦσε τοὺς Ὀρθοδόξους στὴ συγκρότηση μιᾶς θεολογίας σὰν 
τή «σατανική», ὅπως τὴν ἀποκαλεῖ, θεολογία τοῦ Ρωμαιοκαθολικοῦ 
Ἰησουίτη μοναχοῦ καὶ παλαιοντολόγου Pierre Teilhard de Chardin. 
Ἐδῶ ὁ π. Σεραφεὶμ ὑπέπεσε, κατὰ τὴ γνώμη μας, στὴν ἀστοχία ἀπὸ 
ἐπιστημονικὴ ἄποψη νὰ ἐπιχειρήσει νὰ ἀναγάγει τόν «δημιουργισμὸ 
τῆς νεαρῆς γῆς» σὲ ὑποχρεωτικὸ δόγμα πίστεως τῶν Ὀρθοδόξων, 
γεγονὸς πού, πιστεύουμε, θὰ ἀποξένωνε ὁλότελα τὴν Ὀρθοδοξία ἀπὸ 
τὸν σύγχρονο ἐπιστημονικὸ κόσμο καὶ θὰ εὐνοοῦσε ἀκριβῶς ἐκεῖνες τὶς 
διαιρέσεις ἀνάμεσα στοὺς πιστοὺς ποὺ ὁ ἴδιος ἐπεδίωκε νὰ ἀποφύγει 
(βλ. τὴ γνωστὴ περίπτωση τῶν Παλαιοημερολογιτῶν)23. Δὲν ἔλειψαν 
καὶ ὅσοι κατηγόρησαν τὸν π. Σεραφεὶμ γιά «πατερικὸ κυριολεκτισμό», 

22. Ἀντίθετα, ὁ ἴδιος δὲν φείδεται ἐγκωμίων γιὰ τὸν Ρῶσο μυθιστοριογράφο Fyodor 
Dostoevsky. 
23. Τὰ παραπάνω δὲν συνεπάγονται ἀναγκαστικὰ τὴν ἀποδοχὴ τῶν ἀντίστοιχων ἀπόψεων 
τοῦ θεολόγου Ἀλεξάνδρου Καλομοίρου καὶ τοῦ π. Παντελεήμονος Μητροπούλου, μὲ τοὺς 
ὁποίους ὁ π. Σεραφεὶμ ἀντιπαρετίθετο.

Μ. Ζαχαράκη



269269

μία μορφὴ Ὀρθόδοξου φονταμενταλισμοῦ παραπλήσια στόν (συνήθως 
προτεσταντικῆς ἐμπνεύσεως) «βιβλικὸ κυριολεκτισμό»24. Ὁ ἴδιος 
ὁμολογοῦσε παράλληλα ὅτι οἱ ἐκκλησιαστικοὶ πατέρες καὶ ἅγιοι, 
ἂν καὶ σοφοὶ στὴ θεολογία τους, δὲν διαθέτουν κανενὸς εἴδους 
«ἀλάθητο» σὲ ἐπιστημονικὰ ζητήματα, στὰ ὁποῖα εἶναι ἀλήθεια ὅτι 
δὲν εἶναι πάντοτε σωστοὶ καὶ εὔκολα μπορεῖ κανεὶς νὰ βρεῖ τέτοιου 
εἴδους λάθη, λόγῳ τῆς ἐποχῆς ποὺ ἐκεῖνοι ἔζησαν. Παράλληλα ὅμως 
ἔγραψε πὼς πρέπει νὰ μεταβάλλουμε καὶ τὴν ἐπιστήμη μας (π.χ. 
παλαιοντολογία) μὲ βάση τὰ γραφόμενά της. Αὐτὴ εἶναι ἡ πρώτη 
ἀπὸ τὶς δύο μεγάλες ἀντιφάσεις τοῦ ἱερομονάχου Σεραφεὶμ Rose. Ἡ 
δεύτερη σχετίζεται μὲ τὸ ζήτημα τῆς πολιτικῆς θεολογίας. Πρόκειται 
γιὰ ζήτημα ποὺ ἔχει ἐπιδεχθεῖ δύο κύριες ἀπαντήσεις: Πρώτη εἶναι ἡ 
(μερική) ταύτιση τῆς θεϊκῆς Βασιλείας μὲ τὴν ἐπίγεια καὶ ὑπερεθνικὴ 
χριστιανικὴ αὐτοκρατορία, μία ἰδέα ποὺ ἔχει ταυτισθεῖ κυρίως μὲ 
τὸν Εὐσέβιο Καισαρείας. Ἡ δεύτερη θέση (ποὺ ἀποδίδεται στὸν 
Ὠριγένη καὶ τοὺς συνεχιστές του) πρεσβεύει ὅτι κάθε πολιτικὴ τάξη 
εἶναι ἀναπόσπαστα συνδεδεμένη (καί) μὲ τὴν ἁμαρτία, ἄρα ἡ θεϊκὴ 
Βασιλεία δὲν μπορεῖ παρὰ νὰ ἔλθει στὸ ἐσχατολογικὸ ἐπίπεδο, ὅταν 
ὁ Θεὸς ἀποκαταστήσει τὸν κόσμο στὴ δική Του Βασιλεία. Ὅταν ὁ 
π. Σεραφεὶμ ἐκφράζεται ἀπροκάλυπτα θετικὰ ὑπὲρ τῆς «χριστιανικῆς 
μοναρχίας», πλησιάζει τὴν πρώτη ἄποψη, ἡ ὁποία ἔχει κατηγορηθεῖ 
γιὰ χιλιασμό, μὲ τὸ σκεπτικὸ ὅτι ἐπιχειρεῖ νὰ φέρει στὴν ἐπίγεια 
σφαῖρα κάτι ποὺ τὴν ὑπερβαίνει, λησμονώντας ὅτι κάθε ἀνθρώπινο 
status quo, κάθε κράτος, περιλαμβάνει ἀναγκαστικὰ φυσικὴ βία καὶ 
κάθε λογῆς ἁμαρτίες, ἄρα δὲν θὰ ἔπρεπε νά «λατρεύεται». Μάλιστα, 
λέγεται ὅτι ἀκριβῶς ὅταν ὁ χριστιανισμὸς γίνεται πολιτικὴ ἐξουσία 
καὶ βάζει στὰ λάβαρα τὸν σταυρό, ἀναλαμβάνει νά «ἐκχριστιανίσει» 
λαοὺς μὲ τὴ βία καὶ νὰ ποινικοποιήσει ἁμαρτωλὲς συμπεριφορὲς ποὺ 
ἀνήκουν ἀποκλειστικὰ στὴν πνευματικὴ σφαῖρα (π.χ. αἵρεση), τότε 
ἀκριβῶς εἶναι ποὺ διαφθείρεται. Πάνω σὲ αὐτὸ τὸ θέμα, θὰ ἄξιζε ὁ 
π. Σεραφεὶμ νὰ λάμβανε ὑπ’ ὄψιν του μερικὰ βιβλία τοῦ Berdyaev, 

24. Γιὰ τὶς μᾶλλον συχνὲς συζητήσεις σχετικὰ μὲ τὸν Δαρβῖνο καὶ τὴ θεωρία του 
στὴ βιολογία, μπορεῖ νὰ κανεὶς νὰ διαβάσει τὴν ἀλληλογραφία του (1961-1982) στὰ 
ἀγγλικά, δημοσιευμένη στὸν ἀκόλουθο ἠλεκτρονικὸ σύνδεσμο: https://thoughtsintrusive.
wordpress.com/letters-of-fr-seraphim-rose-1961-1982/ [19.3.2024].

ΣΕΡΑΦΕΙΜ ROSE: ΑΜΕΡΙΚΑΝΌΣ «ΦΟΝΤΑΜΕΝΤΑΛΙΣΤΉΣ»  Ἢ ΑΓΙΟΣ ΤΟΥ ΕΙΚΟΣΤΟΥ ΑΙΩΝΑ;



Θεολογία 2/2025

270270

ὅπου ὀρθοτομοῦνται τὰ παραπάνω, ἀλλὰ ἡ ἀπόλυτα καταδικαστικὴ 
στάση ἐναντίον του μᾶλλον ἀπαγορεύει προκαταβολικὰ αὐτὴν τὴν 
ἐπιλογή25. Ὁ ἀπομονωτισμὸς αὐτοῦ τοῦ τόσο εὐλαβοῦς καὶ πνευματικὰ 
ἐκλεπτυσμένου ἱερέως-προσκυνητοῦ φαντάζει ἴσως ὑπερβολικὸς γιὰ 
τὰ δεδομένα ἑνὸς Ὀρθοδόξου χριστιανοῦ, ὅπως συνήθως τὸν φαντα-
ζόμαστε. 

Καὶ ἐδῶ ὑπεισέρχεται ἕνα καίριο ἐρώτημα: Θὰ μπορούσαμε ἄραγε 
νὰ χαρακτηρίσουμε τὸν π. Σεραφείμ «φονταμενταλιστή»; Σὲ αὐτὸ θὰ 
συνηγοροῦσε ἴσως ἡ συλλήβδην ἀπόρριψη τοῦ νεωτερικοῦ κόσμου, ἐκ 
μέρους του, τὸ ἔντονα ἀναχωρητικό του πνεῦμα, ἡ βεβαιότητα γιὰ 
τὸ ἐπικείμενο τέλος τοῦ κόσμου, καθὼς καὶ οἱ ἐκκλήσεις του γιὰ 
ἐπιστροφὴ στὸ ἀρχικό, «πρωτογενές» μήνυμα τοῦ χριστιανισμοῦ, τὸ 
ὁποῖο εἶναι πεπεισμένος πὼς παραμένει ἀπρόσιτο ἀκόμη καὶ στοὺς 
περισσοτέρους Ὀρθοδόξους πιστούς. Ἀπὸ τὴν ἄλλη πλευρά, ὁ π. 
Σεραφεὶμ δὲν ἀφήνει κανένα περιθώριο γιὰ ἄσκηση βίας, οὔτε ὅμως 
κλίνει ὑπὲρ μιᾶς νέας διεκδίκησης τῆς πολιτικῆς κυριαρχίας ἐκ μέρους 
τῶν χριστιανῶν. Τοὐναντίον, φαντάζει βέβαιος ὅτι ὁ κόσμος συνολικὰ 
δὲν πρόκειται νὰ γίνει ποτὲ ξανὰ χριστιανικός, ὁπότε τὸ μόνο ποὺ 
ἀπομένει σὲ ὅσους ἐπιθυμοῦν νὰ ζήσουν κατὰ τέτοιον τρόπο εἶναι ὁ 
ἀναχωρητισμός, ἡ καταφυγὴ δηλαδὴ στὴν ἡσυχία καὶ στὴν περισυλλογή, 
ὅπου θὰ προσεύχονται στὸν Θεὸ καὶ θὰ προσπαθοῦν νὰ παραμένουν 
πιστοὶ στὶς ἐντολές Του. 

Σὲ τελικὴ ἀνάλυση, ὁ π. Σεραφεὶμ ὑπῆρξε ἕνας ἀληθινὰ ἐρωτευμένος 
ἄνθρωπος. Ἡ φλογερὴ καὶ ἀσυμβίβαστη ἀγάπη του γιὰ τὸν Θεὸ ἀλλὰ 
καὶ ἡ ἐναγώνια φροντίδα του γιὰ τοὺς ἀνθρώπους ἀποκαλύπτονται σὲ 
κάθε λέξη ποὺ αὐτὴ ἡ αἰνιγματικὴ προσωπικότητα ἔγραψε. Καὶ ὅπως 
κάθε ἐρωτευμένος, δὲν μπόρεσε νὰ ἀποφύγει καὶ μερικὲς ἀστοχίες 
καὶ ὑπερβολές. Ἴσως στὴν περίπτωσή του προσιδιάζει ἡ περιγραφὴ 
ποὺ ὁ ἴδιος ἔκανε κάποτε γιὰ τὸν ἅγιο Αὐγουστῖνο: Τὰ λάθη του δὲν 
εἶναι «αἱρέσεις» ἀλλὰ ἀτέλειες καὶ ἀνθρώπινες ἀδυναμίες. Ὅσοι τὰ 
ἐπισημαίνουμε, ἂς μὴν λησμονήσουμε ποτὲ πὼς ἐκεῖνος κατόρθωσε 

25. Ἴσως τελικὰ οὔτε ὁ Berdyaev τήρησε αὐτὴ τὴ στάση μὲ συνέπεια, ἀπὸ τὴ στιγμὴ ποὺ 
ἐνέδωσε στίς «χιλιαστικές» προσδοκίες μιᾶς ὑποτιθέμενης ἐπερχόμενης θρησκευτικῆς 
ἀναγέννησης. Βλ. ἐνδεικτικὰ Ν. Μπερντιάεβ, Ἡ μοῖρα τῆς κουλτούρας, μετάφρ. Κ. 
Τσιρόπουλος, ἐκδ. Ἀστρολάβος/Εὐθύνη, Ἀθήνα 1992, σσ. 32-33.

Μ. Ζαχαράκη



271271

αὐτὰ ποὺ γιὰ ἐμᾶς φαντάζουν ἀκατανόητα, ἀδύνατα καὶ ἀπίστευτα. 
Ἴσως τελικὰ ὁ π. Σεραφεὶμ ὑπῆρξε ἕνας νέος ἅγιος, μία ἐπανεμφάνιση 
τοῦ ἁγίου Αὐγουστίνου στὸν ταραγμένο κόσμο τοῦ εἰκοστοῦ αἰώνα.

SUMMARY

Seraphim Rose: American “Fundamentalist” 
or a twentieth century saint?

By Myron Zacharakis, PhD Cand. 
National and Kapodistrian University of Athens 

The aim of this article is to introduce and discuss Father Seraphim 
Rose’s views on modern world and the pathway towards the end of our 
times. According to Father Seraphim, western Modernity was a human 
revolution against the divine world order and brought a destructive and 
almost satanic will to destroy the human soul. We are still living at the 
end of that time, which will bring the Antichrist and the end of human 
history. According to Rose, we Orthodox should repent from our sins 
and expect the final revelation which will get us to the final judgement. 

ΣΕΡΑΦΕΙΜ ROSE: ΑΜΕΡΙΚΑΝΌΣ «ΦΟΝΤΑΜΕΝΤΑΛΙΣΤΉΣ»  Ἢ ΑΓΙΟΣ ΤΟΥ ΕΙΚΟΣΤΟΥ ΑΙΩΝΑ;


