
ΘΕΟΛΟΓΙΑ 96, 2 (2025)

Ὁ θεολογῶν ζωγράφος Γιάννης Τσαρούχης 
Θεολογικὲς προσεγγίσεις στὴ ζωὴ καὶ τὸ ἔργο του

Ἀργυρίου Β. Οἰκονόμου*

«Εἶναι εὔκολο νὰ ὑμνοῦμε ὡς μόνη ἀξία αὐτὸ στὸ ὁποῖο ὑπερέχουμε. 
Εἶναι οὐχὶ δύσκολο καὶ πολὺ πιὸ ἀποδοτικὸ 

νὰ σεβόμαστε τὴν πίστη τοῦ ἄλλου σὰν κάτι ἐξ ἴσου ἱερὸ μὲ τὴ δική μας πίστη. 
Ἀλλὰ γιὰ νὰ σέβεσαι τὴν πίστη τοῦ ἄλλου, πρέπει νἄχεις πίστη ἐσὺ ὁ ἴδιος...» 

[Γιάννης Τσαρούχης]

Εἰσαγωγικὰ

Ὁ Γιάννης Τσαρούχης ἀποτελεῖ μία ἀπὸ τὶς σπουδαιότερες προ-
σωπικότητες στὸν χῶρο τῆς ζωγραφικῆς καὶ ὄχι μόνον. Ὡς γνωστόν, 
ἐκτὸς ἀπὸ ζωγράφος, ὑπῆρξε σκηνοθέτης, σκηνογράφος, ἐνδυματο-
λόγος, συγγραφέας καὶ μεταφραστὴς ἀρχαίων τραγωδιῶν. Τὸ ἔργο 
του σημάδεψε τὴν ἑλληνικὴ τέχνη τοῦ 20οῦ αἰῶνος μὲ τέτοιο τρόπο, 
ποὺ δὲν μπορεῖ νὰ ἀναφέρεται κανεὶς γιὰ τὰ χρόνια αὐτὰ χωρὶς νὰ 
συμπεριλάβει τὸ ὄνομά του. Ἄνθρωπος ὥριμος, μὲ βαθειὰ σοφία καὶ 
ἀνθρωπιά, ἑλληνικὴ παιδεία καὶ σεβασμὸ ποὺ τὰ ἀπέπνεε σὲ κάθε 
συναναστροφή του. 

Δὲν ἦταν ἕνας ἁπλὸς καλλιτέχνης ἢ στοχαστὴς ἀλλὰ ἕνας πνευματικὸς 
ἄνθρωπος, ποὺ ἡ προσωπικότητά του ἐξέπεμπε Ἑλλάδα καὶ Βυζάντιο. 
Τὸ μεγάλο ἐνδιαφέρον του γιὰ καθετὶ ἑλληνικὸ διαφαινόταν περίτρανα 
στὸ ἔργο του, τὸ ὁποῖο ὅμως δὲν περιοριζόταν ἐκεῖ, ἀφοῦ ἡ ἐνασχόλησή 
του μὲ τὸν ἀρχαῖο ἑλληνικὸ ἀλλὰ καὶ τὸν βυζαντινὸ πολιτισμὸ εἶναι 
γνωστὴ σὲ ὅλο τὸν κόσμο. 

273-297

* Ὁ Ἀργύριος Οἰκονόμου εἶναι ὑποψ. διδάκτωρ Δογματικῆς Θεολογίας τῆς Θεολογικῆς 
Σχολῆς τοῦ Ἐθνικοῦ καὶ Καποδιστριακοῦ Πανεπιστημίου Ἀθηνῶν.



Θεολογία 2/2025

274274

Ἡ μορφὴ τοῦ Γιάννη Τσαρούχη κατανοεῖται μέσῳ τῆς καλλιτεχνικῆς 
πορείας καὶ τῆς προσωπικότητάς του, ὅπως αὐτὴ ἀποτυπώνεται τόσο 
στὰ ζωγραφικά του ἔργα ὅσο καὶ στὰ διάφορα κείμενα ποὺ συνέγραψε, 
«τὰ μικρὰ διαμάντια ἐπιγραμματικότητας καὶ πυκνῆς σοφίας»1, 
ἀπόρροια μιᾶς ἀσκητικῆς στάσης ζωῆς τοῦ καλλιτέχνη καὶ διαρκοῦς 
ἐρεύνης τοῦ οὐσιαστικοῦ καὶ τοῦ διαχρονικοῦ, καταδεικνύοντας ἔτσι 
τὴ σταθερὴ σχέση ποὺ εἶχε ὁ καλλιτέχνης αὐτὸς μὲ τὴν Ὀρθοδοξία καὶ 
τὴν Ἐκκλησία, μία σχέση ποὺ ἐπιδροῦσε καταλυτικὰ στὴν ἀποτύπωση 
τῶν μορφῶν ἀλλὰ καὶ τῶν ἀντιλήψεών του γιὰ τὰ μεγάλα ὑπαρξιακὰ 
ζητήματα τοῦ ἀνθρώπου.

Βίος καὶ πολιτεία τοῦ Γιάννη Τσαρούχη

Οἱ ἀναφορὲς γιὰ τὴ ζωὴ τοῦ ζωγράφου Γιάννη Τσαρούχη εἶναι 
πολλὲς καὶ ποικίλες, ἂν καὶ πιὸ ἔγκυρες μποροῦν νὰ θεωρηθοῦν ὅσες 
αὐτοβιογραφικὲς πληροφορίες παραθέτει ὁ ἴδιος ὁ ζωγράφος, τόσο 
σὲ γραπτά του κείμενα ὅσο καὶ σὲ προσωπικές του συνεντεύξεις2, 
ποὺ ἀποτυπώνουν μὲ τρόπο εὔληπτο τὴν καλλιτεχνικὴ πορεία καὶ τὴ 
σπουδαιότητά του, ὄχι μόνον ὡς ζωγράφου, ἀλλὰ καὶ ὡς ἀνθρώπου. 
Ἄγνωστες πτυχὲς τοῦ βίου του, ποὺ ἐμπλουτίζονται μὲ προσωπικὰ 
βιώματα, συνθέτουν μία ἰδιάζουσα προσωπικότητα μὲ βαθυστόχαστο 
νοῦ καὶ κριτικὴ σκέψη, τόσο σὲ θέματα τέχνης καὶ πολιτισμοῦ ὅσο καὶ 
σὲ φιλοσοφικὰ καὶ θεολογικὰ ζητήματα ποὺ τὸν ἀπασχόλησαν καθ’ ὅλη 
τὴ διάρκεια τοῦ βίου του3. 

1. Κ. Ἰω. Κλεφτογιάννης, Ὁ Γιάννης Τσαρούχης τοῦ Κώστα Ἰ. Κλεφτογιάννη, Π. 
Γράβαλλος (ἐπιμ.), ἐκδ. Δῆμος Ἀμαρουσίου, Ἀθήνα 2002, σ. 15.
2. Μονόγραμμα, Γιάννης Τσαρούχης (μέρη 1-2) (Ἀρχεῖο ντοκιμαντὲρ τῆς Ε.Ρ.Τ.). 
Σύντομο βιογραφικὸ χρονικό: 1910-1989, ἀπὸ στοιχεῖα προφορικῆς συνέντευξης μὲ τὸν 
Γ. Τσαρούχη, παρατίθεται στό: Εἰρήνη Φλώρου, Γιάννης Τσαρούχης: Ἡ ζωγραφικὴ 
καὶ ἡ ἐποχή του – Ὁ Τσαρούχης ζωγράφισε τὴν μητέρα μου τὸ 1936, ἐκδ. Νέα 
Σύνορα-Λιβάνης, Ἀθήνα 1999, σσ. ΧΧΙΙΙ-ΧΧΧVI, καθὼς καὶ στό: Νίκη Γρυπάρη, 
Μαρίνα Γερουλάνου, Τ. Σακελλαρόπουλος (ἐπιμ.), Γιάννης Τσαρούχης, 1910-1989, 
κατάλογος ἔκθεσης, ἐκδ. Μουσεῖο Μπενάκη, Ἀθήνα 2009, σσ. 378-404.
3. Β. Σταύρακας (ἐκδ.), Ζωγράφοι τῆς γενιᾶς τοῦ ’30 (Μόραλης, Χατζηκυριάκος-
Γκίκας, Διαμαντόπουλος, Τσαρούχης), ἔνθ. «Ἑπτὰ Ἡμέρες», ἐφημ. Ἡ Καθημερινή, 
Ἀθήνα 1996, σσ. 147-150.

Ἀργ. Οἰκονόμου



275275

Ὁ ζωγράφος γεννήθηκε τὸ 1910 στὸ Πασαλιμάνι4 σὲ μία τυπικὴ 
νεοκλασικὴ οἰκία5 στὴν ὁδὸ Λουκᾶ Ράλλη καὶ Βασιλέως Γεωργίου6, ἐνῶ 
τὸ 1925 μετακόμισε μαζὶ μὲ τοὺς γονεῖς του στὴν ὁδὸ Ἑρμοῦ, κοντὰ στὸ 
Μοναστηράκι. Τὸ 1928 ὁλοκλήρωσε τὶς γυμνασιακές του σπουδὲς στὸ 1ο 
Γυμνάσιο στὴν Πλάκα, ἐνῶ ἀπὸ τὸ 1928 μέχρι καὶ τὸ 1934 παρακολούθησε 
μαθήματα στὴν Ἀνωτάτη Σχολὴ Καλῶν Τεχνῶν. Παράλληλα μὲ τὴ Σχολὴ 
μαθήτευσε κοντὰ στὸν Φώτη Κόντογλου, ὁ ὁποῖος τοῦ δίδαξε τὴν τεχνικὴ 
τῆς νωπογραφίας καὶ τῆς ἀβγοτέμπερας, γράμματα, ποίηση, καθὼς καὶ 
βυζαντινὴ μουσική7. Κοντά του ἔμαθε πὼς τὸ λαϊκὸ δὲν εἶναι φολκλορικό, 
ἀλλὰ ἡ ἀναζήτηση τοῦ χρώματος καὶ τοῦ σχεδίου8. 

Τὸ 1932 γράφτηκε στὸ ἐργαστῆρι τοῦ Κωστῆ Παρθένη, κατόπιν 
παροτρύνσεως τοῦ ἀρχιτέκτονος Δημητρίου Πικιώνη. Ἐκεῖ γνώρισε καὶ 
τὸν ζωγράφο Διαμαντῆ Διαμαντόπουλο, μὲ τὸν ὁποῖο καὶ ἀνέπτυξε μία 
ἔντονη φιλικὴ σχέση καὶ ὁ ὁποῖος τοῦ ἔκανε ἀναφορὲς γιὰ τὴ μοντέρνα 
τέχνη, καθὼς καὶ γιὰ τὸν Ματίς (Matisse). Στὸ τέλος τοῦ 1935 ἀναχώρησε 
γιὰ τὸ Παρίσι9, ὅπου καὶ ταξίδεψε γιὰ πρώτη φορά, προκειμένου 

4. Βλ. Ἐδῶ γεννήθηκε ἡ Εὐρώπη, Ὁ Πειραιᾶς τοῦ Τσαρούχη (Ἀρχεῖο ντοκιμαντὲρ τῆς 
Ε.Ρ.Τ.). Πρόκειται γιὰ ἕνα ὁδοιπορικὸ στὸν Πειραιᾶ τῶν παιδικῶν χρόνων τοῦ Γιάννη 
Τσαρούχη, μὲ ὁδηγὸ τὸν ἴδιο.
5. Βλ. «Ὁ Γιάννης Τσαρούχης καὶ ὁ Πειραιᾶς», στό: https://mlp-blo-g-spot.blogspot.
com/2012/12/blog-post_4.html. Πρόκειται γιὰ ἀναφορὲς στὸ σπίτι ποὺ γεννήθηκε, στὴν 
οἰκία Μεταξᾶ [29.12.2023].
6. Βλ. Εἰρήνη Φλώρου, Γιάννης Τσαρούχης…, ὅ.π., σ. ΧΧΙΙ.
7. Βλ. Λ. Ἀγγελόπουλος, «Ἕνας λάτρης τῆς βυζαντινῆς μουσικῆς», στό: Ἀλ. Σαββάκης 
(ἐπιμ.), Ὡσεὶ Μύρα, Γιάννης Τσαρούχης 1910-1989, ἐκδ. Καστανιώτη, Ἀθήνα 1998, 
σσ. 25-26. 
8. Ὅπως χαρακτηριστικὰ ἀναφέρει στὴν «Ἀπολογία» του: «Ἀπὸ τὸ 1930 ὡς τὸ 1934 
γίνομαι μαθητὴς καὶ βοηθὸς τοῦ Κόντογλου, γιὰ νὰ μάθω ὅσο μπορῶ περισσότερα γιὰ τὴ 
βυζαντινὴ ζωγραφική. Γιὰ ἐκείνη τὴν ἐποχὴ εἶναι ἡ μόνη λύση, ἀφοῦ θέλω νὰ συνδυάσω 
τὸ προαιώνιο ἑλληνικὸ σχέδιο μὲ τὸ καθαρὸ χρῶμα, τὴ γρήγορη, ἐλεύθερη ἐκτέλεση, 
τὴ φωτοσκίαση, ποὺ ξεκινᾶ ἀπὸ τὴν ἑλληνιστικὴ παράδοση καὶ ξαναενσαρκώνεται μὲ 
τὴ ζωγραφικὴ τῆς Ἀναγεννήσεως. Ὅπως εἶναι γνωστό, οἱ Κρητικοὶ καὶ οἱ Ἑπτανήσιοι 
θέλησαν νὰ ταυτίσουν, τόσο στὴν ποίηση ὅσο καὶ στὴν ζωγραφική, τὴν Ἀναγέννηση 
μὲ τὴν ἑλληνιστικὴ παράδοση...». Βλ. Γ. Τσαρούχης, Ἀνάμεσα σὲ Ἀνατολὴ καὶ Δύση. 
Πέντε κείμενα, ἐκδ. Ἄγρα, Ἀθήνα 2000, σ. 10.
9. Στὶς ἀρχὲς τῆς δεκαετίας τοῦ ’70 γίνεται «[...] ἐρημίτης σ’ ἕνα χωριὸ τῆς βόρειας 
Γαλλίας 60 χλμ. μακριὰ ἀπὸ τὸ Παρίσι». Βλ. Γ. Τσαρούχης, Ἐγὼ εἰμὶ [sic] πτωχὸς καὶ 
πένης, ἐκδ. Καστανιώτη, Ἀθήνα 1988, σ. 80. Ὁ ἴδιος ὁ καλλιτέχνης ἐξομολογεῖται γιὰ 
τὴν καλύβη ποὺ ζοῦσε ἐκεῖ τὰ ἑξῆς: «Στὸ καλύβι μου στὴ Βόρειο Γαλλία ὅπου μένω 

ΙΔΙΟΜΕΛΑ



Θεολογία 2/2025

276276

νὰ ἔλθει σὲ ἐπαφὴ μὲ ἔργα σύγχρονων Εὐρωπαίων ζωγράφων, μὲ 
ὁρισμένους ἀπὸ τοὺς ὁποίους (ὅπως τοὺς Laurens, Matisse, Giacometti), 
γνωρίστηκε καὶ προσωπικά10. Ἐπισκέφθηκε διάφορα μουσεῖα καὶ ἦλθε 
σὲ ἐπαφὴ μὲ δημιουργίες τῆς Ἀναγέννησης καὶ τοῦ Ἰμπρεσιονισμοῦ, 
καθὼς καὶ μὲ τὰ σύγχρονα καλλιτεχνικὰ ρεύματα τῆς ἐποχῆς του.

Τὸ 1938, δύο χρόνια μετὰ ἀπὸ τὴν ἐπιστροφή του στὴν Ἑλλάδα, 
πραγματοποίησε τὴν πρώτη του ἀτομικὴ ἔκθεση στὸ κατάστημα 
Ἀλεξοπούλου τῆς ὁδοῦ Νίκης στὴν Ἀθήνα, μὲ ἔργα ποὺ παρουσίαζαν 
ἰδιαίτερη ζωγραφικὴ σύλληψη, κάτι ποὺ ἐξῆραν οἱ τότε τεχνοκριτικοὶ 
Παπαντωνίου καὶ Καπετανάκης11.

Τὸ 1940 τὸν ἐπιστράτευσαν γιὰ νὰ πολεμήσει στὸ μέτωπο τῆς 
Ἀλβανίας12, ὅπου καὶ ὑπηρέτησε ὡς στρατιώτης τοῦ Μηχανικοῦ. Πολὺ 
χαρακτηριστικὴ εἶναι ἡ εἰκόνα τῆς Παναγίας τῆς Βρεφοκρατούσας 
ποὺ ζωγράφισε γιὰ τὸ Τάγμα, τὸ ὁποῖο τοῦ παρήγγειλε μία Παναγία, 
σὲ ἕνα καπάκι κιβωτίου ἀπὸ ρέγκες, γιὰ νὰ τοποθετηθεῖ στὸν ναὸ 
ποὺ ἔκτισαν οἱ στρατιῶτες. Ὅπως ἐπισημαίνει ὁ ἴδιος ὁ ζωγράφος13, 
ἐπρόκειτο γιὰ μία τροποποίηση ἑνὸς ὀρθογωνίου ἐρειπωμένου μύλου 
σὲ ναό. Ἡ εἰκόνα αὐτὴ προοριζόταν γιὰ τὸ ἱερὸ τοῦ μικροῦ ναοῦ, ποὺ 
ἐκτίσθη στὸ μέρος ποὺ ἐμφανίσθηκε ἡ Παναγία καὶ ἀνήγγειλε ὅτι τὴ 
Λαμπρὴ οἱ στρατιῶτες θὰ εἶναι σπίτι τους14. 

Τὸ 1950 μετέβη ἐκ νέου στὸ Παρίσι ὅπου ἕνα χρόνο μετά, τὸ 1951, 
ἐξέθεσε γιὰ πρώτη φορὰ στὸ Παρίσι, στὴν γκαλερί «Art du Faubourg de 
St. Onore» 42 ἔργα του, τῶν ἐτῶν 1936-1939 καὶ τοῦ ’48. Παράλληλα 
μὲ τὴ ζωγραφικὴ ὁ Γιάννης Τσαρούχης ἀσχολήθηκε καὶ μὲ τὴ θεατρικὴ 
σκηνοθεσία15 ἀπὸ τὸ 1928. Τὸ 1977 ἀνέβασε ὁ ἴδιος τὶς Τρωάδες τοῦ 

καὶ ἐργάζομαι ἡ ἐρημιά μου μὲ ὁδηγεῖ στὴν ἐργασία καὶ στὸν ἐνθουσιασμό. Ὁ Χριστὸς 
μὲ παραστέκει...». Βλ. Ἀλ. Σαββάκης, Ἰωάννης Τσαρούχης, ἐκδ. Καστανιώτη, Ἀθήνα 
1993, σ. 360.
10. Βλ. Νίκη Γρυπάρη, Μαρίνα Γερουλάνου, Τ. Σακελλαρόπουλος (ἐπιμ.), Γιάννης 
Τσαρούχης…, ὅ.π., σ. 384.
11. Βλ. Εἰρήνη Φλώρου, Γιάννης Τσαρούχης…, ὅ.π., σσ. ΧΧΙΙΙ-ΧΧΧVI.
12. Γ. Τσαρούχης, Μάτην ὠνείδισαν τὴν ψυχήν μου, ἐκδ. Καστανιώτη, Ἀθήνα 21993, 
σ. 149.
13. Γιάννης Τσαρούχης (1910-1989) Ζωγραφική, Ἵδρυμα Γιάννη Τσαρούχη, Ἀθήνα 
1990, σσ. 41, 44.
14. Γ. Τσαρούχης, Μάτην ὠνείδισαν τὴν ψυχήν μου, ὅ.π., σ. 145. 
15. Τσαρούχης, ἕνας στοχαστὴς τῆς Ἑλληνικότητας (Ἀρχεῖο ντοκιμαντὲρ τῆς Ε.Ρ.Τ.). 

Ἀργ. Οἰκονόμου



277277

Εὐριπίδη, σὲ δική του νεοελληνικὴ ἀπόδοση, διδασκαλία καὶ σκηνο-
γραφία16.

Ὅλα τὰ παραπάνω ἐνδεικτικὰ στοιχεῖα τοῦ βίου του, συνέθεσαν τὴν 
προσωπικότητά του17 καὶ διαμόρφωσαν τὸ καλλιτεχνικό του ἰδίωμα, 
τὸ ὁποῖο καὶ ἀνάλογα μὲ τὰ ἔντονα βιώματά του, ποὺ ἀποτυπώνονταν 
σὲ διαφορετικὲς φάσεις τῆς ζωῆς του, ἐξέφραζε τὶς πτυχὲς καὶ τὴν 

Πρόκειται γιὰ ἕνα Ντοκιμαντέρ-ἀφιέρωμα στὸν ζωγράφο, σκηνογράφο καὶ στοχαστὴ 
Γιάννη Τσαρούχη, ὅπου μεταξὺ ἄλλων γίνεται μιὰ ἐκτενὴς μνεία στὶς σκηνογραφικές 
του δουλειὲς στὸ θέατρο, καθὼς καὶ στὶς ἀπόψεις του γιὰ τὴν ἀναβίωση τοῦ ἀρχαίου 
δράματος.
16. Εὐριπίδου Τρωάδες, μετάφρ. Γ. Τσαρούχης, ἐκδ. Ὁδὸς Πανός, Ἀθήνα 1995. Χαρα-
κτηριστικὸ καὶ ἰδιαίτερα ἐνδιαφέρον εἶναι καὶ ἕνα σπάνιο ἠχητικὸ ντοκουμέντο, μὲ 
τὸν Γιάννη Τσαρούχη νὰ διαβάζει καὶ νὰ παίζει ἀποσπάσματα ἀπὸ τὶς Τρωάδες 
τοῦ Εὐριπίδου, ποὺ ἀνέβασε τὸ 1977 στὸ ὑπαίθριο θέατρο τῆς ὁδοῦ Καπλανῶν, σὲ 
δική του μετάφραση καὶ σκηνοθεσία. Ὁ Γιῶργος Χρονᾶς (ποιητὴς καὶ ἐκδότης τοῦ 
περιοδικοῦ Ὁδὸς Πανός), ὁ ὁποῖος μαγνητοφώνησε τὸν Τσαρούχη τὸν Ἰούλιο τοῦ 
1976 νὰ ὑποδύεται τοὺς ρόλους τῶν Τρωάδων, θυμᾶται ὅτι ὁ ζωγράφος «μισοῦσε 
τὴ στεντόρεια φωνὴ τῆς Ἐπιδαύρου, ὅπως εἶχε γίνει γνωστὴ ἀπὸ τὶς παραστάσεις 
τοῦ Ἐθνικοῦ Θεάτρου – μίμησις τοῦ γερμανικοῦ τρόπου ἀνεβάσματος τῆς τραγωδίας. 
Διαβάζει τὸν Εὐριπίδη ὅπως διαβάζουν οἱ μεγάλοι Κινέζοι καὶ Γιαπωνέζοι ἠθοποιοί 
τὰ ἔργα τους, χαμηλά, ὥστε νὰ ὑπερισχύει ὁ ἀρχαῖος λόγος». Γι’ αὐτὸ ἀποφάσισε 
νὰ σκηνοθετήσει ὁ ἴδιος Εὐριπίδη. Χαρακτηριστικὰ ἀναφέρει: «...Τὸ θάρρος τὸ πῆρα 
ὡς παραπονούμενος ἐρασιτέχνης θεατής. Προσπάθησα πάντα, μὲ τὰ μέσα ποὺ μοῦ 
ἔδωσε ἡ φύσις καὶ ἡ μελέτη, νὰ δείξω τί θά ’θελα νὰ κάνουν οἱ ἄλλοι καλλιτέχνες, ποὺ 
πιστεύω πὼς ἔχουν περισσότερη ἐπιμέλεια καὶ ἐργατικότητα ἀπὸ μένα. Εἶμαι λοιπὸν 
μᾶλλον κριτικὸς στὸ τέλος, ποὺ κάνει πάντα ὅμως τὴν κριτικὴ διὰ παραδειγμάτων, 
ἐμπράκτως. Αὐτὸ νομίζω εἶναι ἀπαραίτητο γιὰ νὰ μὴ ζητάει κανεὶς ἀπὸ τοὺς ἄλλους 
πράγματα ποὺ δὲν γίνονται, ἀλλὰ καὶ γιὰ νὰ πεισθεῖ καὶ ὁ ἴδιος πὼς ἔχει δίκιο...». Βλ. 
Ὁ Γιάννης Τσαρούχης διαβάζει καὶ παίζει Τρωάδες τοῦ Εὐριπίδη, στό: https://www.
youtube.com/watch?v=-EosYmYWNjg [29.12.2023].
17. Ἡ καθηγήτρια τῆς Ἱστορίας τῆς Τέχνης Ἀθηνᾶ Σχινᾶ σκιαγραφεῖ μὲ ρεαλισμὸ 
τὴν πολύπλευρη προσωπικότητά του. Χαρακτηριστικὰ ἀναφέρει: «Μοναχικὸς καὶ 
ἐξωστρεφὴς παράλληλα, ἀσκητικὸς μὲ τὴ ζωγραφική του καὶ κοινωνικὸς μὲ τοὺς 
ἀνθρώπους γύρω του, θύμιζε νόμισμα μὲ τὴ μιά του ὄψη στραμμένη στὸ παρελθὸν 
καὶ τὴν ἄλλη στὴ σύγχρονη καθημερινότητα. Παρατηροῦσε μὲ ὀξυδέρκεια τὸν κόσμο, 
θυμόταν ἀλλοτινοὺς καιροὺς μὲ νοσταλγία, σχολίαζε μὲ φιλοπαίγμονα διάθεση, δὲν 
ἀστοχοῦσε εὔκολα στὸ ἐπίπλαστο καὶ στὸ ἀληθινό, μὰ πάνω ἀπ’ ὅλα εἶχε μιὰ ἀμεσότητα 
μὲ τὸ περιβάλλον, διατηροῦσε ζωντανὸ τὸν νοῦ καὶ τὶς αἰσθήσεις του κι ἐκεῖνο ποὺ 
τὸν ἐνδιέφερε ἦταν νὰ μεταδώσει αἰσθαντικότητα στὶς μορφές του, ποὺ ἦταν γέννημα 
τοῦ πλέγματος τῶν συλλογισμῶν, τῆς μνήμης, τῆς πραγματιστικῆς σύλληψης καὶ τῆς 
φαντασίας του...». Βλ. Ἀθηνᾶ Σχινᾶ, Τσαρούχης – Πολλαπλᾶ 1936-1989 – Συλλογὴ 
Δημήτρη Τσίτουρα, ἐκδ. Μίλητος, Ἀθήνα 22005, σσ. 16-17. 

ΙΔΙΟΜΕΛΑ



Θεολογία 2/2025

278278

προβληματική του γιὰ καθετὶ ποὺ τὸν ἀπασχολοῦσε18. Ἡ ἐπιθυμία 
ποὺ εἶχε ἀπὸ μικρὸς νὰ γίνει ἕνας καλὸς ζωγράφος19 ἐκπληρώθηκε καὶ 
κατὰ τὴ διάρκεια τοῦ βίου του20 ἀλλὰ κυρίως μετὰ θάνατον21, καθὼς 
ἡ φήμη του ἐξαπλώθηκε στὸ παγκόσμιο καλλιτεχνικὸ στερέωμα καὶ τὸ 
ζωγραφικό του ἰδίωμα22 καὶ ὕφος ἀποτελοῦν μέχρι καὶ σήμερα πηγὴ 
ἔμπνευσης γιὰ τοὺς νεώτερους ζωγράφους.  

Οἱ θρησκευτικὲς ἐπιδράσεις στὴ ζωὴ 
καὶ στὸ καλλιτεχνικὸ ἔργο του 

Οἱ καλλιτεχνικὲς ἐπιδράσεις ποὺ δέχτηκε ὁ ζωγράφος Γιάννης 
Τσαρούχης ἦταν ποικίλες, ὡστόσο ὑπῆρξαν ὁρισμένα πρόσωπα καὶ 
καταστάσεις ποὺ καθόρισαν τὴ μετέπειτα ζωγραφικὴ ἀλλὰ καὶ συγγρα-

18. Ὁ ἴδιος σὲ ἄρθρο του μὲ τίτλο: «Ἡ ἱστορία μιᾶς κατσαρίδας» θὰ δηλώσει: «Κανένας 
ζωγράφος δὲ μ’ ἀρέσει ἀπολύτως γιατὶ τὸ ὄνειρο ποὺ λέγεται ζωγραφικὴ εἶναι δυνατὸν 
νὰ τὸ πραγματοποιήσει ὁποιοσδήποτε ἀγαπᾶ καὶ πιστεύει στὴ ζωγραφική, ἄρα κι ἐγώ. 
Ὅλοι ἐμεῖς οἱ χρυσοθῆρες κάνουμε ὅ,τι μποροῦμε νὰ βροῦμε τὰ ψήγματα. Μερικοὶ 
μὲ λένε δάσκαλο. Φυσικὸ εἶναι νὰ μ’ ἀρέσουν οἱ ζωγράφοι ποὺ μὲ σεμνότητα θὰ μ’ 
ἀποκαλοῦσαν: “συμμαθητά μου”. Τὸ Εὐαγγέλιο λέει: “Οὐδείς ἐστι καθηγητὴς εἰ μὴ 
μόνον ὁ Θεός”…». Βλ. Γ. Τσαρούχης, Ἀνάμεσα σὲ Ἀνατολὴ καὶ Δύση…, ὅ.π., σ. 29.
19. Ἀπὸ μικρὸ παιδί, ὅπως ἐξομολογεῖται ὁ ἴδιος, ἐπιθυμοῦσε νὰ γίνει ἕνας καλὸς 
ζωγράφος, ἔχοντας ὡστόσο ἐπίγνωση τῶν ἀδυναμιῶν του. Μάλιστα ἔκανε αὐστηρὴ 
κριτικὴ στοὺς πολὺ μεγάλους ζωγράφους, διακρίνοντάς τους σὲ φυσικοὺς καὶ μὴ 
φυσικοὺς (Τσαρούχης, Ζυγός, Ἀθήνα 1978, σ. 9.)
20. «Ὅλα αὐτὰ ποὺ ἔκανα γιὰ τὴ μάθηση εἶναι ἀπαραίτητα καὶ δύσκολα μὰ τὸ δικαίωμα 
νὰ τολμᾶς νὰ εἶσαι καλλιτέχνης στὸ δίνει ὁ σεβασμὸς καὶ θαυμασμός σου χωρὶς ὅρια τῆς 
ζωῆς. Ἡ ζωὴ ποὺ εἶναι τόσο θαυμαστὸ πρᾶγμα ὥστε ἡ τιμή της εἶναι τὸ μυστήριο τοῦ 
θανάτου...». Βλ. Γ. Τσαρούχης, Ἀνάμεσα σὲ Ἀνατολὴ καὶ Δύση…, ὅ.π., σ. 21.
21. «Τὸ ἀπόγευμα τῆς 20ῆς Ἰουλίου τοῦ 1989, ὁ Ἕλλην Γιάννης Τσαρούχης πέρασε 
ἀπὸ τὰ πρόσκαιρα στὰ αἰώνια ἀφήνοντας ἀγαθὰ μόνο ἴχνη τῆς διαβάσεώς του...». Βλ. 
Ἀλ. Σαββάκης (ἐπιμ.), Ὡσεὶ Μύρα, Γιάννης Τσαρούχης…, ὅ.π., σ. 369. «Στὰ κατοχικὰ 
χρόνια, ἡ ὑγεία του ἐπιδεινώθηκε, ἔγινε ἕνα συρόμενο, θλιβερὸ ἀνθρωπάκι, ἀλλὰ τὸ 
πνεῦμα του περέμεινε ἀκμαῖο, ὅπως φαινόταν μέσα ἀπὸ τὴν σβησμένη, ἀχνὴ φωνή του. 
Στὶς 20 Ἰουλίου, ἡμέρα Πέμπτη, ἄφησε τὴν τελευταία του πνοὴ στὸ Γενικὸ Κρατικὸ 
Νοσοκομεῖο Ἀθηνῶν, ὁ Γιάννης Τσαρούχης...». Βλ. Φρ. Ἡλιάδης, Ὁ Τσαρούχης μοῦ 
εἶπε – Μὲ τέσσερα ἄγνωστα ἔργα του, Ζ. Κυριακοῦ (ἐπιμ.), ἐκδ. Σμυρνιωτάκης, 
Ἀθήνα 1990, σ. 38. 
22. Γ. Μαυροϊδῆς, «Τὸ σπάνιο τοῦ Τσαρούχη», Ἡ λέξη 73 (1988/Τσαρούχης Ἀφιέρωμα), 
σσ. 188-190.

Ἀργ. Οἰκονόμου



279279

φική του ἐξέλιξη καὶ διαμόρφωσαν τὴν ἰδιαιτερότητα τοῦ ζωγραφικοῦ 
του ὕφους. Ὅπως ἀφηγεῖται ὁ ἴδιος ὁ καλλιτέχνης, βλέποντας μία 
ἀναπαραγωγὴ τοῦ Turner τὸ 1920, διαπίστωσε ὅτι αὐτὸ ἀποτελοῦσε 
μιὰ φυσικὴ ζωγραφικὴ ποὺ μποροῦσε νὰ κάνει πιὸ εὔκολα. Ἡ ἐπίσκεψή 
του ὅμως τὴν ἴδια χρονιὰ στὴ Μονὴ Δαφνίου23 καὶ ἡ ἐπαφή του μὲ τὰ 
ψηφιδωτὰ τὸν ἔκαναν νὰ συνειδητοποιήσει ὅτι ὑπάρχει καὶ ἕνας ἄλλος 
κόσμος ζωγραφικῆς24, διαπιστώνοντας πὼς δὲν ὑπάρχουν μόνο δύο 
ζωγραφικές ἀλλὰ καὶ δύο κόσμοι: ἡ Ἀνατολὴ καὶ ἡ Δύση25. 

Ἡ διείσδυση τοῦ Τσαρούχη στὰ ἀρχαῖα, βυζαντινὰ καὶ νεοελληνικὰ 
θέματα τέχνης καὶ πολιτισμοῦ εἶναι βαθύτατη καὶ παράλληλη μὲ μία 
συστηματικὴ μελέτη τῆς δυτικῆς παράδοσης, μοντέρνας καὶ παλαιᾶς. 
Αὐτὸς εἶναι καὶ ὁ λόγος ποὺ σὲ ὁλόκληρο τὸ ἔργο του ἀκολουθεῖ μία 
ἐνδιάμεση ὁδό, ἀνάμεσα στὴν παράδοση καὶ τὸν κοσμοπολιτισμό, τὴν 
Ἀνατολὴ καὶ τὴ Δύση26. Ὅπως χαρακτηριστικὰ ἐπισημαίνει ἡ Ἀθηνᾶ 
Σχινᾶ: «… στὰ ψηφιδωτὰ τῆς Μονῆς Δαφνίου καὶ στὶς τοιχογραφίες ἄλλων 
ἐκκλησιῶν διακρίνει τὰ χαρακτηριστικὰ τῆς Πομπηιανῆς ζωγραφικῆς, 
στὰ ὁποῖα καὶ καθοδηγεῖται, ὅπως καὶ στὴν ἐναργῆ ἀφηγηματικότητα 
τῶν ἔργων τῆς ἑλληνιστικῆς περιόδου. Κατὰ ἕναν τρόπο υἱοθετεῖ τὸν 
ρεαλισμό τους περισσότερο, τὶς ποικιλίες τοῦ χρωματολογίου καὶ τὸ 
λεπταίσθητό τους σχέδιο...»27. 

23. Ὁ ἴδιος θυμᾶται πώς: «...πήγαμε μὲ ἁμάξι μὲ ἄλογα, τὸ 1920, γιὰ νὰ λειτουργήσουμε 
τὴν ἐκκλησία, γιατὶ τὸ Δαφνὶ λειτουργιόταν τότε. Τὸν παπᾶ τὸν πήραμε μαζί μας μὲ 
τὸ ἁμάξι...». Βλ. Γιάννης Τσαρούχης (1910-1989) Ζωγραφική, ὅ.π., σ. 21 καὶ στό: Δ. 
Τριανταφυλλόπουλος, «Ἕνας Ἕλληνας μπροστὰ στὸ Βυζάντιο: Ἡ πάλη ἀνάμεσα στὶς 
πνευματώδεις “γήινες τροφές” καὶ στὴν πνευματικὴ κάθαρση τῶν παθῶν», στό: Ἀλ. 
Σαββάκης (ἐπιμ.), Ὡσεὶ Μύρα, Γιάννης Τσαρούχης…, ὅ.π., σ. 551. 
24. Εἰρήνη Φλώρου, Γιάννης Τσαρούχης…, ὅ.π., σσ. 4-5 καὶ Ζυγός, 1978, σ. 9.
25. Ὁ ἴδιος ὁ καλλιτέχνης ἐξομολογεῖται ὅτι: «Ἔπρεπε νὰ γκρεμίσω τοὺς ἐπαρχιώτικους 
ἐνθουσιασμοὺς τῶν ἐπιπόλαιων ποὺ ἐθαύμαζαν τὴν Δύση καὶ νὰ γνωρίσω τὸ ἀληθινὸ 
πρόσωπο τῆς Δύσεως καὶ τὴν ἀληθινὴ ἱστορία τῶν σχέσεών μας μ’ αὐτήν...». Βλ. Γ. 
Τσαρούχης, Ἀνάμεσα σὲ Ἀνατολὴ καὶ Δύση…, ὅ.π., σ. 25. Τὸ ἴδιο ἴσως θὰ ἔπρεπε νὰ 
γίνει καὶ στὶς σχέσεις τῶν Ὀρθοδόξων μὲ τοὺς Ρωμαιοκαθολικούς. 
26. Εἰρήνη Φλώρου, Γιάννης Τσαρούχης…, ὅ.π., σσ. 115-116. Ὁ ἴδιος ὁ ζωγράφος θὰ 
ὑποστηρίξει σὲ ἄρθρο του, στό: «Νῦν καὶ ἀεὶ ἢ ποτὲ πιά», πώς: «Τὸ ἀληθινὸ ἔργο τοῦ 
καλλιτέχνη εἶναι νὰ ξεχωρίζει, ν’ ἀπορροφᾶ, ν’ ἀμύνεται, νὰ ὑψώνει τὴν ἐλευθερία ποὺ 
τὴν τσακίζουν κάθε τόσο οἱ ἀφόρητοι ἀνταγωνισμοί…». Βλ. Γ. Τσαρούχης, Ἀνάμεσα σὲ 
Ἀνατολὴ καὶ Δύση…, ὅ.π., σσ. 34-35.
27. Ἀθηνᾶ Σχινᾶ, Τσαρούχης-Πολλαπλᾶ…, ὅ.π., σ. 21.

ΙΔΙΟΜΕΛΑ



Θεολογία 2/2025

280280

Ἡ «πληγή»28 ποὺ δέχθηκε ἀπὸ τὸ Δαφνὶ ἀνανεώθηκε καθὼς γνώρισε 
τὸν Φώτη Κόντογλου, τοῦ ὁποίου καὶ ἔγινε μαθητὴς τὸ 1931. Πῆγε στὸ 
ἐργαστήριό του ἐντυπωσιασμένος ἀπὸ τὸ κήρυγμά του γιὰ τὴ βυζαντινὴ 
καὶ ὀρθόδοξη παράδοση. Ὁ λόγος ποὺ στράφηκε σὲ αὐτὸν ἦταν ἡ 
ἐπιθυμία του νὰ μάθει ὅσο τὸ δυνατὸν περισσότερα γιὰ τὴ βυζαντινὴ 
ζωγραφική, ἡ ὁποία φαινόταν νὰ εἶναι ὁ μόνος δυνατὸς γενέσθαι 
συνδυασμὸς ἀνατολίτικου καθαροῦ χρώματος καὶ ἑλληνιστικοῦ τονικοῦ 
σχεδίου, ποὺ τὸν ἐνδιέφερε καὶ τὸν ἀπασχολοῦσε ἐκείνη τὴν περίοδο. 

Στὸ ἐργαστήριο τοῦ Κόντογλου ἔμαθε τόσο τὴν τεχνικὴ τῆς νωπο-
γραφίας (φρέσκο) καὶ τῆς ἀβγοτέμπερας, ὅσο καὶ τὰ βυζαντινὰ 
γράμματα, τὴν ποίηση καὶ τὴ μουσική29. Ὅπως χαρακτηριστικὰ ἐξ-
ομολογεῖται30, εἶχε μία βαθύτατη ἐκτίμηση στὴν προσωπικότητα τοῦ 
Κόντογλου, ἀλλὰ αὐτὸ δὲν τὸν ἐμπόδιζε νὰ διαφωνεῖ μαζί του καὶ νὰ 
καταδικάζει ὁρισμένες του ἐνέργειες31. Ὡστόσο, τοῦ εἶχε μεταδώσει 
ὅ,τι καλύτερο εἶχε: «τὸ θάρρος καὶ τὴν ἀγάπη τῆς ἐλευθερίας»32. 

Ἡ περίοδος κατὰ τὴν ὁποία ἀσχολήθηκε μὲ τὴν ἁγιογραφία33 ἦτο 
μικρὴ ἀλλὰ οἱ βυζαντινὲς ἐπιδράσεις ποὺ δέχτηκε ἀπὸ τὸν δάσκαλό 
του Κόντογλου34 θὰ τὸν ἀκολουθοῦν σὲ πολλὲς ἄλλες ζωγραφικές 
του συνθέσεις, ἀποδιδόμενες μὲ τὸ δικό του ζωγραφικὸ ὕφος35. Ἔτσι, 

28. Βλ. Γ. Τσαρούχης, Ἀνάμεσα σὲ Ἀνατολὴ καὶ Δύση…, ὅ.π., σ. 25.
29. Εἰρήνη Φλώρου, Γιάννης Τσαρούχης…, ὅ.π., σσ. 16-18.
30. Γ. Τσαρούχης, Ἀγαθὸν τὸ ἐξομολογεῖσθαι, ἐκδ. Καστανιώτη Ἀθήνα 1986, σσ. 229-
231.
31. Σὲ συνέντευξή του θὰ δηλώσει: «Πιστεύω πὼς ἐγώ –ἂν μοῦ ἐπιτρέπετε– 
ἐξεχριστιάνισα τὸν Κόντογλου, ἐγὼ τὸν ἔκανα χριστιανὸ γιατὶ ὣς τὴν ἐποχὴ ποὺ τὸν 
γνώρισα τὸν ἐνδιέφερε ἡ αἰσθητικὴ τῆς Ἐκκλησίας...». Βλ. Γ. Τσαρούχης, «Ὅταν εἶσαι 
ἀνώνυμος παραμένεις ὁ ἑαυτός σου», στό: Ἐγὼ εἰμὶ πτωχὸς καὶ πένης, ὅ.π, σ. 231.
32. Βλ. Νίκη Γρυπάρη, Λίλη Πεζανοῦ (ἐπιμ.), Γιάννης Τσαρούχης. Εἰκονογράφηση 
μιᾶς αὐτοπροσωπογραφίας, κατάλογος ἔκθεσης, ἐκδ. Μουσεῖο Μπενάκη, Ἵδρυμα 
Γιάννη Τσαρούχη, Ἀθήνα 2017, σ. 60.
33. Ἔχουν βρεθεῖ ἀρκετὲς εἰκόνες του καὶ πολλὲς μακέτες, ὅπως γιὰ τὴν Ἁγία Παρασκευή, 
ποὺ ἦταν παραγγελία τοῦ ἴδιου τοῦ Teriade πρὸς τὸν Γ. Τσαρούχη. Βλ. Ἀθηνᾶ Σχινᾶ, 
Τσαρούχης-Πολλαπλᾶ…, ὅ.π., σ. 233.
34. «Τὸ Βυζάντιο εἶναι ὁ ἀρχαῖος κόσμος ὅπως διεσώθη μὲ τὰ τραύματα τῆς μοί-
ρας...», θὰ γράψει τὸ 1964 στὴν Ἐπιθεώρηση Τέχνης. Βλ. Ἀθηνᾶ Σχινᾶ, Τσαρούχης-
Πολλαπλᾶ…, ὅ.π., σ. 21.	
35. Βλ. Δ. Τριανταφυλλόπουλος, «Ἕνας Ἕλληνας μπροστὰ στὸ Βυζάντιο…», ὅ.π., σσ. 
523-556. 

Ἀργ. Οἰκονόμου



281281

στὴ θρησκευτική του θεματογραφία ἐντάσσεται τὸ ἀποδιδόμενο σὲ 
μεταξοτυπία ἔργο του «Ἅγιος Δημήτριος», τὸ ὁποῖο εἶναι ἕνα λάβαρο 
ποὺ εἰκονίζει τὸν ἅγιο Δημήτριο36, «Ὁ Ἅγιος Μηνᾶς καὶ ὁ Χριστός» 
(ἀντίγραφο ἀπὸ κοπτικὴ εἰκόνα τοῦ Λούβρου) καὶ τό «ὅραμα τοῦ 
Δαβίδ», ποὺ φέρει στὸ πάνω ἀριστερὸ μέρος ἕνα ἀποσπασματικὸ 
χωρίο ἀπὸ τὸ βιβλίο τῶν Ψαλμῶν («Ὁ Θεὸς ὁ Θεός μου, πρὸς σὲ 
ὀρθρίζω·…»37), ποὺ ἐπέχει τὴ θέση προσωπικῆς προσευχῆς, σχετικῆς 
πιθανὸν μὲ τό «ὅτι ἐνεφράγη στόμα λαλούντων ἄδικα», τὸν Ψαλμὸ 
δηλαδὴ ὁ ὁποῖος καὶ παρατίθεται38. Ἡ ὀρθόδοξη τέχνη, δήλωνε, «ὅσα 
ἐλαττώματα κι ἂν ἔχει –καὶ ἔχει συχνά– κατέχει τὸ μυστικὸ ποὺ σὲ 
κάνει νὰ μὴν μπορεῖς νὰ τὴν ἀποπάρεις, οὔτε νὰ τὴ βαρεθεῖς...»39. 

Αὐτὸ λοιπὸν ποὺ ἀντικρύζει καὶ παρατηρεῖ κανεὶς στὸ ἔργο τοῦ 
Γιάννη Τσαρούχη εἶναι ὅτι ἐκφράζεται κυρίως ἡ χαρὰ καὶ τὸ θαῦμα 
τῆς ζωῆς40, προσπαθώντας νὰ ἰσορροπήσει τὶς μεγάλες παραδόσεις41 
καὶ νὰ συλλάβει τὶς αἰώνιες καλλιτεχνικὲς ἀξίες42. Οἱ πίνακές του 

36. Ἀξιοπρόσεκτη εἶναι ἡ ἐλευθερία ποὺ παίρνει, προκειμένου νὰ εἰκονογραφήσει τὴν 
καθιστὴ στάση τοῦ ἁγίου ἐπάνω στὸ κόκκινο ἄλογό του. Βλ. Ἀθηνᾶ Σχινᾶ, Τσαρούχης-
Πολλαπλᾶ…, ὅ.π., σ. 233.
37. Βλ. Ψαλμ. 62, 2-12.
38. Εἰρήνη Φλώρου, Γιάννης Τσαρούχης…, ὅ.π., σ. 198.
39. Γ. Τσαρούχης, Ἐγὼ εἰμὶ πτωχὸς καὶ πένης, ὅ.π., σ. 116.
40. Ὁ ἴδιος ἀνέφερε: «...Γιὰ τὸν ἑαυτό μου δὲν ξέρω τί νὰ πῶ. Ἔχω τόση συνείδηση 
ὅση χρειάζεται γιὰ νὰ δουλεύω. Εἶμαι πολὺ κοντὰ σ’ αὐτὸ ποὺ κάνω γιὰ νὰ μπορέσω 
νὰ τὸ κρίνω. Σὲ στιγμὲς εὐφορίας νομίζω πὼς ξέρω νὰ χτίζω σὰν τὸ χελιδόνι. Καὶ 
εὐχαριστῶ τὸν Θεό. Ἀλλὰ περισσότερες εἶναι οἱ στιγμὲς ποὺ δὲν ξέρω οὔτε σκέπτομαι 
τίποτε...». Βλ. Γ. Τσαρούχης, Ἀνάμεσα σὲ Ἀνατολὴ καὶ Δύση…, ὅ.π., σ. 28.
41. «Ὁ Τσαρούχης δὲν ὑπῆρξε Ἕλληνας ἐπειδὴ ζωγράφιζε ναῦτες καὶ στρατιῶτες 
ποὺ χορεύουν ζεϊμπέκικο σ’ ἀπομακρυσμένες ἀκρογιαλιὲς καὶ μυστηριακὰ καφενεῖα. 
Ἀλλὰ γιατὶ εἶχε στοχαστεῖ βαθιὰ πάνω σ’ αὐτὸ ποὺ λέγεται Ἑλλάδα [...]. Ἔδωσε ἀξία 
σὲ περιφρονημένες μορφὲς τῆς παράδοσης καὶ ἀναγνώρισε μὲ τὴν διαίσθησή του τὴν 
πανάρχαια προέλευσή τους καὶ τὴ μεγάλη σημασία τους...». Βλ. Mαρία Καραβία, Ὁ 
στοχαστὴς τοῦ Μαρουσιοῦ: συνεντεύξεις μὲ τὸν Γιάννη Τσαρούχη καὶ ἄρθρα, ἐκδ. 
Καστανιώτη, Ἀθήνα 21989, σ. 33.
42. Ἀξιοσημείωτη καὶ ἰδιαίτερα ἐνδιαφέρουσα εἶναι ἡ ἀναφορὰ καὶ ἡ περιγραφὴ ποὺ 
κάνει γιὰ τὸν καλλιτέχνη καὶ ἕνας σπουδαῖος ποιητής, ὁ Ὀδυσσέας Ἐλύτης, ἡ ὁποία 
καὶ προσδίδει τὴν καλλιτεχνικὴ ἰδιαιτερότητα τοῦ καλλιτέχνη. Μεταξὺ καὶ ἄλλων 
λοιπόν, ἀναφέρει ὁ ποιητὴς γιὰ τὸν ζωγράφο ὅτι: «Χωρὶς νὰ μείνει στὴ γραφικότητα 
ἢ νὰ μεταβληθεῖ σὲ ἀνθολόγιο ἐθνικῶν ἀπηχήσεων, ὁ Τσαρούχης, ὑπακούοντας ἴσως 
ἀσυνείδητά του σὲ μιὰ λειτουργία ἀνθρωπισμοῦ ποὺ ὑπάρχει μέσα στὸ ἑλληνικὸ φῶς, 
ἀγκάλιασε τὸ ἀνθρώπινο σῶμα καὶ μαζὶ μ’ αὐτὸ προχώρησε νὰ βρεῖ τὴν ὁριστικὴ 

ΙΔΙΟΜΕΛΑ



Θεολογία 2/2025

282282

περικλείουν ἀφομοιωμένα πολλὰ λαϊκὰ καὶ λαογραφικὰ στοιχεῖα43, 
ἐνῶ στὰ χαρακτηριστικὰ γνωρίσματα τῶν προσώπων ποὺ ἀπεικονίζει 
ἐντάσσονται ἡ ἀκινησία καὶ ἡ «ἁπλοϊκή» ἔκφραση, ἡ ἔλλειψη ἐπι-
κοινωνίας, ἡ γύμνια44, ἡ ρεαλιστικὴ ἀνατομία καὶ ὁ διαφορετικὸς τρό-
πος προοπτικῆς καὶ ἀπόδοσης45.

ἔκφρασή του...». Βλ. Χρ. Π. Γαρουφαλῆ, «Μνήμη Γιάννη Τσαρούχη (†20 Ιουλίου 
1989)», στό: Ἰδιωτικὴ Ὁδός, http://panagiotisandriopoulos.blogspot.com/2015/07/20-
1989.html [29.12.2023].
43. Κατὰ τὸν Νῖκο-Γαβριὴλ Πεντζίκη: «Ὁ λαϊκισμὸς τοῦ Τσαρούχη δὲν εἶναι ἁπλῆ πόζα, 
ἀλλὰ αἴσθημα καὶ κατανόηση, παραλληλισμὸς τῆς ἀσχημάτιστης καὶ ὀδυνηρῆς ἀλλὰ 
καὶ ὡραίας παράξενα καὶ λεβέντικης ὑπερήφανης ψυχῆς του...». Βλ. Ν.-Γ. Πεντζίκης, 
«Γιάννης Τσαρούχης», στό: Ἀλ. Σαββάκης (ἐπιμ.), Ὡσεὶ Μύρα, Γιάννης Τσαρούχης…, 
ὅ.π., σ. 444.
44. Σὲ κείμενό του «Γιὰ τὸ Ζεϊμπέκικο» ὁ ἴδιος ὁ καλλιτέχνης αἰτιολογεῖ τὸν λόγο 
ποὺ προτιμᾶ νὰ ζωγραφίζει γυμνά. «Μοῦ ἀρέσει νὰ ζωγραφίζω γυμνά, γιατὶ ἔτσι 
μπορεῖ κανεὶς νὰ κατανοήσει τὴν ψυχικὴ γεωμετρία τοῦ ἀνθρώπου. Μετὰ φόβου 
θεοῦ, πίστεως καὶ ἀγάπης. Πρέπει νὰ ἀντιμετωπίζει κανεὶς τὸ σῶμα σὰν ἔργο τοῦ 
ἀγαθοῦ πατρὸς Θεοῦ, καὶ ὄχι τοῦ σατανᾶ, ὅπως ἐπίστευαν οἱ ἐπάρατοι ἐχθροὶ τῆς 
ἐκκλησίας, οἱ μονοφυσῖτες. Γιὰ νὰ ὑπάρχει νυμφίος, πρέπει νὰ ὑπάρχει καὶ γάμος καὶ 
πρέπει νὰ μάθουμε ποιός παντρεύεται ποιόν [...]. Τὸ σῶμα τὸ φθαρτὸ παντρεύεται μὲ 
τὴν ἀθάνατη ψυχὴ καὶ γι’ αὐτὸ ἔχει κοσμηθεῖ ὁ νυμφώνας τῆς Ἐκκλησίας...». Βλ. Γ. 
Τσαρούχης, Ἀγαθὸν τὸ ἐξομολογεῖσθαι, ὅ.π., σ. 271.
45. Ὁ συνθέτης Μάνος Χατζηδάκις σὲ ὁμιλία του σὲ ἀφιερωματικὴ ἐκδήλωση πρὸς 
τιμὴν τοῦ παρισταμένου ζωγράφου, μεταξὺ καὶ ἄλλων ἐξεφώνησε τὰ ἑξῆς: «Ὁ 
Τσαρούχης ὑπῆρξε καὶ ἐξακολουθεῖ νὰ εἶναι ἕνας μεγάλος σκηνοθέτης τῆς ζωγραφικῆς 
του. Σκηνοθετοῦσε κάθε λεπτομέρεια στάσης, καθίσματος, βλέμματος, σκηνικοῦ καὶ 
ὅλα, γιὰ νὰ φανερωθεῖ ἡ οὐσία καὶ τὸ πνεῦμα μιᾶς προσωπικῆς ζωγραφικῆς, ποὺ 
ἐπιχειροῦσε ν’ ἀπεικονίσει αὐτὸ τό “ἰδιαζόντως ἑλκυστικὸ λαϊκό” πρόσωπο καὶ 
περιβάλλον [...]. Και τὴ ζωή του ἐσκηνοθέτησε μὲ μιὰ παρόμοια γνώση καὶ γενναιότητα. 
Γιατί ἤξερε νὰ ζεῖ λεπτὲς ἀποχρώσεις καὶ ἀπόκρυφες λεπτομέρειες, μὴ ὁρατὲς στοὺς 
ἀμυήτους καὶ πολλούς. Τὸ ἐθνικὰ εἰδωλολατρικό Του σῶμα, μ’ ἕναν βυζαντινὸ 
μανδύα ἐνδεδυμένο, καλλιεργοῦσε τὴν ἔννοια τοῦ γραφικοῦ, τοῦ παραδοσιακοῦ, τοῦ 
νεοκλασικοῦ, ἐνῶ συγχρόνως μᾶς ἐπέβαλε-ὑπέβαλε τὶς αἰσθητικὲς ἐπιλογές του [...]. 
Καὶ πέτυχε θριαμβευτικὰ καὶ στὴ Ζωή του καὶ στὴν Τέχνη του, τὸ γνησίως Ἑλληνικόν! 
[...]. Μιὰ ἀπαραίτητη σκηνοθεσία Ζωῆς, γιὰ νὰ μπορέσει ν’ ἀντέξει ἡ ἀντίστασή του 
στὸ γεμᾶτο θάνατο κλῖμα ἐκείνου τοῦ καιροῦ [...]. Ὁ Τσαρούχης δὲν μποροῦσε νὰ 
εἶναι μόνο ζωγράφος [...]. Ζωγράφιζε γιὰ νὰ ἐκφραστεῖ, γιὰ νὰ μαθητεύσει στὴν Τέχνη 
του καὶ νὰ σχολιάσει ὅσα συμβαίνουν γύρω του. Κι ἔγινε τὸ θαῦμα [...] ἐφανερώθη, 
ἀπ’ τὴν ἀρχή, ἕνας γενναῖος ἀντιστασιακός [...] ἀντιστασιακὸς στὴ φθορὰ καὶ στὸ 
ψέμα σὰν γνήσιος φορέας ἤθους, πολιτισμοῦ καὶ ἀτέλειωτου ταλέντου...». Ἐνδεικτικά, 
παρατιθέμενα σημεῖα ἀπὸ τὴν ὁμιλία ποὺ ἐξεφώνησε ὁ Μάνος Χατζιδάκις πρὸς τιμὴν 
τοῦ ζωγράφου Γιάννη Τσαρούχη σὲ τιμητικὴ ἐκδήλωση τοῦ Ἀμαρουσίου καὶ ποὺ 
εἶναι δημοσιευμένη στὸ ἔργο του Κώστα Κλεφτογιάννη, βλ. Κ. Ἰω. Κλεφτογιάννης, Ὁ 

Ἀργ. Οἰκονόμου



283283

Ὁ ἴδιος, κάνοντας εἰδικὴ μνεία γιὰ τὸ γυμνό, ἀναφέρει πὼς εἶναι 
«τὸ πιὸ ἀχάριστο καὶ δύσκολο θέμα [...]. Οἱ ἀρχαῖοι Ἕλληνες βρῆκαν 
δύο τρόπους ποὺ μεταμορφώνουν τὸ γυμνὸ σὲ πηγὴ ἀγαλλιάσεως [...] 
ἀφ’ ἑνὸς μὲν ἡ παραδοχὴ τῆς προοπτικῆς, ἀφ’ ἑτέρου ἡ παραδοχὴ τοῦ 
ἔρωτος ὡς συνεργάτου. Γι’ αὐτὸ καὶ ἄγαλμα σημαίνει αὐτὸ ποὺ δίνει 
ἀγαλλίαση...». Καὶ καταλήγει νὰ δηλώσει πώς «... πρέπει νὰ ξεπεράσει 
κανεὶς τὴν ντροπὴ τῶν πρωτόγονων ἀνθρώπων γιὰ νὰ δεῖ τὸ σῶμα σὰν 
τὸ καλύτερο ἔργο τοῦ Θεοῦ46…»47, διότι τὸν κόσμο πρέπει νὰ τὸν δεῖ 
κανεὶς ὅπως ἀκριβῶς εἶναι, νὰ μὴ ζητᾶ νὰ τὸν ὡραιοποιήσει καὶ νὰ τὸν 
κολακέψει ματαίως48.

Ἀξιοπρόσεκτες καὶ ἀρκετὰ πρωτότυπες στὰ ἔργα του εἶναι καὶ 
οἱ συνθέσεις γυμνῶν ἢ ἡμίγυμνων μορφῶν, στὶς πλάτες τῶν ὁποίων 
εἶναι τοποθετημένα φτερὰ πεταλούδας, τὰ ὁποῖα καὶ δημιουργοῦν 
μία νέα μορφή, τὸν ἄνθρωπο-πεταλούδα49. Μέχρι πρότινος, τὰ φτερὰ 

Γιάννης Τσαρούχης…, ὅ.π., σσ. 25-35.
46. Ὁ ἴδιος ζωγράφος ἀποδίδει καὶ τὴ διαφορετικὴ εἰκαστικὴ ἀντίληψη Δυτικῶν καὶ 
Ὀρθοδόξων. Μεταξὺ ἄλλων ἐπισημαίνει καὶ τὰ ἑξῆς: «Ὁ θριαμβευτὴς Χριστὸς τῶν 
δυτικῶν ποὺ λυτρώνεται ἀπὸ τὸ σῶμα του, ποὺ συμβολίζει ὁ τάφος, μᾶς θυμίζει σκέψεις 
τῶν Γνωστικῶν ποὺ θεωροῦν τὸ σῶμα ἔργο τοῦ Διαβόλου, ὁ ὁποῖος ἀποκαλεῖται ἀπὸ 
αὐτούς “δημιουργός”. Ἡ Κυριακὴ προσευχὴ ὅμως δὲν καταριέται τὴ γῆ, ἀλλὰ ζητεῖ 
ἀπὸ τὸν Θεὸ νὰ ἔρθει ἡ βασιλεία Του “ὡς ἐν οὐρανῷ καὶ ἐπὶ τῆς γῆς”. Ἡ ταπείνωση, 
ἡ ἀγάπη πρὸς τὸν ἄνθρωπο, ἡ ἐπίγνωση ὅτι χοῦς ἐσμεν, ἡ σύμπτωση τῆς λέξης ψυχὴ μὲ 
τὴ λέξη ζωή, ποὺ ἰσχύει μέχρι σήμερα, ὅλα αὐτὰ δείχνουν μιὰ διαφορετικὴ ἀντίληψη 
τοῦ θείου ἀπὸ τὴν Ὀρθοδοξία, ποὺ καὶ οἱ ναοί της, ὅ,τι σχέδιο κι ἂν ἔχουν, συμβολίζουν 
τὴν κάθοδο τοῦ οὐρανοῦ ἐπὶ τῆς γῆς. Ἐνῶ στὴ δυτικὴ τέχνη τὸ ἰδεῶδες εἶναι ἡ φυγὴ 
ἀπὸ τὴ γῆ καὶ τὰ βέλη τῶν καμπαναριῶν τους, ποὺ ὑψώνονται ἀπειλητικά, στοχεύουν 
ἢ στὸν ἕβδομο οὐρανό των Μονοφυσιτῶν ἤ, προφητικά, τὸ διάστημα γιὰ νέες ἐπιθέσεις 
ἐναντίον τῆς γῆς...». Βλ. «Σκόρπιες σκέψεις γιὰ τὴν τέχνη καὶ τὴν Ἀνάσταση» στό: Γ. 
Τσαρούχης, Ἐγὼ εἰμὶ πτωχὸς καὶ πένης, ὅ.π., σ. 115.
47. Βλ. Γ. Τσαρούχης, Ἐγὼ εἰμὶ πτωχὸς καὶ πένης, ὅ.π., σ. 149. 
48. Βλ. «Ὅταν εἶσαι ἀνώνυμος παραμένεις ὁ ἑαυτός σου», στό: Γ. Τσαρούχης, Ἐγὼ 
εἰμὶ πτωχὸς καὶ πένης, ὅ.π., σ. 211. Ὁ ποιητὴς Ὀδυσσέας Ἐλύτης θὰ δηλώσει: «Τιμὴ 
στὸν Γιάννη Τσαρούχη ποὺ μᾶς δίδαξε καὶ τὴ Γῆ καὶ τὸν Οὐρανὸ μ’ εὐγνωμοσύνη...». 
Βλ. «Ὁ Ὀδυσσέας Ἐλύτης γιὰ τὸν Γιάννη Τσαρούχη», στό: http://endotopos.blogspot.
com/2018/11/blog-post_9.html [29.12.2023]. 
49. Ἡ πεταλούδα εἶναι ἕνα ἀγαπημένο σύμβολο τοῦ Τσαρούχη, συνδεδεμένο μὲ τὸν 
Βουδισμό, τὸν ὁποῖο καὶ σέβεται πολὺ ὡς φιλοσοφικὴ θεώρηση ζωῆς. Χαρακτηριστικὴ 
εἶναι ἡ γραπτή του ἀναφορὰ σὲ μιά «ἀκουαρέλα», ὅπου κάτω ἀπὸ μία πεταλούδα 
γράφει μὲ κεφαλαῖα γράμματα: «Σᾶς εὐχαριστῶ, πεταλοῦδες, γιατὶ εἶστε καθηγηταί 
μου. Μοῦ ἐμάθατε παραπάνω ἀπὸ ὅλες τὶς γραφὲς τῶν θεολόγων». Τὸ ρητὸ αὐτό, 

ΙΔΙΟΜΕΛΑ



Θεολογία 2/2025

284284

μετέτρεπαν τὰ μοντέλα του κατ’ ἀρχὰς σὲ Ἔρωτες καὶ ἀργότερα σὲ 
ἀλληγορικὲς μορφὲς ἀπὸ τὴν ἀρχαία ἑλληνικὴ εἰκονογραφία, ὅπως 
πνεύματα, ἀνέμους, ἐποχὲς50 καὶ μῆνες51. 

Κατὰ τὸν Μάριο Πλωρίτη, ὁ Τσαρούχης «ὅσο ἐλάχιστοι καλλιτέχνες, 
“ἐφιλοκάλει μετ’ εὐτελείας” καὶ στὰ δύο σκέλη τῆς φράσης: ἀγαποῦσε 
καὶ δούλευε τὴν ὀμορφιὰ ἔξοχα, ἀλλὰ καὶ μὲ τὴν πιὸ ἔξοχη ἁπλότητα 
καὶ λιτότητα [...] γιὰ ἐκεῖνον, ὡραῖο ἦταν μόνο (ἢ προπάντων) τὸ 
λιτό, καὶ πὼς ἡ πολυτέλεια, ἡ πολυπλοκότητα ἀποτελοῦσε δεῖγμα 
καλλιτεχνικῆς φτώχειας κι ἐπιδεικτισμοῦ...»52, ἐνῶ ὁ Διονύσης Φωτό-
πουλος ἐνθυμεῖται κάποιες πρωινὲς ὧρες ποὺ περπατοῦσε μὲ τὸν 
καλλιτέχνη, ὁ ὁποῖος τοῦ ἔλεγε χαρακτηριστικά: «Γιὰ νὰ βρεῖς τό 
“ἐγώ” σου πρέπει νὰ τὸ ἀρνηθεῖς τελείως», ἐνῶ δὲν λησμονοῦσε 
καὶ τὶς ὧρες ποὺ δούλευε «τραγουδώντας ὄπερα ἢ ἐκκλησιαστικοὺς 
ὕμνους ἢ μουρμουρίζοντας φράσεις ἀπὸ τὸ Εὐαγγέλιο ὅπως: “...λίθον 
ὃν ἀπεδοκίμασαν οἱ οἰκοδομοῦντες, εἰς κεφαλὴν γωνίας ἐγένετο”»53. 
Ἔτσι, ὁ καλλιτέχνης ἐγένετο «ἐρευνητής, ἄρχων τῶν ἀοράτων»54.

τὸ ὁποῖο ἀνήκει στὸν Βούδα, φαίνεται πὼς ἐντυπωσίασε ἀρκετὰ τὸν ζωγράφο 
ὅταν τὸ διάβασε σὲ κάποιο βραχμανικὸ κείμενο, μιᾶς καὶ οἱ μεταμορφώσεις τῆς 
πεταλούδας ἀπὸ νύμφη σὲ πλῆρες ἔντομο καὶ ὁ θάνατός της συμβολίζουν τὰ μυητικὰ 
ἐξελικτικὰ στάδια τῆς ἀνθρώπινης ζωῆς, συμπεριλαμβανομένου καὶ τοῦ θανάτου, μὲ 
τὴν ἀποχώρηση τῆς ψυχῆς-πεταλούδας ἀπὸ τὸ σῶμα. Τὰ φτερὰ αὐτὰ τὰ φοροῦσε 
συνήθως στὰ μοντέλα του, τὰ ὁποῖα ἀφοῦ πρῶτα τὰ φωτογράφιζε, στὴ συνέχεια τὰ 
ζωγράφιζε. Βλ. Ἡ ἑλληνικὴ τέχνη τοῦ 20οῦ αἰῶνα, Ζωγραφική – Γλυπτική, ἐκδ. 
Βάνιας, Θεσσαλονίκη 2006, σ. 136.
50. Στὰ ἀλληγορικὰ ἔργα τοῦ Γ. Τσαρούχη ἐντάσσεται καὶ ἕνα ἀπὸ τὰ πιὸ ἐμβληματικά 
του ἔργα, «Οἱ Τέσσερις Ἐποχές». Τὸ συγκεκριμένο ἔργο ἀποτελεῖ μιὰ σύνθεση ἀπὸ 
ἀνατολικὰ καὶ δυτικά, παλαιὰ καὶ μοντέρνα στοιχεῖα μὲ μιὰ ἔμφαση στά «παλαιά». 
Βλ. Ἱστορία τοῦ Ἑλληνικοῦ Ἔθνους, τόμ. Θ΄, Ἐκδοτικὴ Ἀθηνῶν, Ἀθήνα 1974, σ. 573.
51. Βλ. Εἰρήνη Φλώρου, Γιάννης Τσαρούχης…, ὅ.π., σ. 159. Οἱ «Δώδεκα μῆνες» 
φιλοτεχνήθηκαν ἀπὸ τὸν καλλιτέχνη ἔπειτα ἀπὸ ἐπιθυμία τοῦ ἰδίου ὅταν εἶδε σχέδια 
τοῦ Κόντογλου γιὰ τὴν εἰκονογράφηση τοῦ παραμυθιοῦ «Οἱ Δώδεκα Μῆνες», ἀπὸ τὴν 
ἐκλογὴ τοῦ Γ. Α. Μέγα, Τὰ ἑλληνικὰ παραμύθια. Ἀπὸ τὶς εἰκονιζόμενες μορφὲς ποὺ 
παριστάνουν καὶ ἕναν μῆνα, ἡ πιὸ ἀντιπροσωπευτικὴ εἶναι ἡ μορφὴ τοῦ ἴδιου τοῦ 
καλλιτέχνη, ὁ ὁποῖος ἐπέλεξε νὰ τοποθετήσει τὸν ἑαυτό του στὸν μῆνα «Δεκέμβρη». 
Βλ. Εἰρήνη Φλώρου, Γιάννης Τσαρούχης…, ὅ.π., σσ. 183, 185.
52. Βλ. Φιλοκαλοῦμεν μετ’ εὐτελείας, ἐνθυμήματα ἀπὸ τὸν Γιάννη Τσαρούχη τῆς 
Συλλογῆς τοῦ Διονύση Φωτόπουλου, Adams Editions, Ἀθήνα 1991, σ. 8.
53. Ὅ.π., σ. 47.
54. Ὅ.π., σ. 50.

Ἀργ. Οἰκονόμου



285285

Ὁ συνθέτης Μάνος Χατζηδάκις μᾶς πληροφορεῖ γιὰ μία ἀκόμη πτυχὴ 
τῆς θρησκευτικότητας τοῦ ζωγράφου. Χαρακτηριστικὰ ἀναφέρει: «ὅταν 
ἔψελνε στὸ Μετόχι τοῦ Παναγίου Τάφου τὴ Μεγάλη Ἑβδομάδα55, σὰν 
ἀριστερὸς ψάλτης, μὲ νεαροὺς ψαλτάδες γύρω του τὸν Νῖκο Γεωργιάδη, 
τὸν Χρῆστο Βαχλιώτη, τὸν Ἰάνη Ξενάκη, τὸν ἀδερφό του τὸν Κοσμᾶ κι 
ἄλλους πολλούς [...] ὅλοι τρέχαμε νὰ τὸν δοῦμε καὶ νὰ τὸν ἀκούσουμε. 
Πραγματοποιοῦσε νεοελληνικὴ παιδεία μὰ καὶ χλευαζόταν ἀπὸ τοὺς 
πολλούς – ὅπως ἄλλωστε κι ὅλοι οἱ ἄξιοι τοῦ καιροῦ του...»56. 

Ξεχωριστὴ ἦταν ἡ σχέση ποὺ εἶχε καὶ μὲ τὸ Ἅγιον Ὄρος, τὸ ὁποῖο 
καὶ ἐπισκεπτόταν τὴ Μεγάλη Ἑβδομάδα57, ἰδιαίτερα τὰ τελευταῖα 
χρόνια τῆς ζωῆς του. Ἐκεῖ «[...] ἦταν πιὸ ἀληθινὸς ἀπ’ ὅ,τι στὸν κόσμο58 
καὶ γινόταν ἁπλὸς σὰν παιδί»59. 

Ἀγαποῦσε τὴ μακάρια ἡσυχία τῶν μοναχῶν, τή «γόνιμη μοναξιά»60, 
τὴν ἁπλότητα τοῦ βίου, ποὺ περιορίζεται στὰ ἀπαραίτητα καὶ οὐσιώδη, 
τὴν ἀπαλλαγὴ ἀπὸ κάθε περιττὴ καὶ ψεύτικη ἐλευθερία61, τὴ στέρηση 
«[...] ἀπὸ τόσες χαρὲς γιὰ τὴ μεγάλη χαρὰ ποὺ δίνει ὁ Χριστὸς καὶ ἡ 

55. Συχνὴ καὶ τακτικὴ ἦταν ἡ συμμετοχή του στὶς ἀκολουθίες τῆς Μ. Σαρακοστῆς, τοῦ 
Ἀκαθίστου καὶ τῆς Μ. Ἑβδομάδος καὶ στὴν Ἁγ. Εἰρήνη, ἐπὶ τῆς ὁδοῦ Αἰόλου. Βλ. Λ. 
Ἀγγελόπουλος, «Ἕνας λάτρης τῆς βυζαντινῆς μουσικῆς», ὅ.π., σ. 26.
56. Κ. Ἰω. Κλεφτογιάννης, Ὁ Γιάννης Τσαρούχης…, ὅ.π., σ. 33.
57. Ὁ ἀρχιμ. Βασίλειος Ἰβηρίτης ἐνθυμεῖται τὶς ἐπισκέψεις τοῦ καλλιτέχνη στὸ Ἅγιον 
Ὄρος, δηλώνοντας ὅτι: «...Ἦταν ἄνθρωπος ὥριμος, μὲ βαθιὰ σοφία καὶ ἀνθρωπιά, ποὺ 
γιὰ νὰ φτάσεις, πρέπει νὰ ἔχεις πονέσει πολὺ καὶ νὰ εἶσαι εὐγνώμων γι’ αὐτό. Εἶχε 
μέσα του σαφήνεια καὶ τόλμη, ποὺ ἔμοιαζε μὲ τὴν σαφήνεια καὶ τὴν τόλμη τοῦ Ἁγίου 
Ὄρους...». Βλ. Βασίλειος Ἰβηρίτης (ἀρχιμ.), «Ἐπὶ τὴν ἡλίου δύσιν», στό: Ἀλ. Σαββάκης 
(ἐπιμ.), Ὡσεὶ Μύρα, Γιάννης Τσαρούχης…, ὅ.π., σ. 21. 
58. «Προσκυνοῦσε τὶς εἰκόνες μὲ τὴν εὐλάβεια ποὺ διακρίνει ἀνθρώπους μὲ ἐπίγνωση», 
ἐπισημαίνει ὁ μοναχὸς Ἱερόθεος ὅταν τὸν συνάντησε στὸ Ἅγιον Ὄρος. Βλ. Ἱερόθεος 
Μοναχός, «Νοσταλγικὸς προσκυνητὴς τοῦ Ἄθω», στό: Ἀλ. Σαββάκης (ἐπιμ.), Ὡσεὶ 
Μύρα, Γιάννης Τσαρούχης…, ὅ.π., σ. 129.
59. Βλ. Ἀλ. Σαββάκης, Ἰωάννης Τσαρούχης, ὅ.π., σ. 320.
60. Χρ. Πετικᾶς, «Στρουθίον μονάζον», στό: Ἀλ. Σαββάκης (ἐπιμ.), Ὡσεὶ Μύρα, Γιάννης 
Τσαρούχης…, ὅ.π., σ. 446. «Ἡ μοναξιὰ γι’ αὐτὸν ποὺ ἀγαπάει τὸν κόσμο καὶ θέλει νὰ 
τὸν ὠφελήσει εἶναι τὸ καλύτερο μέρος γιὰ νὰ ἐκφράσει τὴν ἀγάπη του...», θὰ δηλώσει 
σὲ προφορικὴ συνέντευξή του. Βλ. Γιάννης Τσαρούχης. Σπουδὴ γιὰ πορτραῖτο. 1981, 
https://www.lifo.gr/videos/lifo_picks_arts/175112 [29.12.2023].
61. Βλ. Γ. Τσαρούχης, Ὡς στρουθίον μονάζον ἐπὶ δώματος, ἐκδ. Καστανιώτη, Ἀθήνα 
1990, σσ. 91-92.

ΙΔΙΟΜΕΛΑ



Θεολογία 2/2025

286286

πίστη στὸ Ἅγιο Πνεῦμα...»62. Κατὰ τὸν συνθέτη Μάνο Χατζιδάκη: «Ὁ 
Τσαρούχης εἶναι Χριστιανός, ὄχι γιατὶ πηγαίνει στὴν ἐκκλησία, ἀλλὰ 
γιατὶ ξέρει νὰ στέκεται μέσα σ’ αὐτήν, μὲ τὴν ἄνεση ἑνὸς παπᾶ καὶ μὲ 
τὴν ἁγιότητα ἑνὸς μικροῦ παιδιοῦ», παραμένοντας «βαθύτατα Ἐθνικὸς 
καὶ Χριστιανὸς μαζί»63, ἕνας «μοναδικὸς φορέας γνησίου χριστιανικοῦ 
ἤθους...»64.

Ὄντας πιὰ ἄρρωστος καὶ καθηλωμένος στὴν οἰκία του στὸ Μαροῦσι, 
ὁ καλλιτέχνης65 ζωγράφισε τὸ τελευταῖο του ἔργο, τόν «Ἁγιασμό», 
στὸν ὁποῖο παριστάνονται τὰ βασικὰ Ἱερὰ Σκεύη ποὺ ἀπαιτοῦνται 
διὰ τὴν τέλεση τῆς ἀκολουθίας τοῦ Ἁγιασμοῦ66, μὲ δεσπόζοντα τὸν 
ἐπιτραπέζιο Σταυρό, ὁ ὁποῖος καὶ κατέχει ἰδιαίτερη θέση στὴ σύνθεση67, 
ἐμπνευσμένο κι αὐτὸ τὸ ἔργο ἀπὸ τὴν ἐκκλησιαστικὴ ζωή, κλείνοντας 
ἕνα ζωγραφικὸ κύκλο μὲ τὸν ἴδιο τρόπο ποὺ τὸν εἶχε ἀνοίξει στὴν 
παιδική του ἡλικία, ζωγραφίζοντας τὶς εἰκόνες ἁγίων. 

62. Βλ. Γ. Τσαρούχης, Ὡς στρουθίον μονάζον ἐπὶ δώματος, ὅ.π., σ. 57.
63. Βλ. Μ. Χατζηδάκις, «Ὁ ἥρως ἑνὸς ἑλληνικοῦ μύθου», στό: Ἀλ. Σαββάκης (ἐπιμ.), 
Ὡσεὶ Μύρα, Γιάννης Τσαρούχης…, ὅ.π., σσ. 625-626.
64. Βλ. Φιλ. Φάρου (ἀρχιμ.), «Μοναδικὸς φορέας γνησίου χριστιανικοῦ ἤθους», στό: 
Ἀλ. Σαββάκης (ἐπιμ.), Ὡσεὶ Μύρα, Γιάννης Τσαρούχης…, ὅ.π., σσ. 573-575.
65. Τό «θά» εἶναι θάνατος, ἔλεγε. Παρ’ ὅλο ποὺ στὰ τελευταῖα του ὁ διαβήτης καὶ τὸ 
πάρκινσον τὸν ταλαιπωροῦσαν ἔντονα καὶ ἦταν ἀδύναμος στὸ σῶμα, στὸ πνεῦμα ἦταν 
ἀστραφτερός. Ἡ ἀπομόνωση ποὺ τοῦ εἶχε ἐπιβληθεῖ, λίγον καιρὸ πρὶν ἀπὸ τὸ τέλος, 
ἀπὸ τοὺς γιατροὺς καὶ τὶς νοσοκόμες, τὸν στενοχωροῦσε, γιατὶ τοῦ στεροῦσε τὸ νόημα 
ποὺ εἶχε γι’ αὐτὸν ἡ ζωή. Τοὺς ἀπαντοῦσε: «Δηλαδὴ νὰ μὴν ζῶ, γιὰ νὰ ζῶ;». Βλ. Κ. 
Ἰω. Κλεφτογιάννης, Ὁ Γιάννης Τσαρούχης…, ὅ.π., σ. 49. Χαρακτηριστικὸ εἶναι καὶ τὸ 
γεγονὸς πώς «στὰ τελευταῖα του ἔβαζε κάθε πρωὶ νὰ τοῦ διαβάζουν τὴν νεκρώσιμη 
ἀκολουθία, γιὰ νὰ ἔχει χαρούμενη μέρα…». Βλ. Βασίλειος Ἰβηρίτης (Ἀρχ.), «Ἐπὶ τὴν 
ἡλίου δύσιν»…, ὅ.π., σ. 24. 

Δύο μέρες πρὶν ἀπὸ τὸν θάνατό του, ὁ συχνὰ ἐπισκεπτόμενος τὸν καλλιτέχνη Κώ-
στας Κλεφτογιάννης ἀφηγεῖται τὴν τελευταία ἐμπειρία ποὺ εἶχε μὲ τὸν ζωγράφο, 
ἡ ὁποία ὁμοιάζει μὲ τὴν εὐλογία ποὺ ἔδωσε ὁ Πατριάρχης Ἰακὼβ στὰ τέκνα του. 
Χαρακτηριστικὰ ἀναφέρει: «Τὸν ἐπισκεφθήκαμε μὲ τὴν Ἀταλάντη [καλλιτέχνις] καὶ 
τὸν βρήκαμε ἄρρωστο στὸ κρεββάτι. Μόλις μᾶς βλέπει αὐτομάτως λέει: “Θὰ πεθάνω 
σκῦψτε νὰ σᾶς εὐλογήσω”. Προσπαθεῖ κι ἀνασηκώνεται στὸ κρεβάτι του ἐλάχιστα, ὅσο 
τοῦ ἐπέτρεπαν οἱ λιγοστὲς δυνάμεις του, σχηματίζει μὲ τὰ δάκτυλά του τὸ σχῆμα τοῦ 
σταυροῦ σὰν ἱερέας καὶ μᾶς σταυρώνει λέγοντας λόγια ποὺ δὲν μπορέσαμε νὰ κατα-
λάβουμε [...]. Τέτοια ἱερότητα καὶ κατάνυξη δὲν ξανάνιωσα στὴ ζωή μου...». Βλ. Κ. Ἰω. 
Κλεφτογιάννης, Ὁ Γιάννης Τσαρούχης…, ὅ.π., σ. 49.	
66. Δ. Τριανταφυλλόπουλος, «Ἕνας Ἕλληνας μπροστὰ στὸ Βυζάντιο…», ὅ.π., σ. 554.
67. Εἰρήνη Φλώρου, Γιάννης Τσαρούχης…, ὅ.π., σ. 210.

Ἀργ. Οἰκονόμου



287287

Λίγους μῆνες μετὰ ἀπὸ τὸν θάνατό του, τὸ σεμνὸ ἁγιορείτικο περιοδι-
κὸ Πρωτᾶτον ἔγραφε γιὰ τὴν ἐκδημία του: «Ἀπεβίωσε προσφάτως 
ὁ μεγάλος Ἕλληνας ζωγράφος Γιάννης Τσαρούχης, ὁ ὁποῖος ὑπῆρξε 
φίλος τοῦ Ἁγίου Ὄρους καὶ περὶ τὰ τέλη του εἶχε ζητήσει νὰ λάβει τὸ 
μοναχικὸ σχῆμα, ἐπιθυμία ποὺ δὲν πρόλαβε νὰ ἐκπληρώσει...»68. 

Ὁ θεολογῶν Γιάννης Τσαρούχης
Ἐνδεικτικὴ προσέγγιση τῶν θεολογικῶν ἀποφθεγμάτων του

«Ὁ Τσαρούχης δὲν ἦταν ἕνας ἁπλὸς καλλιτέχνης ἢ στοχαστής. Τέτοιους 
ἔχουμε πολλούς. Ἦταν πνευματικὸς ἄνθρωπος69 μὲ τὴν ἀληθινὴ σημασία 
τοῦ ὅρου»70. Ἡ ἀναζήτηση καὶ ἡ ἀπόδοση τοῦ θείου ἦταν μία ἀπὸ 
τὶς ἔντονες ἐπιθυμίες καὶ βασικὲς ἐπιδιώξεις τοῦ καλλιτέχνη, ὅπως 
καταδεικνύεται ἐμφανῶς τόσο στὸ ζωγραφικὸ ὅσο καὶ στὸ συγγραφικό 
του ἔργο71. Ἰδιαίτερο ἐνδιαφέρον παρουσιάζει ὁ τρόπος μὲ τὸν ὁποῖο 
καταθέτει τὶς ἀπόψεις του72, τόσο σὲ θέματα πίστεως ὅσο καὶ σὲ 
ζητήματα τῆς ἐκκλησιαστικῆς πραγματικότητας, κάτι ποὺ τὸν καθιστᾶ 
βαθύτατα θεολογοῦντα, «ἂν καὶ ὁ ἴδιος δὲ σπούδασε θεολογία»73. 

68. Βλ. Πρωτᾶτον, Σεπτέμβριος – Ὀκτώβριος 1989, σ. 187.
69. Πρβλ. Βαλ. Καλούτσης, «Ἕνας κατ’ ἐξοχὴν πνευματικὸς ἄνθρωπος», στό: Ἀλ. 
Σαββάκης (ἐπιμ.), Ὡσεὶ Μύρα, Γιάννης Τσαρούχης…, ὅ.π., σσ. 124-125.
70. Βασίλειος Ἰβηρίτης (ἀρχιμ.), «Ἐπί τὴν ἡλίου δύσιν», στό: Ἀλ. Σαββάκης (ἐπιμ.), 
Ὡσεὶ Μύρα, Γιάννης Τσαρούχης…, ὅ.π., σ. 21. Ὁ ἴδιος δήλωνε πώς: «δὲν εἶμαι 
θρησκόληπτος, εἶμαι βαθιὰ θρησκευόμενος...». Βλ. Κ. Τζιμούλης (ἐπιμ.), Τὰ γνωμικὰ 
τοῦ Τσαρούχη, ἐκδ. Βουρκαριανὴ Κέας, Βουρκαριανὴ 41992, σ. 116.
71. «Συχνὰ μετουσίωνε σὲ τέχνη τὴν συγκίνηση ποὺ αἰσθανόταν ἀπὸ τὴν φύση 
ζωγραφίζοντας τὰ πρῶτα λουλούδια καὶ τοὺς καρπούς, ποὺ τὰ θεωροῦσε πράγματα 
θεϊκὰ μὲ μιὰν ἀντίληψη βαθύτατα θεολογική. Γιατὶ θεολογοῦσε ὁ Τσαρούχης ὅταν 
ἀπεκάλυπτε τὴν παρουσία τοῦ Θεοῦ στὰ ταπεινά...». Ἀλ. Σαββάκης, Ἰωάννης Τσαρούχης, 
ὅ.π., σσ. 41-42. 
72. Τὰ πιὸ ἀντιπροσωπευτικά του ἔργα, τὰ ὁποῖα καὶ τιτλοφοροῦνται μὲ χωρία ἀπὸ 
τοὺς Ψαλμοὺς τοῦ Δαυῒδ καὶ στὰ ὁποῖα ἐμπεριέχονται πληθώρα ἀναφορῶν τοῦ 
ζωγράφου γιὰ θέματα πίστεως καὶ ἐκκλησιαστικῆς πραγματικότητος, εἶναι τὰ ἑξῆς: Γ. 
Τσαρούχης, Ἀγαθὸν τὸ ἐξομολογεῖσθαι…, ὅ.π.· Γ. Τσαρούχης, Ἐγὼ εἰμὶ πτωχὸς καὶ 
πένης, ὅ.π.· Γ. Τσαρούχης, Λίθον ὃν ἀπεδοκίμασαν οἱ οἰκοδομοῦντες, ἐκδ. Καστα-
νιώτη, Ἀθήνα 1989· Γ. Τσαρούχης, Ὡς στρουθίον μονάζον ἐπὶ δώματος, ὅ.π.· Γ. 
Τσαρούχης, Μάτην ὠνείδισαν τὴν ψυχήν μου, ὅ.π.
73. «Δὲν ἔχω σπουδάσει Θεολογία ἀλλὰ ξέρω νὰ διαβάζω τὶς εἰκόνες τῶν Βυζαντινῶν, 

ΙΔΙΟΜΕΛΑ



Θεολογία 2/2025

288288

«Ἂν ὡς θεολογία θεωροῦμε τοὺς κακοὺς λόγους ποὺ λένε οἱ μέ-
τριοι ἱεροκήρυκες διακόπτοντας τὴν ἁρμονία τῶν ἀκολουθιῶν, τότε ἡ 
θεολογία εἶναι ἕνα τυπικὸ πρᾶγμα χωρὶς σημασία. Ἂν ὅμως θεωρήσουμε 
τὴ θεολογία σὰν ἀναζήτηση τοῦ θείου ὅπου ὑπάρχει, τότε οἱ καλοὶ 
ζωγράφοι εἶναι ἀπὸ τοὺς μεγαλύτερους θεολόγους ποὺ μᾶς διδάσκουν, 
ὅσο εἶναι ἀνθρώπινα δυνατόν, ὅτι ὁ φθαρτὸς ἄνθρωπος74 μετέχει τῆς 
θείας φύσεως75. Ἡ νίκη κατὰ τοῦ θανάτου εἶναι συγχρόνως καὶ νίκη 
κατὰ τῆς ἀμφιβολίας ὅτι ἡ φύση μας εἶναι θεϊκή…»76.

Συχνὲς ἦταν οἱ ἀναφορές του γιὰ τὸν Χριστὸ καί, ὅπως δήλωνε, 
ἀκολουθοῦσε πιστῶς, ὅσο μποροῦσε, τὸ Εὐαγγέλιο77. Ἐνδιαφέροντα 
ὅμως, εἶναι καὶ τὰ ὅσα ἀναφέρει περὶ πίστεως. «Ὁ ἄνθρωπος ἔχει μιὰ 

ἀκόμα καὶ τῶν μεταβυζαντινῶν ὣς τὸ 1800. Οἱ ζωγράφοι καὶ οἱ γλύπτες ὑπῆρξαν 
πάντοτε μεγάλοι θεολόγοι καὶ μόνο οἱ ἐξυπνάκηδες τοὺς εἰρωνεύονται [...] ἡ τέχνη 
εἶναι κάτι τὸ ἱερό...». Βλ. «Ἀναστάσιμη συνομιλία» στό: Γ. Τσαρούχης, Ὡς στρουθίον 
μονάζον ἐπὶ δώματος, ὅ.π., σ. 93.
74. «Κακῶς νομίζουν ὅτι οἱ ζωγράφοι ἀντιγράφουν τὸ φθαρτὸ σῶμα. Καὶ οἱ πιὸ 
ρεαλιστὲς ζωγράφοι, ἂν εἶναι καλοί, δὲν μποροῦν νὰ σταθοῦν ἂν δὲν συγκινηθοῦν 
βαθύτατα ἀπὸ τὸ θαῦμα τῆς ἐνσαρκώσεως. “σκύμνοι ὠρυόμενοι τοῦ ἁρπάσαι καὶ 
ζητῆσαι παρὰ τῷ Θεῷ βρῶσιν αὐτοῖς” (Ψαλμ. 103, 21). Μέσα στὸ πιὸ θηριῶδες 
πλάσμα τῆς φύσεως ὑπάρχει ἁρμονία τῆς θεϊκῆς θελήσεως κι αὐτὸ τὸ ξέρουν οἱ 
καλοὶ ζωγράφοι ποὺ προσπαθοῦν νὰ δοῦν τὸν κόσμο μὲ θεϊκὴ δικαιοσύνη, ὅσο αὐτὸ 
εἶναι δυνατόν...». Βλ. «Σκόρπιες σκέψεις γιὰ τὴν τέχνη καὶ τὴν Ἀνάσταση» στό: Γ. 
Τσαρούχης, Ἐγὼ εἰμὶ πτωχὸς καὶ πένης, ὅ.π., σ. 113. 
75. Ὁ ζωγράφος, ἐν προκειμένῳ, προφανῶς ἐννοεῖ τὴ μετοχὴ στὶς ἄκτιστες θεῖες 
ἐνέργειες, ὅπως αὐτὲς προσλαμβάνονται κατὰ τὸν βαθμὸ μετοχῆς τῶν κτιστῶν ὄντων. 
Ἡ μία θεία ἐνέργεια πληθύνεται ἑνικῶς καὶ μερίζεται ἀμερίστως. Βλ. Εἰρηναῖος 
Μπούλοβιτς (ἐπισκ. Μπάτσκας), Τὸ μυστήριον τῆς ἐν τῇ Ἁγίᾳ Τριάδι διακρίσεως τῆς 
θείας οὐσίας καὶ ἐνεργείας κατὰ τὸν ἅγιον Μᾶρκον Ἐφέσου τὸν Εὐγενικόν, ἐκδ. 
Πατριαρχικὸν Ἵδρυμα Πατερικῶν Μελετῶν, Θεσσαλονίκη 1983, σσ. 124-139, 469.
76. «Σκόρπιες σκέψεις γιὰ τὴν τέχνη καὶ τὴν Ἀνάσταση» στό: Γ. Τσαρούχης, Ἐγὼ εἰμὶ 
πτωχὸς καὶ πένης, ὅ.π., σ. 113.
77. «Ἀκολουθῶ πιστῶς, ὅσο μπορῶ τὸ Εὐαγγέλιο. Ὅταν τὸ πλησιάζω, ὁ κόσμος θυμώνει. 
Ἔτσι ἤμουν ἀπὸ μικρὸ παιδί. Ὅταν πέθανε μιὰ θεία μου, παρακάλεσα τὸ Θεὸ νὰ μοῦ 
δώσει δάκρυα, ὅπως καὶ σ’ ἄλλα παιδιά. Κι ὁ Θεὸς δὲν μοῦ τὰ ἔδωσε. Προτίμησα 
νὰ μείνω ἀληθινός [...]. Πολλὲς φορὲς θέλω νὰ εἶμαι ὅπως ὅλος ὁ κόσμος. Ἀλλ’ αὐτὸ 
δὲν κρατᾶ πολύ. Προτιμῶ νὰ εἶμαι ὁ ἑαυτός μου...». Βλ. Γ. Τσαρούχης, Λίθον ὃν 
ἀπεδοκίμασαν οἱ οἰκοδομοῦντες, ὅ.π., σ. 201. «Ἀγγίζει τὰ ὅρια τῆς τρέλας τὸ νὰ 
περιμένεις νὰ σ’ ἐκτιμήσουν ἄνθρωποι ποὺ δὲν ἐκτιμᾶς γιὰ ν’ ἀποκτήσεις λεφτά...», 
θὰ δηλώσει σὲ προφορικὴ συνέντευξή του. Βλ. Γιάννης Τσαρούχης. Σπουδὴ γιὰ 
πορτραῖτο. 1981, στό: https://www.lifo.gr/videos/lifo_picks_arts/175112 [29.12.2023].

Ἀργ. Οἰκονόμου



289289

πίστη ὅταν γεννιέται. Ὁ ὀρθολογισμὸς καὶ ὁρισμένα γεγονότα κάνουν 
νὰ ἀτροφήσει ἡ πίστη του. Πίστη εἶναι ἡ δυνατότητα τοῦ ἀνθρώπου 
νὰ πιστεύει ὁτιδήποτε θὰ κρίνει. Εἶναι μιὰ δυνατότητα νὰ μπορεῖ 
ὁ ἄνθρωπος νὰ πιστεύει. Ἂν δὲν μπορεῖ νὰ πιστεύει σὲ κάτι εἶναι 
ὅπως ὁ ἄρρωστος... Ἡ πίστη συνδέεται μὲ τὴν προηγούμενη πίστη τῶν 
ἀνθρώπων. Μὲ τὶς παραδόσεις καὶ τὴν ἐλπίδα γιὰ μέλλον καλύτερο. 
Κάνει διπλῆ τὴ ζωὴ ἡ πίστη ποὺ συνδεμένη μὲ τὴν παράδοση, ζητᾶ 
ἀπὸ τὸν καλλιτέχνη καὶ τὸν ἄνθρωπο νὰ μὴν ἀφήνει χαμένο τίποτα 
ἀπὸ τὸ παρελθόν. Γιατὶ ἀλλιῶς θὰ λιγοστεύει τὴ ζωή του καὶ θὰ μένει 
ὁ ἄνθρωπος μόνος μὲ τὸν ἑαυτό του...»78.

Κατὰ τὸν κριτικὸ θεάτρου Κώστα Γεωργουσόπουλο, «ὁ Γιάννης 
Τσαρούχης ἦταν ἄνθρωπος ἀσκητικός, ἁπλὸς καὶ σοφός. Δίδασκε 
ἀκόμα καὶ μὲ τὴν σιωπὴ79 χωρὶς νὰ ἔχει τίποτα τὸ δασκαλίστικο. Κι 
αὐτὸ γιατὶ εἶχε ἐκεῖνο τὸ καταλυτικὸ χιοῦμορ, τὸν αὐτοσαρκασμὸ 
καὶ τὴν κατεδαφιστικὴ εἰρωνεία. Ὁ Τσαρούχης ἦταν ἕνας σύγχρονος 
Διογένης ποὺ ἀντὶ γιὰ φανάρι κρατοῦσε χρωστῆρα80 καὶ ἔψαχνε μέσα 
στὰ χρώματα τὸν αὐθεντικὸ ἄνθρωπο81, τὴν οἰκεία χειρονομία καὶ τὴν 
ἐσωτερικὴ ὀμορφιά [...]. Καθετὶ ποὺ ἔλεγε, ἔπραττε καὶ σχεδίαζε ὁ 
Τσαρούχης εἶναι πολύτιμο, γιατὶ ἦταν ἀπόσταγμα πείρας καὶ τριβῆς μὲ 
τὰ πράγματα τῆς τέχνης καὶ τῆς ζωῆς...»82.

78. Βλ. στό «Εἶναι μιὰ δυνατότητα νὰ μπορεῖ ὁ ἄνθρωπος νὰ πιστεύει», στό: Γ. 
Τσαρούχης, Ἐγὼ εἰμὶ πτωχὸς καὶ πένης, ὅ.π., σ. 151.
79. Τὸν διέκρινε ἡ «εὔλαλος σιωπή», ποὺ τὴν βιώνει κανεὶς ἐντόνως σὲ περιβάλλοντα 
κατανύξεως ὅπως αὐτὸ τοῦ Ἁγίου Ὄρους κι ἀλλοῦ. Βλ. Μοναχοῦ Μωυσέως Ἁγιορείτου, 
Ἡ εὔλαλη σιωπή, ἐκδ. Ἐν πλῷ, Ἀθήνα 2006. 
80. Ὁ ποιητὴς Γιάννης Ρίτσος ἔθετε τὸ ἑξῆς ἐρώτημα: «Ὅταν ἀποκαλοῦμε σ’ αὐτὴ τὴ 
χώρα ἐθνικοὺς ποιητὲς ἕναν Σολωμό, ἕναν Κάλβο, ἕναν Παλαμᾶ, ἕναν Σικελιανό, γιατί 
νὰ μὴν ἀποκαλέσουμε ἀδίστακτα τὸν Γιάννη Τσαρούχη ἐθνικό μας ζωγράφο;». Βλ. Κ. 
Ἰω. Κλεφτογιάννης, Ὁ Γιάννης Τσαρούχης…, ὅ.π., σ. 35.
81. Κατὰ τὸν Δημήτρη Ἀρβανιτάκη, ὑπεύθυνο ἐκδόσεων τοῦ Μουσείου Μπενάκη, «ὁ 
Γιάννης Τσαρούχης ὑπῆρξε κάτι περισσότερο ἀπὸ μιὰ ἐμβληματικὴ μορφὴ τοῦ ἑλληνικοῦ 
εἰκοστοῦ αἰῶνα. Ὑπῆρξε ἕνας κορυφαῖος ἐθνικὸς εὐεργέτης τοῦ πνεύματος, ἕνας ἀγαθός, 
μαζὶ καὶ εἰρωνικὸς ἐλεήμων τῆς πραγματικότητας [...] ὑπῆρξε ἀπαιτητικός, στοχαστικὸς 
καὶ παιδαγωγικὸς μαζί. Δὲν ἀμέλησε νὰ πάρει ἀπὸ τὸ χέρι τὸν ἄνθρωπο καὶ νὰ τοῦ μιλήσει 
γιὰ τὴν πορεία του: τὴ ζωὴ καὶ τὸ ἔργο του...». Βλ. Νίκη Γρυπάρη, Λίλη Πεζανοῦ (ἐπιμ.), 
Γιάννης Τσαρούχης. Εἰκονογράφηση μιᾶς αὐτοπροσωπογραφίας…, ὅ.π., σσ. 10-11.
82. Κ. Ἰω. Κλεφτογιάννης, Ὁ Γιάννης Τσαρούχης…, ὅ.π., σ. 17.

ΙΔΙΟΜΕΛΑ



Θεολογία 2/2025

290290

Ὁ ποιητὴς Νῖκος Γκάτσος, ἀναφερόμενος στὰ ἀποφθέγματα τοῦ 
Τσαρούχη83, ἀνέφερε χαρακτηριστικὰ ὅτι: «Κάθε του λέξη, κάθε του 
κουβέντα, ὅλοι του οἱ ἀφορισμοὶ καὶ τὰ ἀποφθέγματα84, ὅσο κι ἂν 
ἡ εὐστροφία του κάνουν νὰ μοιάζουν μὲ ἐμπνεύσεις τῆς στιγμῆς, 
εἶναι ἀποσταλάγματα ἑνὸς βαθύτατου στοχασμοῦ ποὺ καθορίζει καὶ 
τὴ στάθμη τῆς ποιότητός τους. Δυστυχῶς διάφοροι δημοσιογράφοι 
καὶ κοσμικοὶ τοὺς ὁμόφρονες, μὲ τὴ ρηχὴ σκέψη, τὰ θεωροῦν τὶς 
περισσότερες φορὲς διασκεδαστικὲς γραφικότητες ἢ σκανδαλιστικὲς 
παραδοξολογίες, πρᾶγμα ποὺ φυσικὰ δὲν ἀφορᾶ τὸν Τσαρούχη, ἀλλὰ τὸ 
ἐπίπεδο ἐκείνων ποὺ διαμορφώνουν ἔτσι τὴν κρίση τους. Κάποιος εἶπε 
ὅτι χωρὶς τὸν Τσαρούχη ὁ πνευματικός μας οὐρανὸς θὰ ἦταν φτωχό-
τερος κατὰ χίλιους ἀστερισμούς. Καὶ ὁ ἀκηκοὼς μεμαρτύρηκεν...»85.

Σὲ μία ἀναστάσιμη συνομιλία του καὶ σὲ ἐρώτηση ἂν νιώθει τὴν 
ἐπικαιρότητα τῆς Ἀναστάσεως σὰν μήνυμα ἀνανέωσης καὶ χαρᾶς, θὰ 
δηλώσει: «Εἶμαι φυτοφάγος καὶ γιὰ μένα ἡ Ἀνάσταση δὲν εἶναι τὸ 
ψητὸ ἀρνί [...]. Η Ἀνάσταση μέσα μου συνδέεται πολὺ περισσότερο μὲ 
τὴν αἰώνια ζωὴ τοῦ ἀνθρώπου καὶ τὴν παντοτινὰ ἀγέραστη νεότητα 
τῆς φύσεως [...]. Γιὰ νὰ μοῦ ξαναμιλήσει ἡ Ἀνάσταση τοῦ Χριστοῦ καὶ 
ἡ Λαμπρὴ καὶ νὰ ἀρθῶ στὸ ὕψος τῶν ἀναμνήσεών μου, χρειάζεται 
ψυχικὴ ἁγνότης καὶ συγκέντρωση. Ἕνας καλλιτέχνης ἄλλωστε πρέπει 
νὰ καλλιεργεῖ πάντα αὐτὴ τὴν ἁγνότητα, ὅπως ἕνας ἀθλητὴς τὴ φόρμα 

83. Στὰ ἀποφθέγματά του ἀπὸ τὰ ὁποῖα ἀναδύεται βαθειὰ θεολογία εἶναι καὶ τὰ 
ἀκόλουθα: «Ὅ,τι ὁ Θεὸς κράτησε μυστικὸ δὲν θέλω νὰ τὸ ἀποκαλύψω...»· «Δὲν εἶμαι 
θρησκόληπτος, εἶμαι βαθιὰ θρησκευόμενος...»· «Πολλὰ πράγματα μποροῦν νὰ γίνουν 
μόνο μὲ τὴν πίστη. Οὔτε ἡ ἐπιστήμη οὔτε τίποτα ἄλλο μποροῦν νὰ τὸ κατορθώσουν...»· 
«Ὁ ἄνθρωπος γεννιέται μὲ πίστη, ἡ ἐπιστήμη τὴν καταργεῖ καὶ γι’ αὐτὸ εἶναι 
δυστυχισμένος...». Βλ. Κ. Ἰω. Κλεφτογιάννης, Ὁ Γιάννης Τσαρούχης…, ὅ.π., σ. 116.
84. Ὅπως χαρακτηριστικὰ ἀναφέρει ὁ τεχνοκριτικὸς Χάρης Καμπουρίδης, «...ὡς πρὸς 
τὰ ἀποφθέγματα τοῦ Τσαρούχη, αὐτὰ ποὺ μαρτυρεῖ ὁ Κλεφτογιάννης ἔρχονται νὰ 
ἐπιβεβαιώσουν τὴν ἤδη διαμορφωμένη γνώμη ὅλων. Πρόκειται γιὰ μικρὰ διαμάντια ἐπι-
γραμματικότητας, πυκνῆς σοφίας ποὺ προέκυπτε ἀπὸ μιὰ ἀσκητικὴ στάση ζωῆς, ἀπὸ 
διαρκῆ ἔρευνα τοῦ οὐσιαστικοῦ καὶ τοῦ διαχρονικοῦ. Ὁ στοχαστὴς Τσαρούχης εἶναι 
ἕνας γνήσιος μακρινὸς ἀπόγονος τῶν ἀρχαίων ἐπιγραμματογράφων. Ποιητὴς ἐνώπιον 
τῆς κρίσης τοῦ Χρόνου, εὔστοχος καὶ ἀφοπλιστικός. Σὰν ἐξομολογούμενος, ἀπὸ καιρὸ 
ἕτοιμος γιὰ τὴν αἰωνιότητα...». Βλ. Κ. Ἰω. Κλεφτογιάννης, Ὁ Γιάννης Τσαρούχης…, ὅ.π., 
σ. 15.
85. Βλ. Γ. Τσαρούχης, Ἐγὼ εἰμὶ πτωχὸς καὶ πένης, ὅ.π., σσ. 241-242 καὶ Κ. Ἰω. 
Κλεφτογιάννης, Ὁ Γιάννης Τσαρούχης…, ὅ.π., σ. 51.

Ἀργ. Οἰκονόμου



291291

του. Τὶς ἀξίες τῆς Ρωμιοσύνης μέσα μου, τὶς ἀφήνω ἐλεύθερες νὰ 
ζήσουν ἢ νὰ πεθάνουν. Τοὺς δίνω τὶς καλύτερες συνθῆκες ἐπιβιώσεως, 
προσπαθώντας νὰ εἶμαι ἀληθινὸς καὶ οὐσιαστικός. Ἀπεχθάνομαι τὴ 
φαρισαϊκὴ συντήρηση τῶν μορφῶν ποὺ δὲν ἔχουν ἀντίκρισμα οὐσίας. 
Ἐν τούτοις πάντοτε βάφω αὐγά, ὅπου κι ἂν βρίσκομαι καὶ γενικὰ 
ὅ,τι μπορῶ νὰ διατηρήσω [...] ὅταν αὐτὸ γίνεται ἐπὶ πολλοὺς αἰῶνες 
παίρνει ἀξία καὶ δύναμη. Κάνω κόλλυβα γιὰ τοὺς πεθαμένους, νηστεύω 
τὶς μεγάλες μέρες86. Ὅλα αὐτὰ δίνουν καλὴ φόρμα, χωρὶς νὰ τοὺς δίνω 
ὑπέρμετρη ἀξία [...]. Προτιμῶ τὴ συντηρητικότητα ἀπὸ τὴ χυδαιότητα 
τοῦ δῆθεν ἐλεύθερου στοχαστῆ. Ἀπεχθάνομαι τὶς περιττὲς ἐλευθερίες 
ὅσο μεγάλες καὶ ἂν εἶναι [...]. Ἡ χαρὰ τῆς Λαμπρῆς ἔχει ἀναχωρήσει μὲ 
ἄλλες πολλὲς χαρές, διωγμένη ἀπὸ τὶς περιττὲς ἐνοχλητικὲς ἐλευθερίες, 
ποὺ εἶναι γνωστὸ ποιόν ὠφελοῦν...»87. 

Καὶ συνεχίζει, προβάλλοντας τὴν ὀμορφιὰ τῆς Ἐκκλησίας88, θεω-
ρώντας την ὡς μέσον «ἐξευγενισμοῦ» τοῦ ἀνθρώπου καὶ μέγιστο 
«στοιχεῖο πολιτισμοῦ»89. «Ὄχι εἰδικὰ μόνο τὸ Πάσχα ἀλλὰ γενικὰ ὅλη 
ἡ Ἐκκλησία90 ἀπ' τὶς μικρὲς ὣς τὶς μεγάλες τελετές, μᾶς μαθαίνει 
πῶς νὰ κάνουμε μεγάλο ἀποτέλεσμα μὲ μικρὰ μέσα91. Τὸ ἀνθρώπινο 

86. Στὰ πειράγματα φίλου του, ὅταν ζοῦσε στὴ Βόρειο Γαλλία, ὅτι «ἔχει γίνει ὁ 
κοσμοκαλόγερος τοῦ Μερύ», θὰ ἀπαντήσει: «Καὶ γιατὶ ὄχι καὶ νηστεύω καὶ πιστεύω». 
Βλ. Mαρία Καραβία, Ὁ στοχαστὴς τοῦ Μαρουσιοῦ…, ὅ.π., σ. 48. Σὲ δήλωσή του σὲ 
προφορικὴ συνέντευξη ἀνέφερε πὼς πῆγε ἐκεῖ γιὰ νὰ ἀσκητέψει καὶ νὰ μάθει ἀπὸ τὴ 
γῆ. Βλ. Γιάννης Τσαρούχης. Σπουδὴ γιὰ πορτραῖτο. 1981, https://www.lifo.gr/videos/
lifo_picks_arts/175112 [29.12.2023].
87. «Ἀναστάσιμη συνομιλία» στό: Γ. Τσαρούχης, Ὡς στρουθίον μονάζον ἐπὶ δώματος, 
ὅ.π., σσ. 89-90, 92.
88. «Ἕνα βράδυ, ἔξω ἀπὸ τοῦ Γιαννάκη, στὴν Πανεπιστημίου καὶ στὸ Σύνταγμα, 
περνοῦσε ὁ Ἐπιτάφιος μὲ πλῆθος κόσμου ποὺ ἀκολουθοῦσε. Καθὼς κοιτούσαμε μέσα 
ἀπὸ τὶς μεγάλες τζαμαρίες τοῦ καφενείου, ὁ Γιάννης εἶπε: “Οἱ Ἐκκλησίες εἶναι τὸ μόνο 
μέρος, ὅπου τόσα χρόνια παίζεται τὸ ἴδιο ἔργο κι ἔχουν πάντα κόσμο…”». Βλ. Φρ. 
Ἡλιάδης, Ὁ Τσαρούχης μοῦ εἶπε…, ὅ.π., σ. 30. 
89. Βλ. Γ. Τσαρούχης, Λίθον ὃν ἀπεδοκίμασαν οἱ οἰκοδομοῦντες, ὅ.π., σ. 146.
90. «Δὲν εἶναι μόνο αἰσθητικὸ γεγονὸς ἡ Ἐκκλησία, ὑπάρχει κι ἕνα περιεχόμενο, 
στὴ μουσική, στὰ λόγια, σὲ ὅλα. Τὸ περιεχόμενο τὸ δανείζεται ἀπ’ τὴ διδασκαλία 
τοῦ Χριστοῦ. Ἀπὸ ἐκεῖ παίρνουν οἱ χριστιανοὶ τὸ περιεχόμενο...». Βλ. «Ὅταν εἶσαι 
ἀνώνυμος παραμένεις ὁ ἑαυτός σου», στό: Γ. Τσαρούχης, Ἐγὼ εἰμὶ πτωχὸς καὶ πένης, 
ὅ.π., σ. 231.
91. Ὁ ἴδιος συνιστοῦσε πώς: «Ἡ Ἐκκλησία, ἢ ὅσοι πιστεύουν, θὰ ἔπρεπε, προτοῦ 

ΙΔΙΟΜΕΛΑ



Θεολογία 2/2025

292292

σῶμα κινούμενο ἁπλᾶ, ἡ ἀνθρώπινη φωνὴ καὶ ἡ μεγάλη ποίηση 
φυσικά, δημιουργοῦν ἐντυπώσεις καταπληκτικές, πολὺ ἀνώτερες 
ἀπὸ κάθε ὑπερθέαμα μὲ πολύπλοκα μηχανοκίνητα μέσα. Αὐτὸ τὸ 
ὑπέροχο θέατρο φωνῆς ποὺ εἶναι ἡ Ἐκκλησία92 (μὲ τὴ φωνὴ ὡς μέσον 
ἔκφρασης) εἶναι γιὰ μένα ἕνα καλὸ παράδειγμα πῶς νὰ φτάσει κανεὶς 
σὲ συγκλονιστικὰ ἀποτελέσματα μὲ τὴν πίστη, τὴν αὐτοσυγκέντρωση 
καὶ τὴν εὐλάβεια...»93.

Γιὰ ἐκεῖνον ἡ «Ὀρθοδοξία εἶναι φῶς καὶ συνδυασμὸς τῆς λογικῆς 
μὲ τὴν ἐνστικτώδη γνώση94. Ὅταν λέμε Ὀρθοδοξία ἐννοοῦμε σήμερα 
τὴν ἀντίθεσή της μὲ τὸν Καθολικισμὸ καὶ τὸν Προτεσταντισμό, ἐνῶ 
τὰ ἀντίθετά της εἶναι ἄλλα ἀντίθετα καὶ ἐπικίνδυνα [...] ὁ ὕπουλος 
ἐχθρὸς τοῦ ὀρθοδόξου εἶναι ὁ μονοφυσιτισμός [...]. Ἡ ἴδια ἡ ἐνσάρκωση 
τοῦ Χριστοῦ δείχνει φανερὰ πὼς οὔτε ἡ γῆ εἶναι καταραμένο ἔργο 
τοῦ Σατανᾶ ὅπως πιστεύουν οἱ μονοφυσῖτες, οὔτε τὸ ἀνθρώπινο σῶμα 
εἶναι βρωμερὸ δημιούργημα τοῦ διαβόλου. Ζωγραφίζω σώματα καὶ 
ἀνθρώπους καὶ τοπία τῆς γῆς καὶ δὲν μπορῶ νὰ φανταστῶ πὼς ὅλα 
αὐτὰ εἶναι ἀπάτη τοῦ Σατανᾶ. Ὁ Χριστὸς μᾶς ὀνόμασε “υἱοὺς Θεοῦ” 
καὶ τὸν ἑαυτό του “Υἰὸ τοῦ Ἀνθρώπου”. Θέλησε νὰ ἑνώσει τὰ πρὶν 
διεστῶτα...»95.

Περαίνοντας, μαζὶ μὲ τὸν κόσμο τῆς Ἐκκλησίας, τὴ μελέτη τῶν 
γραμμάτων της καὶ τὸ ἐνδιαφέρον του γιὰ τὴν Ὀρθοδοξία, ὁ Τσαρούχης 

δώσει παραγγελία στοὺς καλλιτέχνες ποὺ ἀκούγονται λόγῳ τῆς φήμης καὶ τῆς ἀξίας 
των, νὰ δώσει μὲ τὴ δική της ἀκτινοβολία τὸ ἀγαθὸ τῆς πίστεως, ποὺ λείπει καὶ ἀπὸ 
καλλιτέχνες καὶ ἀπὸ μὴ καλλιτέχνες...». Βλ. Σ. Β. Σκοπελίτης, Ὁ ζωγράφος Γιάννης 
Τσαρούχης, ἐκδ. Χορηγία Ἐκτέρ – Ἑξάντας, Ἀθήνα 1995, σσ. 23-24.
92. «Αὐτὸ εἶναι τὸ ἐπαναστατικὸ καὶ γαλήνιο τοῦ Τσαρούχη, ποὺ πῆρε ἀπὸ τὴν 
Ὀρθόδοξη Ἐκκλησία...», κατὰ τὸν προηγούμενο τῆς Ἱ. Μ. Ἰβήρων ἀρχιμ. Βασίλειο 
Γοντικάκη, ποὺ γνώρισε τὸν καλλιτέχνη σὲ γεροντικὴ ἡλικία στὸ Ἅγ. Ὄρος. Βλ. 
Βασίλειος Ἰβηρίτης (ἀρχιμ.), «Ἐπὶ τὴν ἡλίου δύσιν»…, ὅ.π., σ. 21. 
93. «Ἀναστάσιμη συνομιλία» στό: Γ. Τσαρούχης, Ὡς στρουθίον μονάζον ἐπὶ δώματος, 
ὅ.π., σ. 91.
94. «Πρέπει νὰ ξεπεράσει κανεὶς τὸν τυφλὸ φανατισμὸ καὶ νὰ συλλάβει τὰ ἄφθαρτα 
στοιχεῖα της Ὀρθοδοξίας...». Βλ. «Ἀναστάσιμη συνομιλία» στό: Γ. Τσαρούχης, Ὡς 
στρουθίον μονάζον ἐπὶ δώματος, ὅ.π., σ. 94.
95. «Ἀναστάσιμη συνομιλία» στό: Γ. Τσαρούχης, Ὡς στρουθίον μονάζον ἐπὶ δώματος, 
ὅ.π., σ. 92.

Ἀργ. Οἰκονόμου



293293

γοητευόταν ἀπὸ τὴ βυζαντινὴ μεγαλοπρέπεια τῆς ἱερατικῆς περιβολῆς96. 
Ἡ πειστικότητα μὲ τὴν ὁποία ἀπέδιδε τὸ ὕφος καὶ τὴ στάση μοναχῶν, 
ἱερέων καὶ ἐπισκόπων ἔχει καταγραφεῖ σὲ πληθώρα φωτογραφιῶν. 
Λίγο πρὶν ἀπὸ τὸν θάνατό του, ἕνας ἀληθινὸς ἱεράρχης ἔμελλε νὰ 
κατανοήσει τὴ βαθειὰ ἕλξη ποὺ ἀσκοῦσε ὁ χῶρος τῆς Ἐκκλησίας καὶ 
τὸ τυπικό της στὸν καλλιτέχνη, ἀποστέλλοντάς του δῶρο χρυσοκέντητα 
ἀρχιερατικὰ ἄμφια, ἀναγνωρίζοντας ἔστω καὶ ἄτυπα, «τὸ δοῦλο τοῦ 
Θεοῦ Ἰωάννη, δεσπότη τῆς ὀρθόδοξης πίστης...»97. 

Αὐτός, ποὺ συχνά «ἀπέρριπτε τὸν ἑαυτό του γιὰ νὰ τὸν ξαναβρεῖ [...] 
αὐτὸς ποὺ δοκίμασε πολλὰ γιὰ νὰ τ’ ἀπορρίψει, ζώντας μὲ εἰλικρίνεια 
τὶς ἀντιφάσεις του καὶ ἔχοντας ἐπίγνωση98 τῶν ἐλαττωμάτων καὶ τῶν 
ἀποτυχιῶν του, καθὼς καὶ τῶν μεγάλων λαθῶν του [...] ἀποκτώντας 
ὡστόσο τὴν πεποίθηση ὅτι προσπαθοῦσε μιὰ ζωὴ νὰ πεῖ την ἀλήθεια...»99, 
τὴν ἀλήθεια100 ποὺ βίωνε τόσο στή «γόνιμη μοναξιά» του101, ὅσο καὶ 
στὶς συναναστροφές του, μὲ κύριο μέλημά του πάντοτε τήν «ἀληθινὴ 
δικαιοσύνη»102, πίστευε, ἐν τέλει, πώς: «ἡ ζωὴ εἶναι τόσο σημαντικὴ 
ὥστε ἀνταμοιβή της νὰ εἶναι τὸ μυστήριο τοῦ θανάτου...»103. 

96. Ὁ ἴδιος ἐπιθυμοῦσε νὰ ντύνεται κατ’ ἰδίαν μὲ ἄμφια. Βλ. Δ. Τριανταφυλλόπουλος, 
«Ἕνας Ἕλληνας μπροστὰ στὸ Βυζάντιο…», ὅ.π., σ. 554. 
97. Σ. Β. Σκοπελίτης, Ὁ ζωγράφος Γιάννης Τσαρούχης, ὅ.π., σ. 174.
98. «Τὰ τελευταῖα χρόνια του, σὲ μιὰ γενναία ἀποδοχὴ τῆς ἡλικίας καί, κυρίως, ὡς 
συμβολικὸ ἐσωτερικῆς κάθαρσης, ἀποκαλυπτικὸ τῆς εἰσόδου του σὲ ἀνώτερες σφαῖρες, 
εἶχε ἐπιλέξει γιὰ τὸν ἑαυτό του, ὡς πρὸς τὴν ἐνδυμασία του, τὸ λευκὸ χρῶμα…». Βλ. 
Σ. Β. Σκοπελίτης, Ὁ ζωγράφος Γιάννης Τσαρούχης, ὅ.π., σ. 173. 
99. Ὅ.π., σ. 172.
100. «Ἡ ἀλήθεια εἶναι κάτι ποὺ καταλαβαίνεις ἢ δὲν καταλαβαίνεις. Ἀλλιώτικα δὲν 
ἐξηγεῖται. Γι’ αὐτὸ ἄλλωστε κι ὁ Πιλᾶτος δὲν μπόρεσε νὰ τὴ μάθει ἀπὸ τὸ Χριστό...». 
Βλ. Σ. Β. Σκοπελίτης, Ὁ ζωγράφος Γιάννης Τσαρούχης, ὅ.π., σ. 172.
101. Χρ. Πετικᾶς, «Στρουθίον μονάζον» …, ὅ.π., σ. 446. «Ἡ μοναξιὰ γι’ αὐτὸν ποὺ ἀγαπάει 
τὸν κόσμο καὶ θέλει νὰ τὸν ὠφελήσει εἶναι τὸ καλύτερο μέρος γιὰ νὰ ἐκφράσει τὴν 
ἀγάπη του...», θὰ δηλώσει σὲ προφορικὴ συνέντευξή του. Γιάννης Τσαρούχης. Σπουδὴ 
γιὰ πορτραῖτο. 1981, https://www.lifo.gr/videos/lifo_picks_arts/175112 [29.12.2023]. 
102. Ὁ ἴδιος δήλωνε: «Τὰ περισσότερα πράγματα σ’ ὅλη μου τὴ ζωὴ ἢ τὰ αἰσθάνομαι 
πολὺ ἔντονα ἢ δὲν τὰ αἰσθάνομαι καθόλου. Ἡ ἀληθινὴ δικαιοσύνη μὲ ἐνδιαφέρει πιὸ 
πολὺ ἀπ’ ὅλα. Ὄχι ἡ δικαιοσύνη τοῦ δικαστηρίου βέβαια...». Βλ. «Εἶναι μιὰ δυνατότητα 
νὰ μπορεῖ ὁ ἄνθρωπος νὰ πιστεύει», στό: Γ. Τσαρούχης, Ἐγὼ εἰμὶ πτωχὸς καὶ πένης, 
ὅ.π., σ. 156.
103. Θ. Νιάρχος, «Καθάπερ φερομένης βιαίας πνοῆς», στό: Ἀλ. Σαββάκης (ἐπιμ.), Ὡσεὶ 
Μύρα, Γιάννης Τσαρούχης…, ὅ.π., σ. 381. 

ΙΔΙΟΜΕΛΑ



Θεολογία 2/2025

294294

Ἐπίλογος

Ὁ ζωγράφος Γιάννης Τσαρούχης ἀποτέλεσε μία πολύπλευρη προσω-
πικότητα, πρᾶγμα ποὺ ἀποδεικνύει τὸ πολυσχιδὲς ἔργο του στὴ 
ζωγραφική, τὸ θέατρο, τὸν κινηματογράφο καὶ τὴ συγγραφὴ κειμένων, 
μὲ ἕνα ἰδιαίτερο συγγραφικὸ ὕφος, ὅπως καταδεικνύουν κείμενά 
του, στὰ ὁποῖα θαυμάζει κανεὶς τὴν ἀφηγηματικὴ ἱκανότητα ποὺ τὸν 
διέκρινε, καθὼς καὶ τὸν θυμοσοφικό του στοχασμό, ποὺ συνδέονται σὲ 
μεγάλο βαθμὸ καὶ μὲ τὴ ζωγραφική του. 

Τὰ βιογραφικὰ καὶ τὰ ἐργογραφικὰ στοιχεῖα ποὺ ἀξιοποιεῖ στὶς 
συνθέσεις του διαπλέκονται σὲ τέτοιο σημεῖο, ὥστε νὰ προκύπτει τὸ 
στίγμα τῆς ζωγραφικῆς του φυσιογνωμίας μὲ συνέχιση τῆς παράδοσης, 
ἀλλὰ καὶ μὲ ἔντονα στοιχεῖα ἀπὸ τὰ μετεμπρεσιονιστικὰ ρεύματα, 
τὰ ὁποῖα εἶχαν ἀφομοιωθεῖ καὶ εἶχαν μετασχηματισθεῖ στὸ ἔργο καὶ 
τὴ διδασκαλία τοῦ Παρθένη, ἀπὸ τὸν ὁποῖο καὶ ἐπηρεάσθηκε ὣς ἕνα 
βαθμὸ ἀλλὰ καὶ ὁ λαϊκότροπος βυζαντινὸς κόσμος τοῦ Φ. Κόντογλου, 
ὁ ὁποῖος καὶ τὸν μαγνήτισε.

Ζωγράφιζε ὅπως μιλοῦσε καὶ μιλοῦσε ὅπως ζωγράφιζε, κι ἴσως 
ἐκεῖ νὰ ὀφείλεται στὸ ὅτι πολλοὶ τὸν ἀντιμετώπισαν ὡς ἕνα σύνθετο 
φαινόμενο. Φαινόμενο ἀντοχῆς, πνευματώδους εὐαισθησίας καὶ δι-
εισδυτικότητας, ποὺ ζοῦσε γιὰ νὰ ζωγραφίζει καὶ ζωγράφιζε γιὰ νὰ 
ξεχνάει τὸν θάνατο, ὅπως ἔλεγε, χρωματίζοντας ὡς «στρουθίον» τὴν 
ἐπιφάνεια τῶν πραγμάτων, ἀλλὰ καὶ προβάλλοντας παράλληλα τὸ 
βάθος τῆς οὐσίας τους104.

Ὁ Γιάννης Τσαρούχης ἀποτέλεσε ἀναντιρρήτως μία ἰδιάζουσα περί-
πτωση λογίου καὶ καλλιτέχνη, ἡ εὐρυμάθεια τοῦ ὁποίου καὶ ἡ ἐνασχόληση 
μὲ δραστηριότητες ἐκτὸς τῆς ζωγραφικῆς ἦταν ἐντυπωσιακή. Ὑπῆρξε 
συγγραφέας, ποιητής, μεταφραστὴς ἀρχαίων τραγωδιῶν, σκηνοθέτης, 
σκηνογράφος καὶ ἐνδυματολόγος, ἰδιότητες ποὺ τὸν καθιστοῦσαν πάν-
τοτε ὀξυδερκῆ παρατηρητὴ τοῦ τόπου καὶ τοῦ ἀνθρώπου. Ἐπιπλέον, 
ὑπῆρξε δεινὸς κριτικὸς συγγραφεὺς καὶ σχολιαστὴς διαφόρων θεμάτων, 
σχετιζομένων κυρίως μὲ τὴν τέχνη καὶ τὸν πολιτισμό, ὅπως μπορεῖ 
κανεὶς νὰ διαπιστώσει στὰ διάφορα κείμενα ποὺ συνέταξε καὶ τὰ ὁποῖα 

104. Βλ. Ἀθηνᾶ Σχινᾶ, Τσαρούχης-Πολλαπλᾶ…, ὅ.π., σ. 17.

Ἀργ. Οἰκονόμου



295295

ἐξεδόθησαν συνολικὰ σὲ μία σειρὰ συγγραμμάτων, τὰ ὁποῖα ἀποτελοῦν 
αὐτοτελεῖς κατὰ κάποιον τρόπο ἐπιφυλλίδες.

Ἰδιαίτερη θέση καὶ ξεχωριστὸ ρόλο τόσο στὴ ζωὴ τοῦ καλλιτέχνη 
ὅσο καὶ στὶς ζωγραφικές του συνθέσεις ὑπῆρξε ἡ ἀναζήτηση καὶ ἡ 
ἀπόδοση τοῦ θείου μὲ διαφορετικὲς ἐκφάνσεις καὶ τρόπους ἔκφρασης, 
γεγονὸς ποὺ καταδεικνύει τὴ βαθύτατη θεολογική του κατάρτιση καὶ τὴ 
βιωματική του ἐμπειρία στὴν ὀρθόδοξη πίστη. Τόσο στὶς ἀλληγορικές 
του συνθέσεις ὅσο καὶ στὰ θρησκευτικά του θέματα παρατηρεῖ κανεὶς 
αὐτὸ ποὺ μὲ πολὺ εὔστοχο τρόπο ἐπεσήμανε ὁ Μάνος Χατζηδάκις 
γιὰ τὸν καλλιτέχνη, «ὅτι εἶναι βαθύτατα ἐθνικὸς καὶ χριστιανὸς μαζί, 
ζώντας μὲ εἰλικρίνεια τὶς ἀντιφάσεις του...»105. 

Τὰ γραπτά του κείμενα ἀλλὰ καὶ οἱ δηλώσεις του περὶ τῶν Μυ-
στηρίων τῆς πίστεως, τῆς Ἀναστάσεως, τῆς Ἐκκλησίας καὶ τῆς Ὀρθο-
δοξίας καταδεικνύουν ἐντόνως ὅτι ὁ Γιάννης Τσαρούχης ὑπῆρξε κάτι 
περισσότερο ἀπὸ μία ἐμβληματικὴ μορφὴ τοῦ ἐλληνικοῦ εἰκοστοῦ 
αἰῶνος. Ὑπῆρξε ἕνας κορυφαῖος ἐθνικὸς εὐεργέτης τοῦ πνεύματος καὶ 
ἕνας γνήσιος φορέας τοῦ χριστιανικοῦ ἤθους, τόσο ἐν λόγῳ ὅσο καὶ ἐν 
ἔργῳ μέχρι τὰς δυσμὰς τοῦ βίου του, ἔχοντας τὴν ἐπιθυμία νὰ λάβει τὸ 
μοναχικὸ σχῆμα ὡς κορύφωση τῆς ἀληθινῆς πνευματικότητας τὴν ὁποία 
βίωνε, κάτι ὅμως ποὺ δὲν πραγματοποίησε, μιᾶς καὶ τὸ μυστήριο τοῦ 
θανάτου τὸν πρόλαβε. 

Ἡ πνευματικὴ παρακαταθήκη ποὺ ἄφησε μὲ μία πληθώρα ἀπο-
φθεγμάτων καὶ γνωμικῶν, πολλὰ ἐξ αὐτῶν θρησκευτικοῦ περι-
εχομένου, συνηγοροῦν στὸ ὅτι θεολογοῦσε στὴν τέχνη του ἀλλὰ καὶ στὴ 
ζωή του, γνησίως καὶ εἰλικρινῶς, ἀποκαλύπτοντας τὴ διαρκῆ μετοχικὴ 
σχέση του μὲ τὴν ἀλήθεια καὶ τὴν κατ’ ἐπίγνωσιν πίστη του στὸν 
Σωτῆρα Χριστό, βιώνοντας τὴ θρησκευτικὴ ἀντίληψη τῆς ζωῆς σὲ ὅλες 
τὶς δυνατὲς ἐκφράσεις της106.

105. Εἰρήνη Φλώρου, «Τὸ τριπλὸ νῆμα τῆς ζωγραφικῆς τοῦ Γ. Τσαρούχη», Ἡ λέξη 73 
(1988 / Τσαρούχης Ἀφιέρωμα), σσ. 274-279.
106. Γιάννης Τσαρούχης. Σπουδὴ γιὰ πορτραῖτο. 1981, ὅ.π. 

ΙΔΙΟΜΕΛΑ



Θεολογία 2/2025

296296

SUMMARY

Theologian painter Yiannis Tsarouchis
Theological Approaches in His Life and Work

By Argyrios Oikonomou, PhD Cand.
National and Kapodistrian University of Athens

Yiannis Tsarouchis is one of the most significant figures in the field 
of painting and beyond. Known not only as a painter but also as a 
director, set designer, costume designer, author and translator of ancient 
tragedies, Tsarouchis has had a profound impact on 20th-century 
Greek art. His mature and deeply wise personality, rooted in Greek 
education and respect, manifested in every interaction. Beyond being a 
mere artist or thinker, Tsarouchis was a spiritual individual, emanating 

«Δὲν εἶμαι θρησκόληπτος, εἶμαι βαθιὰ θρησκευόμενος» 
[Γ. Τσαρούχης]

Ἀργ. Οἰκονόμου



297297

Greece and Byzantium in his persona. His profound interest in all things 
Greek is evident in his work, which extends beyond the contemporary 
to encompass ancient Greek and Byzantine culture, gaining global 
recognition. Understanding Yiannis Tsarouchis is possible through 
his artistic journey and personality, reflected in both his paintings and 
the various texts he authored. These creations result from an ascetic 
approach to life, a continuous exploration of the essential and timeless. 
His steadfast connection to Orthodoxy and the Church significantly 
influenced the portrayal of forms and his perspectives on fundamental 
human existential questions. He emerged as a leading national benefactor 
of the spirit and a genuine carrier of Christian ethics, both in theory 
and practice, until the end of his life. He aspired to embrace monastic 
life as the culmination of his true spirituality, although this remained 
unrealized due to the mystery of death intervening. The spiritual 
legacy he left, filled with numerous quotations and sayings, many of 
a religious nature, attests to his theological reflections in art and life. 
Tsarouchis authentically and sincerely revealed his constant participatory 
relationship with truth and his conscious faith in the Savior Jesus Christ. 
He lived out the religious perception of life in all possible expressions.

ΙΔΙΟΜΕΛΑ


