
Θεολογικὰ Χρονικὰ

Συνέδρια – Ἡμερίδες – Συμπόσια

ΑΠΡΙΛΙΟΣ

“The Orthodox Church and the Shoah”

Στὸ πλαίσιο τοῦ ἑορτασμοῦ τῆς συμ-
πλήρωσης 80 ἐτῶν ἀπὸ τέλος τοῦ Β΄ 
Παγκοσμίου Πολέμου καὶ τῆς ἀπελευ-
θέρωσης πολλῶν ναζιστικῶν στρατο-
πέδων συγκέντρωσης ἀπὸ τὶς συμμαχικὲς 
δυνάμεις κατὰ τοὺς τελευταίους μῆνες 
τοῦ πολέμου, τὸ περιοδικὸ The Wheel, 
τὸ πρόγραμμα “Orthodox Christians in 
Dialogue with Jews” τῆς Orthodox Theo-
logical Society in America, ἡ Ἀκαδημία 
Θεολογικῶν Σπουδῶν Βόλου καὶ ἡ ACER-
MJO συνδιοργάνωσαν μεταξὺ 23 καὶ 24 
Ἀπριλίου 2025 διαδικτυακὸ Ἐπιστημονικὸ 
Συνέδριο μὲ θέμα: “The Orthodox Church 
and the Shoah”.

Οἱ τρεῖς θεματικὲς ἑνότητες τοῦ Συν-
εδρίου ἦταν: α) “Contextualizing the 
Shoah (Holocaust)”, β) “Remembering the 
Righteous Among the Nations: The stories 
of Orthodox Christian saints and heroes 
whose courageous actions saved Jewish 
lives” καὶ γ) “Reckoning with Orthodox 
Involvement in the Shoah: Antisemitism, 
Fascism, and direct participation in the 
Holocaust within Orthodox Christian 
nations”. Παράλληλα, ἡ καταληκτικὴ 
συνεδρία ἀποτέλεσε ἀνοιχτὴ Στρογγυλὴ 
Τράπεζα ὑπὸ τὸν συντονισμὸ τῆς In-
ga Leonova, συνιδρύτριας καὶ ἀρχισυν-
τάκτριας τοῦ τριμηνιαίου περιοδικοῦ 
ὀρθόδοξης χριστιανικῆς σκέψης καὶ 

πολιτισμοῦ The Wheel. Συμμετεῖχαν ἕνδεκα 
ὁμιλητές/ὁμιλήτριες ἀπὸ τὰ ἱδρύματα καὶ 
τοὺς φορεῖς τῆς διοργάνωσης.

Ἐνδεικτικὰ ἐπισημαίνονται ὁρισμένες 
εἰσηγήσεις, ὅπως τοῦ π. Geoffrey Ready, 
διδάσκοντος τῆς Ὀρθόδοξης Θεολογικῆς 
Σχολῆς τοῦ Trinity College τοῦ University 
of Τοrοntο (Καναδᾶς) καὶ διευθυντοῦ 
τῶν Orthodox Christian Studies καὶ Re-
imagining Contemporary Ministries τῆς 
ἰδίας Σχολῆς, μὲ τίτλο: “The theological 
problem of the Shoah in Orthodox Christian 
tradition”, τοῦ δρ. Ἀνδρέα Ἀλεξόπουλου, 
ἐπιστημονικοῦ συνεργάτη τῆς Ἀκαδημίας 
Θεολογικῶν Σπουδῶν Βόλου, μὲ θέμα: 
“The example of Mother Maria of Paris”, 
τῆς Olga Lossky, συγγραφέως, μὲ τίτλο: 
“The example of Fr Cyril Argenti” καὶ 
τοῦ δρ. Rastko Lompar, ἐπιστημονικοῦ 
συνεργάτη τοῦ Institute of Balkan Studies 
τῆς Serbian Academy of Sciences and Arts 
(Βελιγράδι, Σερβία), μὲ θέμα: “Serbian 
Church during the Shoah”.

«Τρέχουσες Ἔρευνες 
στὴ Βυζαντινὴ Φιλολογία»

Ὁ Τομέας Βυζαντινῆς Φιλολογίας καὶ 
Λαογραφίας τοῦ Τμήματος Φιλολογίας 
τῆς Φιλοσοφικῆς Σχολῆς τοῦ Ε.Κ.Π.Α. 
διοργάνωσε στὶς 29 Ἀπριλίου 2025 στὴν 
Ἀθήνα ἐπιστημονικὴ ἡμερίδα μὲ θέμα: 
«Τρέχουσες Ἔρευνες στὴ Βυζαντινὴ 
Φιλολογία». Ὑπεύθυνη τῆς διοργάνωσης 



Θεολογία 2/2025

300

ἦταν ἡ κ. Θεοδώρα Ἀντωνοπούλου, Καθ-
ηγήτρια Βυζαντινῆς Φιλολογίας καὶ πρό-
εδρος τοῦ Τμήματος Φιλολογίας τοῦ 
Ε.Κ.Π.Α.

Ἡ Ἡμερίδα πραγματοποιήθηκε στὴ 
Φιλοσοφικὴ Σχολὴ τοῦ Παν. Ἀθηνῶν μὲ τὴ 
συμμετοχὴ ἕνδεκα ὁμιλητῶν/ὁμιλητριῶν.

Ἀπὸ τὶς εἰσηγήσεις ποὺ παρουσιάστηκαν 
ἐνδεικτικῶς ἀναφέρονται αὐτὲς τῆς Te-
resa Shawcross, Ἀναπλ. Καθηγ. Ἱστορίας 
καὶ Ἑλληνικῶν Σπουδῶν στὸ Department 
of History τοῦ Princeton University 
(Η.Π.Α.), μὲ τίτλο: “Neoplatonist Thought, 
Religious Pilgrimage and Material Cultu-
re in Medieval Athens”, τοῦ Δημήτριου 
Σκρέκα, μεταδιδακτορικοῦ ἐρευνητῆ τοῦ 
Warburg Institute τοῦ School of Advanced 
Study τοῦ University of London (Ἡνωμένο 
Βασίλειο), μὲ θέμα: «Τὰ ἀνέκδοτα θεο-
τοκία καὶ σταυροθεοτοκία τοῦ κώδικα 
Holkham gr. 10», τοῦ Γιώργου Πιτσινέλη, 
Ἐπίκ. Καθηγητοῦ Βυζαντινῆς Φιλολογίας 
τοῦ Τμήματος Φιλολογίας τοῦ Ε.Κ.Π.Α., 
μὲ τίτλο: «Ἀποκαλύπτοντας πτυχὲς 
τοῦ βίου καὶ τῆς σκέψης τοῦ Γενναδίου 
Σχολαρίου: Πρώτη μετάφραση στὴ νέα 
ἑλληνικὴ τῆς ἐπιστολογραφίας του» καὶ 
τοῦ Ἰωάννη Πολέμη, Καθηγητοῦ Βυ-
ζαντινῆς Φιλολογίας τοῦ ἰδίου Τμήματος, 
μὲ θέμα: «Ὁ Βίος τοῦ Ὁσίου Νικήτα 
τοῦ Θηβαίου: Ἕνα ὑβριδικὸ κείμενο τῶν 
Παλαιολογείων χρόνων;».

ΜΑΪΟΣ

“Restarting from Nicaea:The importance 
of the Incarnation in Contemporary Theology”

Ἡ Ἱερὰ Μητρόπολη Πισιδίας, σὲ συν-
εργασία μὲ τὸ Corpus International Asso-
ciation, διοργάνωσε μεταξὺ 6 καὶ 7 Μαΐου 
2025 στὴν Ἀττάλεια (Τουρκία), ὑπὸ τὴν 
αἰγίδα τῆς Α.Θ.Π. τοῦ Οἰκουμενικοῦ 

Πατριάρχου κ. Βαρθολομαίου, Διεθνὲς 
Ἐπιστημονικὸ Συνέδριο, μὲ τίτλο: “Re-
starting from Nicaea: The importance of 
the Incarnation in Contemporary Theo-
logy”. Ἀφορμὴ γιὰ τὴ θεματικὴ τοῦ Συν-
εδρίου ἀπετέλεσε ἡ συμπλήρωση 1700 
ἐτῶν ἀπὸ τὴν Α΄ Οἰκουμενικὴ Σύνοδο, 
ποὺ πραγματοποιήθηκε στὴ Νίκαια τῆς 
Βιθυνίας τὸ 325 μ.Χ.

Στόχος τοῦ Διεθνοῦς Συνεδρίου ἦταν 
ἡ διερεύνηση τοῦ ρόλου τῶν θεολόγων 
ἐντὸς τῶν σύγχρονων πολιτιστικῶν καὶ 
πνευματικῶν προκλήσεων μὲ ἀφετηρία τὸ 
πνεῦμα τῶν Πατέρων τῆς Α΄ Οἰκουμενικῆς 
Συνόδου, ἀλλὰ καὶ ἡ ἀναζωογόνηση τῆς 
ἀποστολῆς τους μέσα ἀπὸ τὸ Σύμβολο τῆς 
Πίστεως καὶ τὴν καθοριστικὴ διακήρυξη 
τῆς θεανθρωπότητας τοῦ Χριστοῦ.

Σκοπὸς αὐτοῦ τοῦ διήμερου Συνεδρίου, 
ποὺ ἐκτάθηκε σὲ ὀκτὼ θεματικὲς ἑνό-
τητες-πάνελ καὶ συγκέντρωσε 25 ὁμι-
λητὲς ἀπὸ ἕνδεκα διαφορετικὲς χῶρες, 
ἦταν νὰ φέρει σὲ μιὰ γόνιμη συνάντηση 
μητροπολῖτες, ἐπισκόπους, καθηγητές/
καθηγήτριες, καθὼς καὶ διδάκτορες δια-
φόρων πανεπιστημίων καὶ ἐρευνητικῶν 
κέντρων μὲ κεντρικὸ αἰτούμενο τὴ 
σημασία τῆς ἐνανθρώπησης τοῦ Θεοῦ στὴ 
σύγχρονη θεολογία. Γιὰ τὸν σκοπὸ αὐτό, 
τὰ θεματικὰ πάνελ κινήθηκαν γύρω ἀπὸ 
τὶς ἑξῆς θεματικές: α) “Kerygmatic and 
Mystagogical Proclamation as Pastoral 
Priority”, β) “The Word Became Flesh: 
The Word of God Celebrated, Studied and 
Lived out in the Practice of the Faithful”, 
γ) “Liturgical Action and Social Action: 
Building up the Body of Christ”, δ) “For 
the World to Believe: Christian Unity and 
the Credibility of the Proclamation”, ε) 
“Christ ‘all in all’: Theological Synthesis 
and the Challenge of Organic Thinking”, 
στ) “Eucharist and Ecology: Custody of 
Creation and Sanctification of the World”, 
ζ) “The Body of Christ as Vocation and 



301

Destiny of the Flesh” καὶ η) “The Ultimate 
Things: Building History from Eternity”.

Ἡ τελετὴ ἔναρξης τῶν ἐργασιῶν 
πραγματοποιήθηκε στὶς 6 Μαΐου 2025 
ἀπὸ τὸν Οἰκουμενικὸ Πατριάρχη κ. 
Βαρθολομαῖο, παρουσία τοῦ Vural Kork-
maz, ἐκπροσώπου τοῦ δημάρχου τοῦ 
Δήμου Antalya-Muratpaşa, τοῦ Marek 
Solczyński, ἀποστολικοῦ νούντσιου 
στὴν Τουρκία καὶ τὸ Ἀζερμπαϊτζάν, καὶ 
τοῦ Martin Kmetec, Ρωμαιοκαθολικοῦ 
ἀρχιεπισκόπου Σμύρνης. Στὴν εἰσ-
αγωγική του ὁμιλία ὁ Οἰκ. Πατριάρχης 
ἐπεσήμανε ὅτι οἱ ἀπαιτήσεις τῶν ἐθνῶν 
καὶ τὸ πέρασμα τῶν καιρῶν μπορεῖ 
νὰ ἔχουν ἀπομακρύνει τὴν μία Ἐκ-
κλησία ἀπὸ τὴν ἄλλη, ὅμως ἡ Νίκαια 
ἀποτελεῖ τὸν οἰκουμενικὸ κρίκο γιὰ τὴν 
ἐπαναπροσέγγιση τῶν χριστιανῶν στὸν 
σύγχρονο κόσμο.

Ἐνδεικτικά, ἀξίζει νὰ σημειώσουμε 
ὅτι στὶς ἰδιαίτερα πλούσιες συνεδρίες 
τοῦ Ἐπιστημονικοῦ Συνεδρίου, ποὺ 
διεξήχθησαν σὲ οἰκουμενικὸ πνεῦμα, 
τονίσθηκε ἡ ἀναγκαιότητα ἐπέκτασης 
τοῦ θεολογικοῦ διαλόγου μεταξὺ τῆς 
Ὀρθόδοξης καὶ τῆς Ρωμαιοκαθολικῆς 
Ἐκκλησίας, ἀλλὰ καὶ μὲ τὶς ὑπόλοιπες 
χριστιανικὲς ἐκκλησίες, ὑπενθυμίζοντας 
ὅτι ἡ Α΄ Οἰκουμενικὴ Σύνοδος ἦταν μιὰ 
σύνοδος χριστιανικῆς ἑνότητας.

«Ἡ Ἀντιόχεια καὶ ὁ Πρώιμος 
Χριστιανισμός. Ἀπὸ τὸ κήρυγμα 

τῶν Ἀποστόλων στὴν πίστη τῆς Νίκαιας»

Οἱ Θεολογικὲς Σχολὲς τῶν Πανεπι-
στημίων τοῦ Balamand (Λίβανος), τοῦ 
Ἀριστοτελείου Πανεπ. Θεσσαλονίκης καὶ 
τοῦ Ἐθνικοῦ καὶ Καποδιστριακοῦ Παν-
επιστημίου Ἀθηνῶν, διὰ τῶν Κοσμη-
τειῶν τους, διοργάνωσαν μεταξὺ 6 καὶ 8 
Μαΐου 2025 στὴ Θεσσαλονίκη, ὑπὸ τὴν 

αἰγίδα τοῦ Ὑπουργείου Ἐξωτερικῶν, 
Διεθνὲς Συμπόσιο Θεολογικῶν Σχολῶν 
μὲ θέμα: «Ἡ Ἀντιόχεια καὶ ὁ Πρώιμος 
Χριστιανισμός. Ἀπὸ τὸ κήρυγμα τῶν 
Ἀποστόλων στὴν πίστη τῆς Νίκαιας». 
Ἀφορμὴ γιὰ τὴ θεματικὴ τοῦ Συμποσίου 
ἀποτέλεσε ἡ ἐπέτειος σύγκλησης τῆς Α΄ 
Οἰκουμενικῆς Συνόδου (325 μ.Χ.), κατὰ 
τὴν ὁποία δὲν ἀντιμετωπίσθηκαν μόνο 
καίρια ζητήματα πρακτικῆς φύσεως 
καὶ διατύπωσης τοῦ δόγματος, ἀλλὰ 
ἀνεδείχθη καὶ ἡ ἑνότητα τῆς χριστιανικῆς 
Ἐκκλησίας σὲ οἰκουμενικὸ ἐπίπεδο.

Σκοπὸς αὐτοῦ τοῦ τριήμερου Διεθνοῦς 
Συμποσίου, ποὺ ἐκτάθηκε συνολικὰ σὲ 
πέντε συνεδρίες, ἐκκινώντας ἀπὸ τὴ 
μαρτυρία τοῦ βιβλίου τῶν Πράξεων τῶν 
Ἀποστόλων (κεφ. 11 καὶ 13) γιὰ τὴν 
ἵδρυση τῆς Ἐκκλησίας τῆς Ἀντιόχειας ἀπὸ 
Ἰουδαίους καὶ Ἕλληνες χριστιανούς, σὲ 
συνδυασμὸ μὲ τὸ ἔργο ποὺ ἐπιτελέσθηκε 
κυρίως ἀπὸ τοὺς ἀποστόλους Παῦλο 
καὶ Βαρνάβα στὴ διάρκεια τῶν πρώτων 
χριστιανικῶν αἰώνων, ὑπῆρξε ἡ ἀφετηρία 
γιὰ τὴ διερεύνηση γνωστῶν, λιγότερο 
γνωστῶν ἢ καὶ ἄγνωστων πτυχῶν τοῦ 
κόσμου τῆς χριστιανικῆς Μέσης Ἀνα-
τολῆς, ποὺ διαφύλαξαν –στοὺς αἰῶνες 
ποὺ ἀκολούθησαν τὸ α΄ ἀποστολικὸ κή-
ρυγμα– ἕναν πλοῦτο παραδόσεων καὶ 
ἐκφράσεων θεολογικῆς ὁρολογίας καὶ 
ἐκκλησιαστικοῦ ἤθους ποὺ παραμένει 
μέχρι καὶ σήμερα πολύτιμος. Μέσῳ τῆς 
διερεύνησης ὅλων τῶν παραπάνω θὰ 
μποροῦσε νὰ ἀναζητηθεῖ τό «ἴδιον» τῆς 
ἀντιοχειανῆς μαρτυρίας καὶ οἱ θεολογικὲς 
ἀρχὲς καὶ προϋποθέσεις ποὺ ἀπορρέουν 
ἀπὸ αὐτὴν καὶ ἀντιπροσωπεύουν μὲ 
τὸν πιὸ χαρακτηριστικὸ τρόπο τὴν ἐκ-
κλησιαστικὴ μαρτυρία τοῦ ἀντιοχειανοῦ 
«παραδείγματος».

Μέσα σὲ αὐτὸ τὸ πλαίσιο, στόχος 
τοῦ Συμποσίου ἦταν νὰ τονισθεῖ ἡ 
ἰδιαίτερη ἀναφορὰ στὴν Ἀντιόχεια, μία 

ΘΕΟΛΟΓΙΚΑ ΧΡΟΝΙΚΑ



Θεολογία 2/2025

302

πόλη μὲ σημαίνουσα παρουσία κατὰ 
τοὺς ἑλληνορωμαϊκοὺς καὶ πρωτο-
χριστιανικοὺς χρόνους, στὴν ὁποία γιὰ 
πρώτη φορὰ οἱ μαθητὲς τοῦ Χριστοῦ 
ἀποκλήθηκαν «χριστιανοί». Γι’ αὐτὸ καὶ 
μᾶς καλεῖ νὰ ἐπιστρέψουμε στὶς ρίζες 
τοῦ χριστιανισμοῦ καὶ νὰ ἀναζητήσουμε 
τὰ στοιχεῖα ποὺ ἕνωσαν διαφορετικοὺς 
λαοὺς καὶ πολιτισμοὺς τῆς εὐρύτερης 
Ἀνατολῆς στὴ μία καὶ ἀληθινὴ πίστη ὑπὸ 
τὸ κήρυγμα τῶν Ἀποστόλων. Ἡ παράδοση 
ποὺ ἔκτοτε διαμορφώθηκε ἔδωσε πλου-
σιώτατους καρποὺς στὴ θεολογία καὶ τὴ 
ζωὴ τῆς Ἐκκλησίας, διότι ἀρχικὰ συνέβαλε 
μὲ τὸν δικό της τρόπο στὸ ἄνοιγμα πρὸς 
τὰ ἔθνη καὶ ἀργότερα στό «ἐπίτευγμα» 
τῆς Α΄ Οἰκουμενικῆς Συνόδου – μιᾶς 
Συνόδου ποὺ συνιστᾶ ἀμετάθετο ὁρό-
σημο στὴν ἱστορία τῆς μιᾶς ἁγίας, 
καθολικῆς καὶ ἀποστολικῆς Ἐκκλησίας 
καὶ αὐτὸ διότι συνθέτει κατὰ τρόπο 
χαρισματικὸ τὴ χριστιανικὴ μαρτυρία 
(σὲ ἐπίπεδο θεολογικό, ἑρμηνευτικό, 
λειτουργικὸ κ.ο.κ.), ἀφήνοντας τὸ οἰκου-
μενικό της ἀποτύπωμα στὴν ἱστορία 
τοῦ χριστιανισμοῦ καὶ ὑποτυπώνοντας 
τὸ ὅραμα τῆς ἀληθινῆς χριστιανικῆς Οἰ-
κουμένης.

Ἡ τελετὴ ἔναρξης τῶν ἐργασιῶν τοῦ 
Διεθνοῦς Συμποσίου Θεολογικῶν Σχολῶν 
πραγματοποιήθηκε στὶς 6 Μαΐου 2025 
στὴ Φιλοσοφικὴ Σχολὴ τοῦ Α.Π.Θ., ὅπου 
ἡ Α.Μ. ὁ Πατριάρχης Ἀντιοχείας καὶ 
πάσης Ἀνατολῆς κ. Ἰωάννης Ι΄ ἐκφώνησε 
τὸν ἐναρκτήριο λόγο καὶ κήρυξε τὴν 
ἔναρξη τῶν ἐργασιῶν τοῦ Συμποσίου. 
Ὁ Καθηγητὴς Καινῆς Διαθήκης καὶ 
κοσμήτωρ τοῦ Saint John of Damascus 
Institute of Theology τοῦ University 
of Balamand ἀρχιμ. Ἰάκωβος Khalil 
ἔδωσε τὴν κεντρικὴ διάλεξη μὲ θέμα: 
«Ἡ ἵδρυση τῆς πρώτης ἐξ Ἐθνῶν καὶ 

Ἰουδαίων Ἐκκλησίας στὴν Ἀντιόχεια καὶ 
ἡ συνάντηση ἐκεῖ τῶν Πρωτοκορυφαίων 
Ἀποστόλων».

Ἀπὸ τὶς 7 ἕως καὶ τὶς 8 Μαΐου 2025 
πραγματοποιήθηκαν πέντε συνεδρίες 
μὲ θεματικοὺς ἄξονες τὴν ἱστορία, τὴν 
ἀρχαιολογία, τὸν χριστιανικὸ πολιτι-
σμὸ καὶ τὴν τέχνη, τὴ φιλοσοφία, τὴν 
Πατρολογία, τὴν Βιβλικὴ καὶ Πατερικὴ 
Ἑρμηνευτική, τὴν Ἱστορία τῶν Χρόνων 
τῆς Καινῆς Διαθήκης, τὴ Δογματική, τὴν 
Ἐκκλησιαστικὴ Ἱστορία, τὴν Ἁγιολογία 
καὶ τὴ Λειτουργική. Αὐτὲς φιλοξενήθηκαν 
στὴ Θεολογικὴ Σχολὴ τοῦ Α.Π.Θ. καὶ 
στὸ Πατριαρχικὸ Ἵδρυμα Πατερικῶν 
Μελετῶν.

Ἀπὸ τὶς εἰσηγήσεις ποὺ παρουσιάσθη-
καν ἐνδεικτικῶς ἀναφέρονται αὐτὲς τοῦ 
Ἀπόστολου Κραλίδη, Καθηγητοῦ Ἱστο-
ρίας τῶν Θρησκειῶν καὶ προέδρου τοῦ 
Τμήματος Κοινωνικῆς Θεολογίας καὶ 
Χριστιανικοῦ Πολιτισμοῦ τοῦ Α.Π.Θ., 
μὲ τίτλο: «Ἡ Ἀντιόχεια τῆς Συρίας ὡς 
κέντρο θρησκευτικοῦ πλουραλισμοῦ 
καὶ συγκρητισμοῦ στὴν Ἑλληνορωμαϊκὴ 
Οἰκουμένη», τοῦ π. Michel Najim, Καθ-
ηγητοῦ Ἱστορίας καὶ Πατρολογίας καὶ 
προέδρου τοῦ Antiochian House of 
Studies (Καλιφόρνια, Η.Π.Α.), μὲ θέ-
μα: “From Peter and Paul to Nicaea: 
Antioch’s Pivotal Role in Shaping Early 
Christianity”, τοῦ Daniel Ayuch, Καθ-
ηγητοῦ Καινῆς Διαθήκης στὸ Saint John 
of Damascus Institute of Theology τοῦ 
University of Balamand (Λίβανος), μὲ 
τίτλο: “Exploring the Antiochean Roots 
of Matthew’s Gospel and its Early 
Reception: Unveiling New Insights and 
Perpectives”, τοῦ Κωνσταντίνου Μπε-
λέζου, Καθηγητοῦ Εἰσαγωγῆς, Ἑρμηνείας 
καὶ Ἑρμηνευτικῆς τῆς Καινῆς Διαθήκης 
τοῦ Τμήματος Θεολογίας τοῦ Ε.Κ.Π.Α. 



303

καὶ τοῦ Ἀθανασίου Μουστάκη, δρ. 
Θεολογίας τοῦ ἰδίου Τμήματος, μὲ θέ-
μα: «Ἡ ἀντιοχειανὴ παρακαταθήκη 
τοῦ συνοδικοῦ ἤθους: Ἀπὸ τὶς Πράξεις 
τῶν Ἀποστόλων στὸν ἅγιο Ἰγνάτιο τὸν 
Θεοφόρο», τῆς Εὐαγγελίας Ἀμοιρίδου, 
Καθηγήτριας Γενικῆς Ἐκκλησιαστικῆς 
Ἱστορίας τοῦ Τμήματος Θεολογίας τοῦ 
Α.Π.Θ., μὲ τίτλο: «Ἰουλιανὸς ὁ Παραβάτης 
καὶ Ἀντιόχεια: Ἀπὸ τὴν Ἱστορία στὴν 
ποίηση τοῦ Κωνσταντίνου Καβάφη», τοῦ 
Δημοσθένη Κακλαμάνου, Ἀναπλ. Καθηγ.
Ἁγιολογίας-Ὑμνολογίας τοῦ Τμήματος 
Κοινωνικῆς Θεολογίας καὶ Χριστιανικοῦ 
Πολιτισμοῦ τοῦ ἰδίου Πανεπιστημίου, μὲ 
θέμα: «Ἡ τιμὴ τοῦ ἱερομάρτυρος Βαβύλα, 
ἐπισκόπου Ἀντιοχείας. Μαρτυρίες καὶ 
τεκμήρια», τοῦ Δημήτριου Μόσχου, 
Καθηγ. Γενικῆς Ἐκκλησιαστικῆς Ἱστο-
ρίας καὶ προέδρου τοῦ Τμήματος Θεο-
λογίας τοῦ Ε.Κ.Π.Α., μὲ τίτλο: «Ἡ συμ-
βολὴ τοῦ συριακοῦ μοναχισμοῦ στὴν 
πνευματολογικὴ θεμελίωση τῆς σωτηρίας 
ὅσον ἀφορᾶ τὸν ἄνθρωπο καὶ τὴν κοι-
νωνία» καὶ τοῦ π. Porphyriou (Fadi) 
Georgi, Καθηγητοῦ Δογματικῆς Θεολογίας 
τοῦ Saint John of Damascus Institute of 
Theology τοῦ University of Balamand, 
μὲ θέμα: “Antioch’s Contribution to the 
Formulation of the Creed at the First 
Ecumenical Council”.

Τὸ Συμπόσιο ὁλοκληρώθηκε μὲ τὴν 
παρουσίαση τῶν Συμπερασμάτων ἀπὸ 
τὰ μέλη τῆς Ὀργανωτικῆς-Ἐπιστημο-
νικῆς Ἐπιτροπῆς, ἀρχιμ. Ἰάκωβο Kha-
lil, Καθηγητὴ καὶ κοσμήτορα τοῦ Saint 
John of Damascus Institute of Theo-
logy τοῦ University of Balamand, Κων-
σταντῖνο Μπελέζο, Καθηγητὴ τοῦ Τμήμα-
τος Θεολογίας τοῦ Ε.Κ.Π.Α. καὶ π. 
Χρυσόστομο Νάσση, Ἀναπλ. Καθηγητὴ 
τοῦ Τμήματος Κοινωνικῆς Θεολογίας καὶ 
Χριστιανικοῦ Πολιτισμοῦ τοῦ Α.Π.Θ.

“East and West. Cultural Transfers 
in Byzantium and Beyond – 2. History, 

Archaeology, Art History/Orient et Occident. 
Transferts culturels à Byzance

et au-delà - 2. Histoire, Archéologie, 
Histoire de l’Art”

Ἡ École Française d’Athènes (E.F.A.), 
τὸ Ἰνστιτοῦτο Ἱστορικῶν Ἐρευνῶν τοῦ 
Ἐθνικοῦ Ἱδρύματος Ἐρευνῶν (Ι.Ι.Ε./ 
Ε.Ι.Ε.), τὸ Ἐργαστήριο Histoire et Sources 
des Mondes Antiques (Hi.So.MA.) τοῦ 
Centre National de la Recherche Scien-
tifique (C.N.R.S.) συνδιοργάνωσαν στὶς 
15 Μαΐου 2025 στὴν Ἀθήνα Ἡμερίδα μὲ 
θέμα: “East and West. Cultural Transfers 
in Byzantium and Beyond – 2. History, 
Archaeology, Art History/Orient et Occi-
dent. Transferts culturels à Byzance et au-
delà – 2. Histoire, Archéologie, Histoire 
de l’Art”. Ὑπεύθυνοι τῆς διοργάνωσης 
ἦταν ἡ Priscilla Ralli τοῦ Section Études 
Antiques et Byzantines, ἡ Maria Noussis 
τοῦ ἰδίου Τμήματος καὶ ὁ Geoffrey Meyer-
Fernandez τοῦ Section Études Modernes 
et Contemporaines τῆς E.F.A., ὁ Κωστῆς 
Σμυρλῆς, ἐντεταλμένος ἐρευνητὴς τοῦ 
Τομέα Βυζαντινῶν Ἐρευνῶν τοῦ Ι.Ι.Ε.-
/Ε.Ι.Ε. καὶ ἡ Ἄννα Λαμπαδαρίδη, ἐρευνή-
τρια τοῦ C.N.R.S., Hi.So.MA. U.M.R. 5189.

Ἡ Ἡμερίδα πραγματοποιήθηκε στὴν 
Αἴθουσα Συνεδριάσεων τῆς École Françai-
se d’Athènes, ἐνῶ ὑπῆρχε καὶ ἡ δυνατότητα 
διαδικτυακῆς παρακολούθησης. Σὲ αὐτὴ 
συμμετεῖχαν ὁμιλητὲς ἀπὸ τὴν École 
Française d’Athènes (E.F.A.), τὴ Βι-
βλιοθήκη τῆς Ἱερᾶς Συνόδου τῆς Ἐκ-
κλησίας τῆς Ἑλλάδος, τὸ Università di 
Padova (Ἰταλία), τὸ Ε.Κ.Π.Α., τὸ Ἐθνικὸ 
Ἵδρυμα Ἐρευνῶν καὶ τὸ Université Paris 
1 Panthéon-Sorbonne (Γαλλία).

Ἀπὸ τὶς εἰσηγήσεις ποὺ παρουσιάσθη-
καν ἐνδεικτικῶς ἀναφέρονται αὐτὲς τοῦ 

ΘΕΟΛΟΓΙΚΑ ΧΡΟΝΙΚΑ



Θεολογία 2/2025

304

Παναγιώτη Θεοδωρόπουλου, συνεργάτου 
τῆς Βιβλιοθήκης τῆς Ἱερᾶς Συνόδου τῆς 
Ἐκκλησίας τῆς Ἑλλάδος, μὲ τίτλο: “Sicily 
between East and West in the Second Half 
of the Seventh Century: The Case of the 
Patriarch of Antioch Theophanes (681)”, 
τῆς Francesca Samorì, ἐρευνήτριας τοῦ 
Università di Padova (Ἰταλία), μὲ θέ-
μα: «Raconter l’histoire du schisme à 
Byzance (XIIIe-XIVe s.). L’influence des 
Dominicains sur la polémique concernant 
l’Union des Églises», τῆς Μαρίνας Κου-
μανούδη, κύριας ἐρευνήτριας τοῦ Τομέα 
Βυζαντινῶν Ἐρευνῶν τοῦ Ι.Ι.Ε./Ε.Ι.Ε., μὲ 
τίτλο: “Moving Bones: Eastern Christian 
Relics in the Abbey of San Giorgio Mag-
giore in Venice” καὶ τοῦ Nicolas Varaine 
τῆς École Pratique des Hautes Études του 
Université Paris 1 Panthéon-Sorbonne 
(Γαλλία), μὲ θέμα: «Donatrices grecques 
et latines en Crète vénitienne: regards 
croisés sur les textes et les monuments».

“History, Monuments, and Art 
in Southeastern Europe:

From Early Modernity to the Present”

Τὸ Π.Μ.Σ. «Σπουδὲς στὴν Τοπικὴ 
Ἱστορία – Διεπιστημονικὲς Προσεγγί-
σεις» τοῦ Τμήμ. Ἱστορίας καὶ Ἐθνο-
λογίας τῆς Σχολῆς Κλασικῶν καὶ 
Ἀνθρωπιστικῶν Σπουδῶν τοῦ Δημο-
κριτείου Πανεπιστημίου Θράκης, σὲ συν-
εργασία μὲ τὸ Department of Byzantine 
and Modern Greek Studies τοῦ University 
of Vienna (Αὐστρία) καὶ τὸ Institute of 
Balkan Studies and Centre of Thracology 
τῆς Bulgarian Academy of Sciences (Σόφια, 
Βουλγαρία), καὶ ὑπὸ τὴν ὑποστήριξη τῆς 
Ἱερᾶς Μητροπόλεως Μαρωνείας καὶ 
Κομοτηνῆς, συνδιοργάνωσαν ἀπὸ 16 ἕως 
18 Μαΐου 2025 στὴν Κομοτηνὴ Διεθνὲς 

Συνέδριο μὲ θέμα: “History, Monuments, 
and Art in Southeastern Europe: From 
Early Modernity to the Present”.

Ἡ ἐναρκτήρια συνεδρία “Dialogues 
Between the Historical and the Artistic” 
πραγματοποιήθηκε στὴν παλαιὰ Νομικὴ 
Σχολὴ στὸ κτίριο τοῦ Τμήματος Ἱστορίας 
καὶ Ἐθνολογίας τοῦ Δ.Π.Θ. Σὲ αὐτὴ 
συμμετεῖχαν μὲ εἰσηγήσεις τους: ὁ Γεώρ-
γιος Τσιγάρας, Καθηγητὴς Ἱστορίας τῆς 
Βυζαντινῆς καὶ Μεταβυζαντινῆς Τέχνης 
τοῦ Τμήματος Ἱστορίας καὶ Ἐθνο-
λογίας τοῦ Δ.Π.Θ., μὲ τίτλο: “Icons from 
Early Modernity in Xanthi (17th and 
18th centuries)”, ἡ Roumiana Presh-
lenova, Καθηγήτρια καὶ διευθύντρια τοῦ 
Institute of Balkan Studies and Centre 
of Thracology τῆς Bulgarian Academy 
of Sciences (Βουλγαρία), μὲ θέμα: “In-
dependence and Urban Development in 
Early Modern Bulgaria” καὶ ὁ Ἀλκιβιάδης 
Χαραλαμπίδης, Ὁμότ. Καθηγητὴς Ἱστο-
ρίας τῆς Μεσαιωνικῆς καὶ Νεώτερης 
Τέχνης στὴ Δύση τοῦ Τμήματος Ἱστορίας 
καὶ Ἀρχαιολογίας τοῦ Α.Π.Θ., μὲ τίτλο: 
“Constantin Brancusi: Sculpture from 
Folk Primitivism to the Apex of Avant-
garde”.

Ἀπὸ τὶς 17 ἕως καὶ τὶς 18 Μαΐου 2025 
πραγματοποιήθηκαν ὀκτὼ συνεδρίες στὸ 
Τμῆμα Ἱστορίας καὶ Ἐθνολογίας τοῦ 
Δ.Π.Θ. Σὲ αὐτὲς συμμετεῖχαν 55 ὁμιλητές/
ὁμιλήτριες διαφόρων εἰδικοτήτων ποὺ 
παρουσίασαν θέματα γύρω ἀπὸ τὶς ἑξῆς 
ἑνότητες: α) “The Flow of Artistic Trends 
Through Time”, β) “Shaping Nations: 
Movements, Institutions, and Persona-
lities”, γ) “Faith and Stone: Christian, 
Jewish and Muslim Monuments Across 
the Balkans”, δ) “The Secular Landscape 
of the Balkans: Monuments and In-
stitutions”, ε) “Historical Itineraries and 
their Ideologies”, στ) “Bound by Borders: 



305

Women, Refugees, and Institutions in an 
Age of Nationalism”, ζ) “Sacred Imagery 
and Decorative Art: Christian and Muslim 
Traditions in Early Modernity” καὶ η) 
“The Sacred and the Secular: Monumental 
Expressions Across Traditions”.

Ἐνδεικτικὰ ἀναφέρονται ὁρισμένες 
εἰσηγήσεις, ὅπως τῆς Ἰωάννας Στουφῆ-
Πουλημένου, Ὁμότ. Καθηγήτριας Χρι-
στιανικῆς Ἀρχαιολογίας καὶ Τέχνης τοῦ 
Τμήματος Θεολογίας τοῦ Ε.Κ.Π.Α., μὲ 
τίτλο: “Between East and West. Artistic 
trends of monumental post-Byzantine 
painting in the Ionian islands (15th-
18th c.)”, τοῦ Κωνσταντίνου Σαμπάνη, 
μεταδιδ. ἐρευνητοῦ τοῦ University of 
Vienna (Αὐστρία) καὶ τῆς Dilara Kaplan, 
κατόχου M.A. τοῦ ἰδίου Πανεπιστημίου, 
μὲ θέμα: “‘Cosmopolitan’ or ‘safe’ spaces? 
The visibility of the Greek-Orthodox in-
stitutions in contemporary Istanbul”, 
τῆς Εὐαγγελίας Γεωργιτσογιάννη, Καθ-
ηγήτριας Ἱστορίας τῆς Τέχνης καὶ τοῦ 
Πολιτισμοῦ στὸ Τμῆμα Οἰκονομίας καὶ 
Βιώσιμης Ἀνάπτυξης τοῦ Χαροκοπείου 
Πανεπιστημίου, μὲ τίτλο: “Funerary 
Monuments of Greeks in the Bellu 
cemetery in Bucharest”, τῆς Κορτεσίας 
Μουλούδη-Πασαδάκη, ὑποψ. δρ. τοῦ 
Τμήματος Ἱστορίας καὶ Ἐθνολογίας 
τοῦ Δ.Π.Θ., μὲ θέμα: “Metropolitan of 
Adrianople Polycarp: His contribution 
to Thracian Hellenism”, τοῦ Γεώργιου 
Χαριζάνη, Ἀναπλ. Καθηγητοῦ Βυζαντινῆς 
Ἱστορίας τοῦ Τμήματος Ἱστορίας καὶ 
Ἐθνολογίας τοῦ ἰδίου Πανεπιστημίου, 
μὲ τίτλο: “The policy of the union of the 
Churches and the anti-union popular 
sentiment during the Late Byzantine 
period. Some remarks”, τοῦ Angel Zlat-
kov, μεταδιδακτορικοῦ ἐρευνητῆ τοῦ 
Institute of Balkan Studies and Centre 
of Thracology τῆς Bulgarian Academy 

of Sciences (Βουλγαρία), μὲ θέμα: “The 
Macedonian House of Culture in Sofia 
through the 20th century”, τοῦ Πασχάλη 
Ἀνδρούδη, Ἀναπλ. Καθηγητοῦ Βυζαντινῆς 
καὶ Ἰσλαμικῆς Ἀρχαιολογίας καὶ Τέχνης 
τοῦ Τμήματος Ἱστορίας καὶ Ἀρχαιολογίας 
τοῦ Α.Π.Θ., μὲ τίτλο: “The decoration of 
Yeni Camii at Komotini ”, τῆς Παναγιώτας 
Κατωπόδη, μεταδιδ. ἐρευνήτριας τοῦ 
Τμήματος Θεολογίας τοῦ Ε.Κ.Π.Α., μὲ 
θέμα: “The evolution of post-Byzantine 
iconography in the central Peloponnese 
through the work of the Pediotes (18th 
century)” καὶ τοῦ Δημητρίου Λιάκου, δρ. 
Βυζαντινῆς Ἀρχαιολογίας καὶ Τέχνης τῆς 
Ἐφορείας Ἀρχαιοτήτων Χαλκιδικῆς καὶ 
Ἁγίου ῎Ορους, μὲ τίτλο: “The presence 
of the Byzantine elite and its Christian 
partners on Mount Athos (14th-17th 
centuries): written and archaeological 
evidence”.

“Pythagoras and Pythagoreanism 
in Byzantine Thought and Culture”

Τὸ Κέντρο Ἐρεύνης τῆς Ἑλληνικῆς 
Φιλοσοφίας τῆς Ἀκαδημίας Ἀθηνῶν, στὸ 
πλαίσιο τοῦ ἐρευνητικοῦ προγράμματος 
“Pythagoras Byzantinus Project: Pytha-
goras and Pythagoreanism in Byzantine 
Thought and Culture”, διοργάνωσε στὶς 
27 Μαΐου 2025 ὑβριδικὴ Ἡμερίδα μὲ 
θέμα: “Pythagoras and Pythagoreanism 
in Byzantine Thought and Culture”. 
Ὑπεύθυνοι τῆς διοργάνωσης ἦταν ἡ 
Εὐδοξία Δελλῆ, κύρια ἐρευνήτρια τοῦ 
Κέντρου Ἐρεύνης τῆς Ἑλληνικῆς Φιλο-
σοφίας τῆς Ἀκαδημίας Ἀθηνῶν, ὁ Κων-
σταντῖνος Μακρῆς, ἐρευνητὴς τοῦ Char-
gé de recherche hors classe (CNRS) καὶ 
τοῦ Laboratoire d’études sur les Mono-
théismes (Παρίσι, Γαλλία) καὶ ὁ Dominic 

ΘΕΟΛΟΓΙΚΑ ΧΡΟΝΙΚΑ



Θεολογία 2/2025

306

J. O’Meara, Ὁμότ. Καθηγητὴς Ἀρχαίας 
Φιλοσοφίας τοῦ Université de Fribourg 
(Ἑλβετία). Ἡ Ἡμερίδα πραγματοποιή-
θηκε στὴ Βιβλιοθήκη «Ἰωάννης Συκου-
τρῆς» τῆς Ἀκαδημίας Ἀθηνῶν.

Ἀπὸ τὶς εἰσηγήσεις ποὺ παρουσιάσθηκαν 
ἐνδεικτικῶς ἀναφέρονται αὐτὲς τοῦ Michel 
Cacouros, Λέκτορος τῆς École Pratique 
des Hautes Études - PSL (Παρίσι, Γαλλία), 
μὲ τίτλο: «Pythagore dans la tradition 
aristotélicienne et néoplatonicienne à 
Byzance: parcours et orientations, chemins 
battus et voies nouvelles», τοῦ ἀρχιμ. 
Ἰσίδωρου Κάτσου, Ἐπικ. Καθηγητοῦ 
τοῦ Τμήματος Θεολογίας τοῦ Ε.Κ.Π.Α., 
μὲ θέμα: “Pythagoras Cappadocorum: Texts, 
Methods, Problems, Solutions” καὶ τῶν 
Dominic J. O’Meara, Ὁμοτ. Καθηγητοῦ 
τοῦ Université de Fribourg (Ἑλβετία) 
καὶ Εὐδοξίας Δελλῆ, κύριας ἐρευνήτριας 
τοῦ Κέντρου Ἐρεύνης τῆς Ἑλληνικῆς 
Φιλοσοφίας τῆς Ἀκαδημίας Ἀθηνῶν, μὲ 
τίτλο: «Michel Psellos: un zélateur de la 
philosophie pythagoricienne?».

“Resilience: Spiritual Practices 
and Theological Insights 

in Different Religious Traditions”

Τὸ πρόγραμμα “Beyond Security: Role 
of Conflict in Resilience-Building” τοῦ 
European Regional Development Fund, τὸ 
ἐρευνητικὸ ἔργο “Theological Anthropology 
in Intercultural Perspective” (UNCE/24/
SSH/019) τοῦ Charles University Centre 
of Excellence τῆς Protestant Theological 
Faculty τοῦ Charles University (Πράγα, 
Τσεχία), σὲ συνεργασία μὲ τὶς Catholic 
and Hussite Theological Faculties τοῦ 
ἰδίου Πανεπιστημίου, συνδιοργάνωσαν 
μεταξὺ 29 Μαΐου καὶ 1 Ἰουνίου 2025 στὴν 
Πράγα Διεθνὲς Ἐπιστημονικὸ Συνέδριο 

Διδακτορικῶν καὶ Μεταδιδακτορικῶν 
Ἐρευνητῶν μὲ θέμα: “Resilience: Spiritual 
Practices and Theological Insights in 
Different Religious Traditions”.

Σκοπὸς αὐτοῦ τοῦ τετραήμερου Ἐπι-
στημονικοῦ Συνεδρίου ἦταν νὰ διερευνήσει 
πῶς διαφορετικὲς μορφὲς ἀνθεκτικότητας 
στηρίζουν τὴν ἀνθρώπινη ἀνάπτυξη καὶ 
ποιές πνευματικὲς καὶ θεολογικὲς πηγὲς 
ἀντλοῦν ἀπὸ τὴν ἀρχὴ αὐτή. Ἐκκινώντας 
ἀπὸ τὴν ἀμφιθυμία ποὺ συνοδεύει τὴν 
ἔννοια τῆς ἀνθεκτικότητας, τὸ Συνέδριο 
ἐπικεντρώθηκε περισσότερο στὰ θετικά 
της στοιχεῖα καὶ συγκεκριμένα: α) ὡς 
μακροχρόνιας φροντίδας ποὺ συνέχει 
τὴν ἀνθρώπινη προσωπικὴ καὶ συλλογικὴ 
ζωὴ δίνοντάς της νόημα καὶ κατεύθυνση, 
β) ὡς δώρου καὶ ἱκανότητας ἀνάκαμψης 
μετὰ τὴν ἀντιμετώπιση καταστάσεων 
ποὺ βρίσκονται σὲ ριζικὴ ἀσυμφωνία μὲ 
τὴν ἀνθρώπινη πίστη, τὴν ἐπιθυμία γιὰ 
ἀλήθεια καὶ δικαιοσύνη καὶ τὴν ἀνθρώπινη 
εὐημερία, γ) ὡς μηχανισμοῦ ποὺ βοηθᾶ 
στὴ διαπραγμάτευση συγκρούσεων καὶ 
κρίσεων καὶ ὡς ἐκ τούτου συμβάλλει 
στὶς διαδικασίες ἐπούλωσης καὶ δ) 
ὡς δώρου καὶ καθήκοντος ποὺ μπορεῖ 
νὰ προσαρμόζεται σὲ νέες συνθῆκες, 
ἐνσωματώνοντας γνώσεις ἀπὸ τὶς 
σκοτεινὲς στιγμὲς καὶ ὅ,τι ἔχει ἀπομείνει 
ἤ/καὶ ἀνακαλυφθεῖ ἐκ νέου ἀπὸ τὶς 
πνευματικὲς πρακτικὲς καὶ τὶς θεολογικές 
τους ἑρμηνεῖες.

Μέσα σὲ αὐτὸ τὸ πλαίσιο, στόχος 
τοῦ Συνεδρίου ἦταν νὰ καταδείξει ὅτι 
ἡ ἀνθεκτικότητα, μέσα ἀπὸ τὶς ποικίλες 
πτυχές της, ἑστιάζει ὄχι μόνο στὶς 
διαφορετικὲς διαστάσεις τῆς προσωπικῆς 
καὶ τῆς κοινοτικῆς ζωῆς, ἀλλὰ καὶ σὲ ὅ,τι 
ἔχει σχέση μὲ τὴ φύση, τὸν πολιτισμὸ 
καὶ ἐν γένει τὴν κοινωνικὴ καὶ πολιτικὴ 
ζωή. Γιὰ τὸν λόγο αὐτόν, οἱ διάφορες 
πολιτισμικὲς μορφὲς ἀνθεκτικότητας 



307

προσεγγίστηκαν μὲ ἀφετηρία κυρίως τὶς 
χριστιανικὲς θεολογικὲς ἀνθρωπολογικὲς 
θέσεις χωρίς, ὅμως, νὰ ἀποκλείονται καὶ 
οἱ θέσεις ἀπὸ ἄλλες θρησκεῖες.

Ἀπὸ τὶς 29 Μαΐου ἕως καὶ τὴν 1 
Ἰουνίου πραγματοποιήθηκαν ἕξι συν-
εδρίες καὶ μία Στρογγυλὴ Τράπεζα 
διαθρησκειακοῦ χαρακτῆρος, μὲ τίτλο: 
“Holy Places in Unholy Times”. Οἱ συν-
εδρίες εἶχαν ὡς θεματικοὺς ἄξονες: α) 
“Discerning Resilience in always new 
Circumstances”, β) “Resilience when bad 
things happen”, γ) “Care for Sources 
– Sources of Care”, δ) “Learning from 
Nature”, ε) “Learning from the Art” καὶ 
στ) “Mission and Ecumenism stretched 
between desires to return and new ways 
forward”. Οἱ ἐργασίες φιλοξενήθηκαν στὴ 
Μονὴ Καρμελιτῶν Fortna, στὴν περιοχὴ 
Hradčanské, στὸ ἱστορικὸ κέντρο τῆς 
Πράγας.

Ἐνδεικτικῶς ἀναφέρονται ὁρισμένες 
εἰσηγήσεις, ὅπως τῆς Ivana Noble, Καθ-
ηγήτριας Οἰκουμενικῆς Θεολογίας τῆς 
Protestant Theological Faculty τοῦ 
Charles University (Πράγα, Τσεχία) καὶ 
ὑπεύθυνης τοῦ Charles University Centre 
of Excellence, μὲ τίτλο: “What Does 
Not Kill You Makes You Stronger? Lev 
Gillet, André Scrima and Mother Maria 
Gysi on Different Forms of Resilience 
Underpinning Human Development”, 
τοῦ δρ. Pantelis Kalaitzidis, διευθυντοῦ 
τῆς Ἀκαδημίας Θεολογικῶν Σπουδῶν 
Βόλου, μὲ θέμα: “Resilient Striving for 
Peace and Unholiness of Killing in Ortho-
dox Interpretation of War”, τῆς μοναχῆς 
Tereza Obolevitch, Καθηγήτριας καὶ 
ἐπικεφαλῆς τοῦ Τμήματος Ρωσικῆς καὶ 
Βυζαντινῆς Φιλοσοφίας τοῦ Faculty of 
Philosophy τοῦ Pontifical University of 
John Paul II in Krakow (Πολωνία), μὲ 
τίτλο: “Different Notions and Practices of 

Care in Christian Mysticism according to 
Myra Lot Borodine”, τῆς Paola Moretti, 
Ἀναπλ. Καθηγήτριας Λατινικῆς Γλώσσας 
καὶ Λογοτεχνίας στὸ Department of 
Literary Studies, Philology and Linguistics 
τοῦ Università degli Studi di Milano 
Statale (Ἰταλία), μὲ θέμα: “Relationship 
between People and Animals in Ambrose 
of Milan”, τοῦ Assaad Kattan, Καθηγητοῦ 
Ὀρθόδοξης Θεολογίας καὶ ἐπικεφαλῆς τῆς 
ἕδρας Ὀρθόδοξης Θεολογίας τοῦ Centre 
for Religious Studies τοῦ Universität 
Münster (Γερμανία), μὲ τίτλο: “All Beauty 
Prepares Us to Receive the Imperishable 
City: Reflections on Art and Beauty 
in Orthodox Theology” καὶ τοῦ Nazib 
Awad, Καθηγητοῦ καὶ ἐπιστημονικοῦ 
συνεργάτου τοῦ International Center for 
Comparative Theology and Social Issues 
(CTSI) τοῦ Universität Bonn (Γερμανία), 
μὲ θέμα: “Resilience, Resistance and Belon-
ging: Making Sense of Self‐Perception in 
Relation to the Religious Other”.

ΙΟΥΝΙΟΣ

“Nicaea and the Church 
of the Third Millennium:

Towards Catholic-Orthodox Unity”

Ἡ International Orthodox Theological 
Association (IOTA) καὶ τὸ Œcumenicum 
– Institute for Ecumenical Studies τοῦ 
Pontifical University of St. Thomas 
Aquinas – Angelicum (Ρώμη, Ἰταλία) 
συνδιοργάνωσαν μεταξὺ 4 καὶ 7 Ἰουνίου 
2025 στὴ Ρώμη, ὑπὸ τὴν αἰγίδα τῆς 
Ἐπιτροπῆς γιὰ τὴν Προώθηση τῆς Χρι-
στιανικῆς Ἑνότητας, Διεθνὲς Συνέδριο μὲ 
θέμα: “Nicaea and the Church of the Third 
Millennium: Towards Catholic-Orthodox 
Unity”. Ἀφορμὴ γιὰ τὴ θεματικὴ τοῦ 

ΘΕΟΛΟΓΙΚΑ ΧΡΟΝΙΚΑ



Θεολογία 2/2025

308

Συνεδρίου ὑπῆρξε ἡ Σύνοδος τῆς Νίκαιας 
(325 μ.Χ.), μιᾶς ἱστορικὰ θεμελιώδους 
συνθήκης γιὰ τὴν ἑνότητα Ὀρθόδοξης – 
Καθολικῆς Ἐκκλησίας, ποὺ ἐγκαινίασε σὲ 
παγκόσμιο ἐπίπεδο ἕναν συνοδικὸ τρόπο 
ἀντιμετώπισης θεολογικῶν καὶ κανονικῶν 
ζητημάτων. Ἔχοντας ὡς ἀφετηρία τὸ 
Σύμβολο Πίστεως τῆς Νίκαιας ποὺ 
παρεῖχε ἕνα θεολογικὸ ὅραμα τοῦ 
τριαδικοῦ Θεοῦ, ἑνὸς ὁράματος ποὺ 
συνεχίζει νὰ καθοδηγεῖ τὴν κοινὴ πίστη 
τῶν χριστιανῶν καὶ εἰδικώτερα τῆς 
Ὀρθόδοξης καὶ τῆς Καθολικῆς Ἐκκλησίας, 
τὸ συγκεκριμένο Συνέδριο ἐπικεντρώθηκε 
στὴ διατύπωση αὐτῆς τῆς κοινῆς πίστεως 
στὸν σύγχρονο κόσμο, μὲ σκοπὸ νὰ 
φέρει τὶς δύο Ἐκκλησίες ἐγγύτερα στὴν 
πλήρη κοινωνία, ἐνθαρρύνοντας ὄχι μόνο 
τὸν θεολογικὸ στοχασμὸ ἀλλὰ καὶ τὴν 
παγκόσμια κατανόηση.

Μὲ τὸν τρόπο αὐτό, τὸ Διεθνὲς Συν-
έδριο κινήθηκε σὲ τρεῖς βασικὲς ἑνότητες: 
α) “The Nicene Faith”, β) “Nicaea and 
Synodality” καὶ γ) “Date of Easter”. 
Πιὸ συγκεκριμένα ἡ πρώτη ἑνότητα 
ἀναπτύχθηκε στὶς συνεδρίες 1 ἕως 4, 
τῆς 5ης Ἰουνίου, καὶ εἶχε ὡς θεματικὲς 
ὑποενότητες: α) “The Divinity of Christ 
as the Foundation of Christian Unity”, β) 
“Nicaea: Trinitarian Faith and Christian 
Unity”, γ) “A Council Unanimously Re-
ceived?”, δ.1) “Nicaea and Christology”, 
δ.2) “Nicaea and the Trinity”, δ.3) “The 
Nicene Creed and Church Unity”, δ.4) 
“Nicaea, Lex Orandi and Lex Credendi” καὶ 
δ.ε) “The Vienna Christological Formula: 
A Landmark for Ecumenical Dialogue”. Ἡ 
δεύτερη ἑνότητα ἐκτάθηκε στὶς συνεδρίες 
5 ἕως 9, τῆς 6ης Ἰουνίου, μὲ τὶς παρακάτω 
θεματικὲς ὑποενότητες: ε) “Synodality 
in the Light of Nicaea”, στ) “Primacy in 
the Light of Nicaea”, ζ.1) “Nicaea and 
Synodality”, ζ.2) “Church Unity at Risk: 
Towards a Typology of Schisms”, ζ.3) 

“Autocephaly: Evolution, Challenges, and 
Typologies”, ζ.4) “Rediscovering Nicaea in 
the Church Today”, ζ.5) “Right of Appeal 
to the Bishop of Rome”, η.1) “Nicaea 
and the Oriental Orthodox Traditions”, 
η.2) “Nicaea, Material Culture, and 
Iconography”, η.3) “Ascetical Theology 
and the Debate over Clerical Celibacy” καὶ 
η.4) “Contemporary Practices of Syno-
dality”. Ἡ τρίτη καὶ τελευταία ἑνότητα 
καλύφθηκε στὶς συνεδρίες 9 ἕως 12, 
τῆς 7ης Ἰουνίου, ἀπὸ τὶς ἑξῆς θεματικὲς 
ὑποενότητες: θ) “Towards a Common 
Date of Easter”, ι.1) “Date of Easter”, ι.2) 
“Orthodox Synodality after the Coun-
cil of Crete (2016)”, ι.3) “Liturgical Uses 
of the Creed”, ι.4) “Nicaea and Con-
temporary Practices”, ι.5) “Nicaea and 
Christian Unity”, ια.1) “The Significance 
of a Common Easter Celebration for 
Christian Unity”, ια.2) “Nicaea and 
Exegetical Issues”, ια.3) “Heresy, Unity, 
and Diversity”, ια.4) “Witness and Holi-
ness”, ια.5) “Creeds, Councils and Unity: 
From Nicaea to the 21st Century” καὶ 
ιβ) “Where Do We Go from Here?”. Ἡ 
12η συνεδρία ἦταν Στρογγυλὴ Τρά-
πεζα στὴν ὁποία συμμετεῖχαν ὁ π. 
Hyacinthe Destivelle, Καθηγητὴς στὴν 
ἕδρα Οἰκουμενικῶν Σπουδῶν τοῦ Ponti-
fical University of St. Thomas Aquinas 
– Angelicum (Ρώμη, Ἰταλία) καὶ δι-
ευθυντὴς τοῦ Institute for Ecumenical 
Studies τοῦ ἰδίου Πανεπιστημίου καὶ ὁ 
Paul Gavrilyuk, Καθηγ. στὴν ἕδρα Θεο-
λογίας καὶ Φιλοσοφίας τοῦ Ἀκινάτη στὸ 
College of Arts and Sciences τοῦ Depart. 
of Theology τοῦ Univ. of St. Thomas (Ἅγ. 
Παῦλος, Μινεσότα, Η.Π.Α.) καὶ πρόεδρος 
τῆς International Orthodox Theological 
Association (IOTA). Ἐπιπλέον, ἀξίζει 
νὰ σημειωθεῖ ὅτι πρὶν ἀπὸ τὴν ἔναρξη 
τῶν ἐργασιῶν τῆς τέταρτης ἡμέρας (7η 
Ἰουνίου), οἱ συμμετέχοντες εἶχαν ἰδιωτικὴ 



309

ἀκρόαση μὲ τὸν Πάπα Λέοντα XIV, ὁ 
ὁποῖος μεταξὺ ἄλλων ἐπεσήμανε ὅτι «ἡ 
ἑνότητα ποὺ ἐπιθυμοῦν οἱ χριστιανοὶ δὲν 
θὰ εἶναι πρωτίστως καρπὸς τῶν δικῶν 
μας προσπαθειῶν, οὔτε θὰ ὑλοποιηθεῖ 
μέσῳ ὁποιουδήποτε προκαθορισμένου 
μοντέλου ἢ σχεδίου. Ἀντίθετα, ἡ ἑνότητα 
θὰ εἶναι ἕνα δῶρο ποὺ λαμβάνεται 
“ὅπως θέλει ὁ Χριστὸς καὶ μὲ τὰ μέσα 
ποὺ θέλει”, μὲ τὴν ἐνέργεια τοῦ Ἁγίου 
Πνεύματος».

Ἡ τελετὴ ἔναρξης τῶν ἐργασιῶν τοῦ 
Διεθνοῦς Συνεδρίου πραγματοποιήθηκε 
στὶς 4 Ἰουνίου, στὴν Aula Magna τοῦ 
Pontifical University of St. Thomas 
Aquinas – Angelicum, στὴν πόλη τῆς 
Ρώμης. Σύντομους χαιρετισμοὺς ἀπ-
ηύθυναν ὁ π. Thomas Joseph White, 
Καθηγητὴς καὶ Rector Magnificus (πρύ-
τανης) τοῦ Pontifical University of St. 
Thomas Aquinas, ὁ Paul Gavrilyuk καὶ 
ὁ π. Hyacinthe Destivelle. Οἱ κεντρικὲς 
διαλέξεις ἦταν τοῦ Καρδινάλιου Kurt 
Koch, προέδρου τῆς Ἐπιτροπῆς γιὰ τὴν 
Προώθηση τῆς Χριστιανικῆς Ἑνότητας 
(Ρωμαιοκαθολικὴ Ἐκκλησία), μὲ τίτλο: 
“The 1700th Anniversary of the Council of 
Nicaea: An Ecumenical Opportunity and 
Challenge”, τοῦ Μητροπολίτου Πισιδίας 
Ἰὼβ Getcha (Οἰκουμενικὸ Πατριαρχεῖο), 
μὲ θέμα: “Towards Unity in Faith: Nicaea 
and the Question of Restoring Ecclesial 
Unity Today” καὶ τοῦ Ἀρχιεπισκόπου 
Rowan Williams (Ἐκκλησία τῆς Ἀγγλίας), 
μὲ τίτλο: “Nicaea, the New Creation, and 
the Body of Christ”.

Τὶς ἑπόμενες ἡμέρες, ἀπὸ τὶς 5 ἕως 
καὶ τὶς 7 Ἰουνίου, ἔλαβαν χώρα στὶς Aula 
Magna, Aula 2, Aula 3, Aula 5, Aula 7 
καὶ Aula 8 οἱ κύριες καὶ παράλληλες 
συνεδρίες, ἐκ τῶν ὁποίων ἡ μία ἦταν 
Στρογγυλὴ Τράπεζα, μὲ τὶς εἰσηγήσεις 
διακεκριμένων καθηγητῶν καὶ ἐρευνητῶν 
ἀπὸ ὅλο τὸν κόσμο μὲ στόχο τὴ διεπι-

στημονικὴ προσέγγιση τῶν τιθέμενων 
ζητημάτων. Ἐνδεικτικά, μεταξὺ τῶν 
ὁμιλητῶν/ὁμιλητριῶν συμμετεῖχαν καὶ 
μέλη διμερῶν κινήσεων καὶ οἰκουμενικῶν 
ὀργανισμῶν, ὅπως τῆς Joint International 
Commission for Theological Dialogue 
Between the Catholic Church and the 
Orthodox Church, τῆς Joint International 
Commission for Theological Dialogue 
Between the Catholic Church and the 
Oriental Churches, τοῦ Conference of 
European Churches (Βρυξέλλες, Βέλγιο), 
τοῦ Huffington Ecumenical Institute 
τοῦ Loyola Marymount University (Λὸς 
Ἄντζελες, Καλιφόρνια, Η.Π.Α.), τοῦ Pro 
Oriente Foundation (Βιέννη, Αὐστρία), 
τοῦ St Irenaeus Joint Orthodox-Catholic 
Working Group, τῆς Society for the 
Law of the Eastern Churches καὶ τοῦ 
Center for Ecumenical, Missiological and 
Environmental Studies (Θεσσαλονίκη, 
Ἑλλάδα).

Ἀπὸ τὶς εἰσηγήσεις ποὺ παρουσιά-
σθηκαν ἐνδεικτικῶς ἀναφέρονται αὐτὲς 
τοῦ Ἐπισκόπου Κυρίλλου, τῆς Coptic 
Orthodox Diocese of Los Angeles, 
Southern California, and Hawaii, Καθηγ. 
Πατερικῆς καὶ Δογματικῆς Διδασκαλίας 
τοῦ St. Athanasius and St. Cyril Coptic 
Orthodox Theological School (Νιοῦ-
πορτ Μπίτς, Καλιφόρνια, Η.Π.Α.) καὶ 
κοσμήτορα τῆς ἰδίας Σχολῆς, μὲ τί-
τλο: “The Apostolic Tradition and the 
Mystery of Salvation in the Council of 
Nicaea”, τοῦ Cyril Hovorun, Καθηγητοῦ 
Ἐκκλησιολογίας, Διεθνῶν Σχέσεων καὶ 
Οἰκουμενισμοῦ τοῦ Sankt Ignatios College 
(Στοκχόλμη, Σουηδία), μὲ θέμα: “Nicaea 
and Its Relevance to Orthodox-Catholic 
Relations”, τοῦ Γεωργίου Σταυρόπουλου, 
Ἀναπλ. Καθηγ. Πατρολογίας τοῦ Τμή-
ματος Θεολογίας τοῦ Ε.Κ.Π.Α., μὲ 
τίτλο: “The Topical Importance of 
the Consubstantiality of the Son”, τῆς 

ΘΕΟΛΟΓΙΚΑ ΧΡΟΝΙΚΑ



Θεολογία 2/2025

310

Myriam Wijlens, Καθηγήτριας Κανονικοῦ 
Δικαίου τῆς Faculty of Catholic Theology 
τοῦ University of Erfurt (Γερμανία), 
μὲ τίτλο: “The 2021-2024 Synod on 
Synodality in the Roman Catholic Chur-
ch: Achievements – Opportunities – Chal-
lenges”, τοῦ Μητρ. Κρήνης Κυρίλλου 
Κατερέλου (Οἰκουμενικὸ Πατριαρχεῖο), 
μὲ θέμα: “Appeal to the Bishop of 
Rome and Synodality: An Orthodox 
Perspective”, τοῦ Václav Ježek, Ἀναπλ. 
Καθηγητοῦ τοῦ Department of Church 
History and Byzantine Studies τῆς Faculty 
of Orthodox Theology τοῦ University of 
Presov (Σλοβακία), μὲ τίτλο: “Unity in 
Disunity: Experimental Synodality and 
Practical Primacy in the Orthodox Church 
in Central Europe within the Context of 
the Eccleseiological Spirit of Nicaea”, τοῦ 
π. Francesco Braschi, Καθηγητοῦ καὶ 
ἰσόβιου ἑταίρου τῆς Venerable Ambrosian 
Library (Μιλάνο, Ἰταλία), μὲ θέμα: 
“Ambrose, Lettera extra collectionem 13 
(Maurists 23)” καὶ τοῦ π. Αὐγουστίνου 
Μπαϊραχτάρη, Ἀναπλ. Καθηγ. Ὀρθόδοξης 
Θεολογίας & Οἰκουμενικοῦ Διαλόγου τῆς 
Πατριαρχικῆς Ἀνώτατης Ἐκκλησιαστικῆς 
Ἀκαδημίας Κρήτης καὶ μέλους τοῦ 
Center for Ecumenical, Missiological 
and Environmental Studies (CEMES, 
Θεσσαλονίκη), μὲ τίτλο: “The Council of 
Crete and Christian Unity”.

«1700 χρόνια ἀπὸ τὴν πραγματοποίηση
τῆς Α΄ Οἰκουμενικῆς Συνόδου 

τῆς Νίκαιας (325 μ.Χ.)»

Ἡ Ἱερὰ Ἀρχιεπισκοπὴ Κύπρου (Ἐκ-
κλησία τῆς Κύπρου), στὸ πλαίσιο τοῦ 
ἑορτασμοῦ τῶν 1700 χρόνων ἀπὸ τὴν Α΄ 
Οἰκουμενικὴ Σύνοδο, διοργάνωσε στὶς 12 
Ἰουνίου 2025 στὸν Στρόβολο Θεολογικὸ 
Σεμινάριο μὲ θέμα: «1700 χρόνια ἀπὸ 

τὴν πραγματοποίηση τῆς Α΄ Οἰκουμενικῆς 
Συνόδου τῆς Νίκαιας (325 μ.Χ.)». Τὸ 
Σεμινάριο φιλοξενήθηκε στὸν Ἱ.Ν. τῆς 
τοῦ Θεοῦ Σοφίας στὸν Στρόβολο στὴν 
πόλη τῆς Λευκωσίας (Κύπρος).

Ἡ τελετὴ ἔναρξης τῶν ἐργασιῶν 
πραγματοποιήθηκε ἀπὸ τὴν Α.Μ. τὸν 
Ἀρχιεπίσκοπο Νέας Ἰουστινιανῆς καὶ 
πάσης Κύπρου κ. Γεώργιο καὶ ἀπὸ τὴν 
Ἀθηνᾶ Μιχαηλίδου, Ὑπουργὸ Παιδείας, 
Ἀθλητισμοῦ καὶ Νεολαίας ποὺ ἀπηύθυνε 
σύντομο χαιρετισμό.

Τὸ Σεμινάριο καλύφθηκε ἀπὸ τὶς εἰσ-
ηγήσεις τριῶν ὁμιλητῶν: τοῦ πρωτοπρ. 
Χρήστου Φιλιώτη, Ἀναπληρωτοῦ Καθ-
ηγητοῦ Τμήμ. Κοινωνικῆς Θεολογίας & 
Χριστιανικοῦ Πολιτισμοῦ τοῦ Α.Π.Θ., μὲ 
τίτλο: «Ἱστορικοδογματικὴ θεώρηση τῆς 
Α΄ Οἰκουμενικῆς Συνόδου», τοῦ Μητρ. 
Μεσσηνίας κ. Χρυσοστόμου (Σαββάτου), 
Καθηγητοῦ τοῦ Τμήματος Θεολογίας τοῦ 
Ἐθνικοῦ καὶ Καποδιστριακοῦ Πανεπι-
στημίου Ἀθηνῶν μὲ θέμα: «Οἱ περὶ τοῦ 
ἑορτασμοῦ τοῦ Πάσχα ἀποφάσεις τῆς Α΄ 
Οἰκουμενικῆς Συνόδου» καὶ τοῦ Σταύρου 
Γιαγκάζογλου, Ἀναπληρωτοῦ Καθηγητοῦ 
τοῦ ἰδίου Τμήματος, μὲ τίτλο: «Δόγμα, 
ἀλήθεια καὶ ζωὴ στὴ διδασκαλία τῶν 
Πατέρων τῆς Ἐκκλησίας».

«Θρησκευτικὸς Φονταμενταλισμός: 
Γένεση καὶ Ἐξέλιξη ἑνὸς φαινομένου»

Τὸ Διεθνὲς Παρατηρητήριο Θρησκευ-
τικοῦ Φονταμενταλισμοῦ (Δ.Π.Θ.Φ.), ποὺ 
τελεῖ ὑπὸ τὴν πνευματικὴ ἐποπτεία τῆς 
Ἱερᾶς Μητροπόλεως Ἀλεξανδρουπόλεως, 
διοργάνωσε μεταξὺ 13 καὶ 14 Ἰουνίου 
2025, μὲ τὴν ὑποστήριξη τῆς Περιφέρειας 
Ἀνατολικῆς Μακεδονίας καὶ Θράκης 
καὶ τοῦ Δήμου Ἀλεξανδρούπολης, στὴν 
Ἀλεξανδρούπολη, Διεθνὲς Συνέδριο μὲ 
θέμα: «Θρησκευτικὸς Φονταμενταλισμός: 



311

Γένεση καὶ Ἐξέλιξη ἑνὸς φαινομένου». 
Ἀφορμὴ γιὰ τὴ σύγκληση τοῦ συγ-
κεκριμένου Συνεδρίου ἀποτέλεσε ἡ 
πολυδιάστατη ὄψη τοῦ θρησκευτικοῦ 
φονταμενταλισμοῦ, ἑνὸς πολυσύνθετου 
καὶ ἐπίκαιρου φαινομένου, ποὺ ἐνεδρεύει 
ὡς ἀπειλὴ γιὰ τὴ δημοκρατικὴ συνύπαρξη 
διαφορετικῶν θρησκευτικῶν κοινοτήτων 
ποὺ διαβιοῦν στὴ Νοτιοανατολικὴ Εὐ-
ρώπη καὶ ἐπηρεάζει μὲ ποικίλους τρόπους 
τὴν ἔννοια τῆς θρησκευτικῆς ἑτερότητας 
στὸν Ὀρθόδοξο κόσμο.

Ἡ τελετὴ ἔναρξης τοῦ διήμερου Δι-
εθνοῦς Συνεδρίου πραγματοποιήθηκε 
στὶς 13 Ἰουνίου στὸ Πνευματικὸ Κέντρο 
τῆς Ἱ. Μητροπόλεως Ἀλεξανδρουπόλεως. 
Σύντομους χαιρετισμοὺς ἀπηύθυναν ἡ 
Α.Θ.Π. ὁ Οἰκουμενικὸς Πατριάρχης κ. 
Βαρθολομαῖος, ἡ Α.Μ. ὁ Ἀρχιεπίσκοπος 
Ἀθηνῶν καὶ πάσης Ἑλλάδος κ. Ἱερώνυμος, 
ὁ ὑφυπουργὸς Παιδείας, Θρησκευμάτων 
& Ἀθλητισμοῦ κ. Νικόλαος Παπαϊωάννου, 
ὁ γεν. γραμματέας τοῦ ἰδίου Ὑπουργείου 
κ. Γιῶργος Καλαντζῆς, ὁ περιφερειάρχης 
Ἀνατολικῆς Μακεδονίας καὶ Θράκης κ. 
Χριστόδουλος Τοψίδης καὶ ὁ δήμαρχος 
Ἀλεξανδρούπολης κ. Γιάννης Ζαμπούκης. 
Ἀκολούθως, ὁ Μητρ. Ἀλεξανδρουπόλεως, 
Τραϊανουπόλεως καὶ Σαμοθράκης κ. 
Ἄνθιμος (Κουκουρίδης), ὡς πρόεδρος 
τοῦ Δ.Π.Θ.Φ., κήρυξε τὴν ἔναρξη τῶν 
ἐργασιῶν τοῦ Συνεδρίου διευκρινίζον-
τας μεταξὺ ἄλλων ὅτι «ἡ ἵδρυση τοῦ 
Ἱδρύματος δὲν ἀποτελεῖ ἀπόπειρα 
ἀστυνόμευσης τῆς πνευματικότητας τῆς 
κοινωνίας ἀλλὰ μέρος τῆς προσπάθειας 
ἀντίστασης τῶν τοπικῶν μητροπόλεων 
σὲ φαινόμενα θρησκευτικοῦ φανατισμοῦ 
καὶ κυρίως, οὐσιαστικὴ ἀνταπόκριση 
στὴν εὐαγγελικὴ ἐπιταγὴ τῆς ἀγάπης 
μέσῳ τοῦ ὑγιοῦς προβληματισμοῦ, τῆς 
συμπερίληψης καὶ τοῦ διαλόγου».

Ἐν συνεχείᾳ, ὁ Καθηγητὴς Δογματικῆς 
καὶ Συμβολικῆς Θεολογίας τοῦ Τμήματος 

Θεολογίας τοῦ Α.Π.Θ. καὶ διευθυντὴς 
τοῦ Δ.Π.Θ.Φ. Χρυσόστομος Σταμούλης 
ἔδωσε τὴν κεντρικὴ διάλεξη μὲ θέμα: 
«Θρησκευτικὸς φονταμενταλισμός. Γέ-
νεση καὶ ἐξέλιξη ἑνὸς φαινομένου».  
Ἀκολούθησε μία συνεδρία μὲ θεματικὸ 
ἄξονα: «Γένεση καὶ μετασχηματισμοὶ τοῦ 
θρησκευτικοῦ φονταμενταλισμοῦ».

Στὶς 14 Ἰουνίου πραγματοποιήθηκαν 
πέντε συνεδρίες μὲ θεματικοὺς ἄξονες: 
α) «Ἐξέλιξη καὶ Παρόν (Ι)», β) «Ἐξέλιξη 
καὶ Παρόν (ΙΙ)» γ) «Θρησκευτικὸς Φοντα-
μενταλισμὸς καὶ Δημόσιος Χῶρος», δ) 
«Νέα Φονταμενταλιστικὰ Κινήματα 
& Λαϊκισμός» καὶ ε) «Τέχνη καὶ Θρη-
σκευτικὸς Φονταμενταλισμός», καθὼς 
καὶ μία Στρογγυλὴ Τράπεζα μὲ τίτλο 
«Θρησκευτικὸς Φονταμενταλισμὸς καὶ 
Δημόσια Πλατεῖα», ὑπὸ τὸν συντονισμὸ 
τοῦ Δημοσθένη Δούκα, οἰκονομολόγου-
δημοσιογράφου. Σὲ αὐτὴ συμμετεῖχαν ὁ 
Σεβ. Μητρ. Ἀλεξανδρουπόλεως, Τραϊα-
νουπόλεως καὶ Σαμοθράκης κ. Ἄνθιμος 
(Κουκουρίδης), ὁ Σαμουὴλ Ναχμίας, ἐπίτ. 
πρόξενος τῆς Ἱσπανίας στὴ Θεσσαλονίκη, 
ὁ Νικόλας Πρεβελάκης, Ἀναπλ. Λέκτορας 
Κοινωνικῶν Σπουδῶν τοῦ Τμήμ The 
Committee on Degrees in Social Studies 
τοῦ Faculty of Arts & Sciences τοῦ 
Harvard Univ. (Κέιμπριτζ, Μασαχουσέτη, 
Η.Π.Α.) καὶ ἀναπληρωτὴς διευθυντὴς τοῦ 
Harvard University’s Center for Hellenic 
Studies, ὁ σοφολ. τοποτηρητὴς Μουφτῆς 
Κομοτηνῆς κ. Τζιχὰντ Χαλὴλ καὶ ὁ 
δημοσιογράφος Σταῦρος Τζίμας. 

Ἀπὸ τὶς εἰσηγήσεις ποὺ παρουσιάσθηκαν 
ἐνδεικτικῶς ἀναφέρονται αὐτὲς τοῦ Βα-
σιλείου Κουκουσᾶ, Καθηγητοῦ Πηγῶν 
τῆς Ἐκκλησιαστικῆς Ἱστορίας τοῦ Τμήμ. 
Κοινωνικῆς Θεολογίας καὶ Χριστιανικοῦ 
Πολιτισμοῦ τοῦ Α.Π.Θ. καὶ Προέδρου 
τοῦ Ἑλληνικοῦ Ἰνστιτούτου Βυζαντινῶν 
καὶ Μεταβυζαντινῶν Σπουδῶν Βενετίας, 
μὲ τίτλο: «Φονταμενταλισμὸς καὶ ἐθνο-



Θεολογία 2/2025

312

φυλετισμὸς στὶς ὀρθόδοξες Ἐκκλη-
σίες καὶ ἰδιαίτερα στὴ διασπορά», τοῦ 
Χρήστου Τσιρώνη, Καθηγ. Κοινωνικῆς 
Θεωρίας τοῦ Σύγχρονου Πολιτισμοῦ 
& τοῦ Χριστιανισμοῦ τοῦ Τμήματος 
Θεολογίας τοῦ Α.Π.Θ., μὲ θέμα: «Ὁ 
Φονταμενταλισμὸς στὸ Διαδίκτυο: Ἡ 
Προσέγγιση τῆς Κοινωνιολογίας τοῦ 
Χριστιανισμοῦ», τοῦ Dalibor Đukić, 
Ἀναπλ. Καθηγ. Ἐκκλησιαστικοῦ Δικαίου 
τοῦ Department of Legal History τοῦ 
Faculty of Law τοῦ University of Bel-
grade (Βελιγράδι, Σερβία), μὲ τίτλο: 
«Θρησκευτικὸς φονταμενταλισμὸς στὰ 
δυτικὰ Βαλκάνια», τοῦ Ὀσμὰν Χαμζά, 

σοφολ. τοποτηρητὴ Μουφτῆ Διδυμο-
τείχου, μὲ θέμα: «Ἡ Εἰρήνη στὸ Ἰσλάμ», 
τῆς Σταυρούλας Κοσκινᾶ, ὑποψ. δρ. 
τοῦ Τμήμ. Πολιτικῶν Ἐπιστημῶν τοῦ 
Α.Π.Θ. καὶ ἐπιστημονικῆς συνεργάτιδος 
τοῦ ἰδίου Τμήματος, μὲ τίτλο: «Τὸ 
θέλημα τοῦ Θεοῦ ἢ ἡ φωνὴ τοῦ λαοῦ; 
Θρησκευτικὸς Φονταμενταλισμὸς καὶ 
Λαϊκισμός» καὶ τοῦ Παναγιώτη Θωμᾶ, 
θεολόγου καὶ ἐκπαιδευτοῦ τοῦ Παιδ-
αγωγικοῦ Ἰνστιτούτου Κύπρου, μὲ θέ-
μα: «Ἀφουγκραζόμενοι τὴν ἀλήθεια “τῶν 
πολλῶν ἀναπνοῶν”. Ἡ λογοτεχνία καὶ ἡ 
διδασκαλία της ὡς ἀντίδοτο στὸν θρη-
σκευτικὸ φονταμενταλισμό».


