
Περιοδικὰ Ἀνάλεκτα

Estudio Agustiniano, τόμ. 60, τεῦχ. 1 (2025) 

Ἡ περιοδικὴ ἔκδοση τῆς Αὐγουστινιανῆς Θεολογικῆς Σχολῆς τοῦ Βαγιαδολὶδ 
γιὰ τὸ 2025 ἀνοίγει μὲ τὸ ἄρθρο τοῦ David Álvarez Cineira: “Jesús y sus maestros 
en el Evangelio de la Infancia según Tomás. Una profesión de alto riesgo” [σσ. 
5-42]. Σὲ αὐτὸ ὁ σ., ἐκκινώντας ἀπὸ τὸ Εὐαγγέλιο τοῦ Θωμᾶ, ἀφηγεῖται τρία 
ἐπεισόδια ἀπὸ τὴν παιδικὴ ἡλικία τοῦ Ἰησοῦ στὴ διάρκεια τῆς ὁποίας ὁ Ἰησοῦς 
πηγαίνει στὸ σχολεῖο γιὰ νὰ μάθει τὸ ἀλφάβητο. Ὡστόσο, ἡ προκλητική του στάση 
δημιουργεῖ συγκρούσεις μὲ τοὺς δασκάλους, οἱ ὁποῖοι τὸν τιμωροῦν, προκαλώντας 
τὴν ὀργὴ τοῦ τελευταίου μὲ σοβαρὲς συνέπειες γι’ αὐτούς. Ὁ Ἰησοῦς ἐπιδεικνύει 
μία ἐξαιρετικὴ γνώση τοῦ ἀλφαβήτου καὶ μιὰ σοφία ποὺ ὑπερβαίνει τὴν ἀνθρώπινη 
κατανόηση, γελοιοποιώντας τοὺς δασκάλους του. Προηγούμενες μελέτες ἔχουν 
ἀναδείξει αὐτὴ τὴ θεϊκὴ γνώση ἀλλά, ὅπως σημειώνει ὁ σ., ἔχουν παραβλέψει 
τὸν ρόλο του ὡς διδάσκοντα, κάτι ποὺ γίνεται ἐμφανὲς ὅταν οἱ ἱστορίες αὐτὲς 
συνδέονται μὲ τὴν κορύφωση τοῦ Εὐαγγελίου, ὅπου ὁ Ἰησοῦς διδάσκει Φαρισαίους 
καὶ λογίους στὸν Ναό. Ἡ ἀπαξίωση τῶν Ἑβραίων δασκάλων, σὲ ἀντίθεση μὲ τὸν 
Ἰησοῦ ὡς δάσκαλο, θὰ μποροῦσε νὰ ἑρμηνευθεῖ ὡς κριτικὴ ἔναντι τῶν Ἑβραίων 
ἐκπαιδευτικῶν καὶ ταυτόχρονα ὡς προτροπὴ πρὸς τοὺς χριστιανοὺς γονεῖς νὰ 
ἐμπιστευτοῦν τὴν ἐκπαίδευση τῶν παιδιῶν τοὺς σὲ χριστιανοὺς δασκάλους.

Ἀκολουθεῖ ἡ μελέτη τοῦ MingJun X. Wilson, μὲ τίτλο: “Toward a renewed 
recognition of Colossians Through the lens of Augustine’s de Trinitate” [σσ. 43-67], 
στὴν ὁποία διερευνᾶται ἡ Πρὸς Κολοσσαεῖς ἐπιστολὴ ὡς πηγὴ ἀρχαίων, ἔγκυρων, 
ἀναγνώσεων μέσα ἀπὸ τὸν φακὸ τοῦ De Trinitate τοῦ Αὐγουστίνου (περίπου 400-
420). Ὁ σ. παρατηρεῖ ὅτι, ἐκτὸς ἀπὸ τὴ ρητὴ παράθεση βασικῶν ἐδαφίων τῆς 
ἐπιστολῆς σὲ σημαντικὰ στοιχεῖα τῆς ἐπιχειρηματολογίας του, ὁ Αὐγουστῖνος 
θίγει θέματα ποὺ θυμίζουν ἔντονα τὴν πολεμικὴ τοῦ ἴδιου τοῦ Παύλου. Σὲ αὐτὰ 
περιλαμβάνονται ἡ φύση τῆς αἱρετικῆς λατρείας τῶν ἀγγέλων, ἡ γραφὴ τοῦ 
σταυροῦ καὶ διακριτὲς κατηγορίες γνώσεως. Ἐπιπλέον, ὁ Αὐγουστῖνος καθιστᾶ 
σαφῆ μία ὑποκειμενικὴ ἐπιστημολογικὴ κοσμολογία ποὺ διέπει τόσο τὶς ψευδεῖς 
ὅσο καὶ τὶς ἀληθεῖς λειτουργικὲς πράξεις. Ὅπως ὑποστηρίζεται ἀπὸ τὸν Παῦλο 
καὶ τὸν Αὐγουστῖνο, ἡ ἀληθινὴ λατρεία τοῦ Θεοῦ περιλαμβάνει τὴν ἐνατένιση τόσο 
τῆς ἐνσαρκωμένης ἀλληλεγγύης τοῦ Χριστοῦ κατὰ τὸν φυσικὸ θάνατο ὅσο καὶ τῆς 
ἐπακόλουθης ἀνάληψης σὲ σφαῖρες ποὺ βρίσκονται πάνω ἀπὸ τὴ διαμεσολαβητικὴ 
δύναμη τῶν ἀγγέλων, οἱ ὁποῖοι μποροῦν μόνο νὰ προσφέρουν ἀπατηλὰ πνευματικὰ 
ὁράματα. Στὸ σημεῖο αὐτὸ ὁ σ. ἐπισημαίνει ὅτι μόνον ἡ μετάδοση τῆς ἀληθινῆς 
γνώσεως ἀπὸ τὸν Χριστὸ μπορεῖ νὰ μετατρέψει τὴν ὑλικὴ ἐμπειρία τοῦ ἀνθρώπου-
πιστοῦ σὲ εἰκόνες τῆς θείας δόξας.

Σὲ ζητήματα φιλοσοφίας ἀναφέρεται ἡ ἐργασία τῆς María Jesús Hermoso 
Félix, μὲ θέμα: “La transformación especular de la filosofía en el encuentro con 



Θεολογία 2/2025

314314

el cristianismo” [σσ. 69-89]. Σκοπὸς τῆς παρούσας μελέτης εἶναι, πέρα ἀπὸ τὶς 
προφανεῖς συνδέσεις ποὺ δημιουργήθηκαν μεταξὺ χριστιανῶν στοχαστῶν, ὅπως 
τοῦ Scotus Eriugena καὶ τοῦ Nicholas of Cusa, καὶ τρόπων σκέψεως ποὺ ὑπάρχουν 
στὴν παράδοσή μας, ὅπως ὁ ἰδεαλισμὸς ἢ ἡ ἑρμηνευτική, νὰ καταδειχθεῖ πῶς ἡ 
κατανόηση τῆς ἴδιας τῆς φιλοσοφίας ἐπηρεάζεται ἀπὸ τὴν ἀρχὴ τῆς χριστιανικῆς 
θεολογίας. Ἡ ἐμπιστοσύνη στὴ λογικὴ καὶ στὴν ἱκανότητά της νὰ ἑρμηνεύει τὰ 
θρησκευτικὰ κείμενα καὶ τὶς τελετουργίες, ἀπὸ μία ἑνιαία ἀλήθεια, εἶναι τυπικὰ 
χριστιανική. Καὶ μόλις ἀναδυθεῖ, γίνεται ἡ ἔμπνευση γιὰ τὴν ἴδια τὴν παγανιστικὴ 
φιλοσοφία. Οἱ τεράστιες δυνατότητες κοινωνικῆς συνοχῆς ποὺ συνεπάγεται αὐτὴ 
ἡ συμμαχία μεταξὺ πίστεως καὶ λογικῆς, ὅπου οἱ διανοούμενοι καὶ οἱ φιλόσοφοι 
δὲν εἶναι ξένοι πρὸς τὴν πίστη τοῦ λαοῦ, μεταμορφώνουν τὸ κοινωνικο-πολιτικὸ 
καὶ διανοητικὸ τοπίο.

Στὸν χῶρο τῆς φιλοσοφικῆς σκέψεως παραμένει τὸ κείμενο τοῦ Fr. Czar Em-
manuel V. Alvarez, OSA, μὲ τίτλο: “Wisdom in Love: Philosophy in Action in St. 
Thomas of Villanova” [σσ. 91-125], στὸ ὁποῖο ὁ σ. διερευνᾶ ἀπὸ τὴ μία πλευρὰ 
τὴν κατανόηση τῆς σοφίας ἀπὸ τὸν ἅγιο Θωμᾶ τῆς Villanova καὶ τὴ σχέση της μὲ 
τὴν ἀγάπη καὶ ἀπὸ τὴν ἄλλη τὸν τρόπο μὲ τὸν ὁποῖο μετατρέπει τὴν κατανόηση 
αὐτὴ σὲ συγκεκριμένες πράξεις. Αὐτὸ εἶναι ἀρκετὰ ἐμφανὲς ἰδιαίτερα στὸ 
ποιμαντικό του ἔργο, ποὺ ἐμπνέεται τόσο ἀπὸ τὴ σοφία ὅσο καὶ ἀπὸ τὴν ἀγάπη 
στὴ διπλῆ της διάσταση. Ἔτσι, τὸ παρὸν ἄρθρο ἔχει ἑρμηνευτικὸ χαρακτῆρα, ἂν 
καὶ ἐπισημαίνεται ἡ πιθανὴ ἐπίδραση τοῦ ἁγίου Αὐγουστίνου γιὰ τὴν καλύτερη 
κατανόηση τῆς σκέψεως τοῦ ἁγίου Θωμᾶ καὶ αὐτὸ γιατὶ οἱ ὁμιλίες του ἀποτελοῦν 
τὴν ἀποκλειστικὴ πηγὴ μελέτης, ἡ ὁποία κινεῖται γύρω ἀπὸ ὁρισμένες βασικὲς 
ἰδέες (ὅπως ἡ σοφία, ἡ γνώση καὶ ἡ ἀγάπη). Πρόθεση ἄλλωστε τοῦ σ. εἶναι νὰ 
καταδειχθεῖ ὅτι οἱ φιλοσοφικοὶ στοχασμοὶ τοῦ ἁγίου Θωμᾶ δὲν ἔχουν καθαρὰ 
θεωρητικὸ χαρακτῆρα. Μᾶλλον ἐφαρμόζονται σὲ συγκεκριμένες πράξεις – ἀπο-
τελώντας ἔτσι ἕνα παράδειγμα «φιλοσοφίας ἐν δράσει». Μὲ τὸν τρόπο αὐτόν, 
ἐξηγεῖται τί παρακίνησε τὸν ἅγιο Θωμᾶ τῆς Villanova σὲ βαθύτερο ἐπίπεδο, τὴν ἴδια 
στιγμὴ ποὺ οἱ πράξεις γενναιοδωρίας του δὲν ἦσαν παρὰ συγκεκριμένες ἐκφράσεις 
τῆς ἀγάπης του γιὰ τὸν Θεὸ καὶ τὸν πλησίον καὶ τῆς σοφίας ποὺ κατόρθωσε νὰ 
ἀποκτήσει ὑπὸ τὴν καθοδήγηση τῆς πίστεως. Παρουσιάζονται ἡ πίστη καὶ ἡ λογικὴ 
νὰ ἀλληλοσυμπληρώνονται, ἡ φιλοσοφία καὶ ἡ θεολογία νὰ συνεργάζονται καὶ 
ἀμφότερες νὰ μποροῦν νὰ καθοδηγήσουν τὸν ἄνθρωπο στὴν ἀναζήτηση καὶ τὴν 
κατοχὴ τῆς σοφίας.

Ἐν συνεχείᾳ, ἀκολουθεῖ τὸ ἄρθρο τοῦ Luis Resines Llorente, μὲ θέμα: “Los 
prólogos de los catecismos de Carranza y de Trento” [σσ. 127-168], ὅπου ὁ σ. 
προσεγγίζει τοὺς προλόγους τῶν κατηχήσεων τοῦ Carranza καὶ τῆς Συνόδου τοῦ 
Τριδέντο. Συγκεκριμένα, μεταξὺ τῶν ἐκδόσεων αὐτῶν τῶν δύο κατηχήσεων μεσο-
λαβοῦσαν ὀκτὼ χρόνια: Bartolome Carranza (1558) καὶ Σύνοδος τοῦ Τριδέντο 
(1566). Ὁ πρῶτος κατασχέθηκε ἀπὸ τὴν Ἱσπανικὴ Ἱερὰ Ἐξέταση, ἀλλὰ ἐγκρίθηκε 
ἀπὸ μία Συνοδικὴ Ἐπιτροπή· ὁ ἄλλος διαδόθηκε καὶ μεταφράσθηκε πολύ, ὡς ἡ πιὸ 
ἔγκυρη κατήχηση τῆς καθολικῆς διδασκαλίας ὑπ’ αὐτὲς τὶς συνθῆκες. Ὅμως, εἶναι 
περίεργο ὅτι ἡ κατήχηση τοῦ Carranza ἐπηρέασε στὴ συνομολόγηση αὐτῶν τῶν 
ἄλλων (κατηχήσεων) τοῦ Τριδέντο, ἀντίθετα ἀπὸ τὸν δικό του πρόλογο.



315315

ΠΕΡΙΟΔΙΚΑ ΑΝΑΛΕΚΤΑ

Ἡ ἑπόμενη κατὰ σειρὰν μελέτη τοῦ τεύχους εἶναι τοῦ Ikechukwu Anthony 
KANU, OSA, μὲ τίτλο: “Consecrated Life and Option for the Poor: Witnessing to 
Christ’s Pre-existent Love and Incarnate Solidarity” [σσ. 169-190], στὴν ὁποία ὁ 
σ. παρατηρεῖ ὅτι ἡ ἐνσάρκωση τοῦ Χριστοῦ εἶναι μία ριζοσπαστικὴ ἔκφραση τῆς 
ἐπιλογῆς γιὰ τοὺς φτωχούς. Αὐτὴ ἡ θεολογικὴ θέση βασίζεται στὴν προϋπάρχουσα 
ἰδιότητα τοῦ Λόγου (ὁ Ὁποῖος ἔχει τὴ μορφὴ τοῦ Θεοῦ) καὶ τὴ Σάρκωσή Του-
Κένωση (ὁ Ὁποῖος πραγματικὰ προσέλαβε τὴν ἀνθρώπινη σάρκα καὶ φύση στὸ 
σύνολό της) ποὺ βρίσκουν τὴν ἑνότητά τους στὸ πρόσωπο τοῦ Ἰησοῦ Χριστοῦ. Ἡ 
ἀνιδιοτελὴς πράξη τοῦ Χριστοῦ καταδεικνύει τὴν ἐπιλογή Του γιὰ τοὺς φτωχούς, 
διότι ἀποδέχθηκε τὴ φτώχεια, τὴν ἀδυναμία καὶ τὸν θάνατο, ἀναγνωρίζοντας τὸν 
πόνο καὶ τὶς ἀνάγκες τῆς φτωχῆς ἀνθρωπότητας. Σὲ αὐτὸ τὸ πλαίσιο, ἡ παροῦσα 
ἐργασία ὑποστηρίζει ὅτι ἡ προϋπάρχουσα ἰδιότητα τοῦ Λόγου καὶ ἡ Σάρκωσή Του 
εἶναι οἱ πρῶτες σκέψεις σὲ μία συζήτηση σχετικὰ μὲ τὴν ἐπιλογὴ γιὰ τοὺς φτωχοὺς 
σὲ σχέση μὲ τὴν ἀφιερωμένη ζωή. Ἔτσι, ἡ ἐργασία ξεκινᾶ μὲ τὴν κατανόηση τῆς 
ἐπιλογῆς γιὰ τοὺς φτωχοὺς καὶ μελετᾶ περαιτέρω τὶς ἀπαιτήσεις τῆς ἀφιερωμένης 
ζωῆς σὲ σχέση μὲ τὴν ἐκπλήρωση τοῦ ὅρκου τῆς φτώχειας καὶ τὴ σημασία τῆς 
μαρτυρίας. Ἂν καὶ ὑπάρχουν ἀρκετὲς ἀνεξάρτητες ἐργασίες γιὰ τὴν ἀφιερωμένη 
ζωὴ καὶ τὴν ἐπιλογὴ γιὰ τοὺς φτωχούς, τὸ ἔργο αὐτὸ διαμορφώνει τὴ θέση του 
συνδέοντας τὰ δύο μέσα ἀπὸ τὴν ἀπάντησή του σὲ δύο θεμελιώδη ἐρωτήματα: 
Ὑπάρχει σύνδεση μεταξὺ τῆς ἀφιερωμένης ζωῆς καὶ τῆς ἐπιλογῆς γιὰ τοὺς φτωχούς; 
Ἀποτελεῖ ἡ ἐπιλογὴ γιὰ τοὺς φτωχοὺς θεμελιώδη διάσταση τῆς ἀφιερωμένης ζωῆς; 
Οἱ ἑρμηνευτικές, οἱ ἀναλυτικὲς καὶ οἱ θεματικὲς μέθοδοι ἔρευνας χρησιμοποιήθηκαν 
γιὰ νὰ καθοδηγήσουν τὴν ἀνάπτυξη αὐτῆς τῆς ἐργασίας, ποὺ ὑποστηρίζει ὅτι ἡ 
ἀφιερωμένη ζωὴ ἔχει ἕναν θεμελιώδη χῶρο γιὰ τοὺς φτωχούς, βασισμένο στὸν ὅρκο 
τῆς φτώχειας καὶ στὴν ἀναγκαιότητα τῆς μαρτυρίας τοῦ Χριστοῦ, τὸν ὁποῖο ἔχουν 
ἐπιλέξει νὰ ἀκολουθήσουν στενότερα.

Ἀκολουθεῖ ἡ στήλη «Κείμενα καὶ Γλωσσάρια», ὅπου δημοσιεύεται ἡ βιβλιοκρισία 
τοῦ Javier Antolín Sánchez, μὲ θέμα: “A vueltas con la Esperanza” [σσ. 193-216], 
στὴν ὁποία ὁ σ. παρουσιάζει τὸ βιβλίο τοῦ Byun-Chul Han, El Espíritu de la 
esperanza. Contra la sociedad del miedo, Herder, Barcelona 2024, ἐπιμένοντας ἢ καὶ 
ἐνισχύοντας ὁρισμένες πτυχὲς τῆς χριστιανικῆς ἐλπίδας, ἐνάντια στὴν κοινωνία τοῦ 
φόβου, ποὺ δὲν ἔχουν ἀναδειχθεῖ ἐπαρκῶς.

Τὸ τεῦχος ὁλοκληρώνεται μὲ τὴν καθιερωμένη στήλη τῶν βιβλιοκρισιῶν 
προσφάτως δημοσιευμένων μονογραφιῶν [σσ. 217-225] καὶ μὲ τὸν κατάλογο τῶν 
βιβλίων ποὺ παρελήφθησαν ἀπὸ τὸ περιοδικό [σ. 227].

Revue Biblique, τόμ. 132, τεῦχ. 2 (2025) 

Τὸ δεύτερο τεῦχος τῆς περιοδικῆς ἔκδοσης τῆς Γαλλικῆς Βιβλικῆς καὶ 
Ἀρχαιολογικῆς Σχολῆς στὴν Ἱερουσαλὴμ γιὰ τὸ 2025 ἀνοίγει μὲ τὸ ἄρθρο τοῦ Yigal 
Bloch: “Kiyyōr ‘Laver’: An Urartian Loanword in Biblical Hebrew and its Historical 
Implications” [σσ. 161-183], στὸ ὁποῖο ὁ σ. διερευνᾶ τὸν βιβλικὸ ἑβραϊκὸ ὅρο kiyyōr 
«νιπτήρας» – δάνειο ἀπὸ τὸ οὐραρτινὸ kiri «μεταλλικὸ σκεῦος, κύπελλο» μέσῳ 



Θεολογία 2/2025

316316

τοῦ ἀκκαδικοῦ kiūru. Ἡ πιθανὴ χρονολογία γιὰ τὸν δανεισμό του εἶναι τὰ τέλη 
τῆς βασιλείας τοῦ Τιγκλὰθ Πιλεσὲρ Γ΄ καὶ τοῦ Ἄχαζ, μεταξὺ τοῦ 732 καὶ τοῦ 
727 π.Χ. Τὸ κείμενο ἐξετάζει τὶς συνέπειες αὐτοῦ τοῦ ἱστορικοῦ πλαισίου γιὰ 
τὴ χρονολόγηση τῶν βιβλικῶν πηγῶν ποὺ περιέχουν σχεδὸν ὅλες τὶς ἐμφανίσεις 
τοῦ kiyyōr – Α΄ Βασ. 7, μέρος τῆς ἀφήγησης γιὰ τὸν Ναὸ τοῦ Σολομώντα, καὶ τὴν 
ἱστορία τῆς κατασκευῆς τῆς Σκηνῆς στὴν ἱερατικὴ πηγὴ τῆς Πεντατεύχου (Ἐξ. 25-
31, 35-40).

Παραμένοντας στὸν χῶρο τῆς Παλαιᾶς Διαθήκης, ἔχουμε τὴ μελέτη τοῦ Baptiste 
Sauvage, O.C.D., μὲ τίτλο: «Le cycle d’Élie a-t-il influencé la formation littéraire 
des traditions mosaïques dans la Tora? Première exploration d’une hypothèse 
rédactionnelle» [σσ. 184-206]. Σὲ αὐτὴ ὁ σ. στέκεται στὴ γενικὰ ἀποδεκτὴ θέση 
ὅτι ὁ κύκλος τοῦ Ἠλία ἐπηρεάζεται ἀπὸ τὶς παραδόσεις ποὺ προέρχονται ἀπὸ τὸν 
Μωυσῆ. Ἀπὸ συγχρονικὴ ἄποψη, τίποτε δὲν θὰ μποροῦσε νὰ εἶναι πιὸ σίγουρο, 
τὴν στιγμὴ ποὺ ἀπὸ διαχρονικὴ θέση ἡ ἄποψη αὐτὴ εἶναι πιὸ εὔθραυστη ἀπὸ 
ὅ,τι φαίνεται. Διασταυρώνοντας ἐσωτερικὰ καὶ ἐξωτερικὰ συγκριτικὰ κριτήρια, 
τὸ παρὸν ἄρθρο δείχνει πὼς ἡ ὑπόθεση τῆς ἐπιρροῆς τοῦ κύκλου τοῦ Ἠλία στὴ 
διαμόρφωση τῶν μωσαϊκῶν παραδόσεων τῆς Τορά –δευτερονομιστικῶν καὶ 
ἱερατικῶν– ἀξίζει νὰ ληφθεῖ σοβαρὰ ὑπ’ ὄψιν.

Ἐν συνεχείᾳ, ἀκολουθεῖ τὸ ἄρθρο τοῦ Ludwig Beethoven J. Noya, μὲ θέμα: “‘To 
Do the Sabbath’: Reassessing the Sabbath Laws (Exodus 31:12-17 & 35:1-3)” [σσ. 207-
218], στὸ ὁποῖο ὁ σ. τοποθετεῖ τοὺς νόμους τοῦ Σαββάτου στὰ ἐδάφια τῆς Ἐξόδου 
31, 12-17 καὶ 35, 1-3 στὰ ἄμεσα λογοτεχνικά τους συμφραζόμενα: Ἀπὸ τὴ μιὰ θέτει 
τὰ ἐπεισόδια τοῦ Χρυσοῦ Μόσχου καὶ τῆς Ἀνανέωσης τῆς Διαθήκης (Ἐξ. 32-34), 
καὶ ἀπὸ τὴν ἄλλη, τὸ ἐγχειρίδιο κατασκευῆς τῆς Σκηνῆς τοῦ Μαρτυρίου (Ἐξ, 25-31 
καὶ 35-40). Ὑπὸ τὸ πρῖσμα αὐτοῦ τοῦ πλαισίου, στὸ παρὸν ἄρθρο ὁ σ. προτείνει 
τὴν ἐπανερμηνεία αὐτῶν τῶν νόμων τοῦ Σαββάτου, καθὼς δὲν ἀφοροῦν τόσο τὴ 
φυσικὴ ἀνάπαυλα ὅσο τὴ διασφάλιση τῆς ροῆς τῶν πόρων καὶ τῶν ὑπηρεσιῶν 
μακριὰ ἀπὸ τὴ συνηθισμένη ἢ οἰκιακὴ ἐργασία τῶν ἀνθρώπων καὶ τὶς παράνομες 
λατρευτικὲς πρακτικὲς πρὸς τὸν YHWH (Γιαχβέ) καὶ τὴ λατρεία.

Ἡ ἑπόμενη μελέτη τοῦ τεύχους ἀνήκει στόν (†) Étienne Nodet, O.P., μὲ τίτλο: 
«Sur la datation des Chroniques» [σσ. 219-234], στὴν ὁποία ὁ σ. σημειώνει ὅτι 
εἶναι ἀπαραίτητο νὰ διαχωρίσουμε τὰ Α΄ - Β΄ Χρονικῶν ἀπὸ τὸ τμῆμα ῎Εσδρας-
Νεεμίας: ἐκτὸς ἀπὸ τὴ διαφορὰ ὕφους, τὸ πρῶτο προβλέπει ἕνα λαμπρὸ μέλλον 
γιὰ τὶς δώδεκα φυλὲς τοῦ Ἰσραὴλ γύρω ἀπὸ τὴν Ἱερουσαλήμ, μὲ μία λατρεία 
τοῦ Ναοῦ προστατευμένη ἀπὸ ἕναν ἡγεμόνα, ἐνῶ γιὰ τὸ δεύτερο τὸ Ἰσραὴλ 
περιορίζεται στοὺς ἐπαναπατρισθέντες ποὺ ἀνήκουν στὸν Ἰούδα καὶ τὸν Βενιαμίν. 
Στὴν πραγματικότητα, ἡ ἱστορικὴ δημογραφία ποὺ παρέχει ἡ ἀρχαιολογία δείχνει 
ὅτι ὁ χρονικογράφος προσπάθησε νὰ δώσει ἕνα βιβλικὸ ὑπόστρωμα στὴν πολιτικὴ 
ἐπέκτασης τῶν Ἀσμοναίων, ἡ ὁποῖα ἔγινε σαφέστερη μὲ τὴν καταστροφὴ τοῦ ναοῦ 
τοῦ Γαριζὶν ἀπὸ τὸν ἀρχιερέα Ἰωάννη Ὑρκανὸ γύρω στὸ 111 π.Χ. καὶ τὴν πολιτικὴ 
ἐξαφάνιση τῶν Σαμαρειτῶν.

Ὅσον ἀφορᾶ τὸ πεδίο τῆς Καινῆς Διαθήκης, δημοσιεύεται τὸ ἄρθρο τοῦ Olegs 
Andrejevs μὲ τίτλο: “Πρωῒ ἔννυχα λίαν ἀναστὰς ἐξῆλθεν (Mark 1, 35; 16, 2, 9A)” 



317317

ΠΕΡΙΟΔΙΚΑ ΑΝΑΛΕΚΤΑ

[σσ. 235-256], στὸ ὁποῖο ὁ σ. παρατηρεῖ ὅτι ἤδη ἀπὸ τὴ δεκαετία τοῦ 1960 ἀρκετοὶ 
μελετητὲς ἔχουν προτείνει τὴν ὕπαρξη μιᾶς σκόπιμης σύνδεσης μεταξὺ τοῦ Κατὰ 
Μᾶρκον 1, 35 καὶ τοῦ 16, 1-8, ὅπως πρόσφατα τὸ 2006 ἔδειξε ὁ M. E. Boring. 
Ἀντίθετα, ἄλλοι ἔχουν ἐκφράσει σκεπτικισμὸ μὲ σαφῶς διατυπωμένες ἀντιρρήσεις, 
ὅπως ὁ R. H. Gundry τὸ 1993. Στὴν ἀνάλυσή του, ὁ Boring δὲν ἀπάντησε στὶς 
παρατηρήσεις τοῦ Gundry. Τὸ ἐρώτημα εἶναι πόσο βάσιμες εἶναι οἱ ἀντιρρήσεις ποὺ 
ἔχουν διατυπωθεῖ κατὰ τῆς ὑπόθεσης αὐτῆς; Γιὰ τὸν λόγο αὐτόν, στὴν παροῦσα 
μελέτη τὸ Κατὰ Μᾶρκον 1, 35 ἐξετάζεται ἀπὸ τρεῖς ὀπτικὲς γωνίες: Πρῶτον, 
ἐξετάζοντας τὸν τελευταῖο αἰῶνα τῆς ἐπιστήμης, ἐκτιμᾶται ἂν τὸ Μᾶρκ. 1, 35 εἶναι 
πιθανότερο νὰ εἶναι παραδοσιακὸ ἢ συντακτικό. Δεύτερον, ἡ χρήση τοῦ ὅρου πρωῒ 
ἀπὸ τὸν Μᾶρκο, ποὺ ὑποδηλώνει τὴν τέταρτη νυχτερινὴ βάρδια στὸ 13, 35 καὶ 
βελτιώνεται στὸ εὐαγγέλιο μόνο στὸ 1, 35 (πρωῒ ἔννυχα λίαν) καὶ στὸ 16, 2 (λίαν 
πρωΐ), λαμβάνει ἰδιαίτερη προσοχή. Τρίτον, τὸ Μᾶρκ. 1, 35 ἐξετάζεται μέσα ἀπὸ 
τὸ πρῖσμα τῆς κλασικῆς ἀφηγηματολογίας. Τὸ συμπέρασμα στὸ ὁποῖο καταλήγει 
ὁ σ. εἶναι ὅτι τὸ Μᾶρκ. 1, 35 εἶναι πιθανότατα μία συντακτικὴ δημιουργία τοῦ 
εὐαγγελιστῆ, μοιράζεται ἀποκλειστικὰ μὲ τὸ 16, 2 τὸ πλαίσιο τοῦ πρώιμου τμήμα-
τος τῆς τέταρτης νυχτερινῆς βάρδιας τῆς πρώτης ἡμέρας τῆς ἑβδομάδας καὶ εἶναι 
πιθανὸ νὰ προορίζεται ὡς προαναγγελία τῆς Ἀναστάσεως τοῦ Ἰησοῦ.

Περνώντας στὸν χῶρο τῆς Ἀρχαιολογίας ἔχουμε δύο μελέτες: Ἡ πρώτη τοῦ Israel 
Finkelstein, μὲ θέμα: “Radiocarbon Dating Jerusalem: Methodological and Historical 
Comments” [σσ. 257-264], παρουσιάζει τὰ ἀποτελέσματα ἑνὸς ὁλοκληρωμένου 
προγράμματος ραδιοχρονολόγησης στὴν Ἱερουσαλήμ. Ὁ σ. σχολιάζει τὶς μεθοδο-
λογικὲς δυσκολίες στὴ ραδιοχρονολόγηση δειγμάτων ἀπὸ τὴν περιοχὴ καὶ ἀσχολεῖται 
μὲ τὶς ἱστορικὲς παρατηρήσεις ποὺ προτείνουν οἱ συγγραφεῖς. Ἡ δεύτερη μελέτη 
εἶναι τοῦ Michael Press, μὲ τίτλο: “The Nazareth Inscription and the Antiquities 
Trade of Late Ottoman Palestine” [σσ. 265-282], στὴν ὁποία ὁ σ. παρατηρεῖ ὅτι ὁ 
μεγάλος ὄγκος μελετῶν σχετικὰ μὲ τὴν Ἐπιγραφὴ τῆς Ναζαρὲτ ἀπὸ τὸ 1930 καὶ 
ἐντεῦθεν δὲν ἔχει καταλήξει σὲ συμφωνία σχετικὰ μὲ τὴν ἀκριβὴ χρονολογία καὶ τὸ 
ἱστορικό της πλαίσιο. Τὰ τελευταῖα χρόνια ὁ Kyle Harper ἔχει ὑποστηρίξει ἐναλλὰξ 
ὅτι πρέπει νὰ προέρχεται ἀπὸ τὴ Ναζαρὲτ ἢ τὴν περιοχή της –καὶ νὰ συνδέεται 
πιθανῶς μὲ τοὺς πρώτους Χριστιανούς– ἢ ὅτι τοποθετήθηκε στὸ νησὶ τῆς Κῶ ὡς 
ἀπάντηση στὴ βεβήλωση τοῦ τάφου ἑνὸς τοπικοῦ τυράννου. Ἑστιάζοντας στὸ 
ἐμπόριο ἀρχαιοτήτων τῆς ὕστερης ὀθωμανικῆς Παλαιστίνης, ὁ σ. ὑποστηρίζει ὅτι ἡ 
ἐπιγραφὴ πιθανότατα ἐστάλη ἀπὸ ἕναν ἔμπορο τῆς Ναζαρέτ, ἀλλὰ ὁποιαδήποτε 
περαιτέρω πληροφορία ἔχει χαθεῖ ὁριστικά.

Ἀκολουθεῖ τὸ ἀρχαιολογικὸ σημείωμα τοῦ Gideon Hadas μὲ τίτλο: “Why were the 
Roofs of the Buildings in the Masada Dismantled?” [σσ. 283-289] καὶ οἱ κριτικές 
[σσ. 290-302].

Τὸ τεῦχος ὁλοκληρώνεται μὲ τὴν καθιερωμένη στήλη τῶν βιβλιοκρισιῶν σὲ 
προσφάτως δημοσιευμένες μονογραφίες ἀπὸ τὸν χῶρο τῶν Βιβλικῶν Σπουδῶν [σσ. 
303-314] καὶ μὲ τὸν κατάλογο τῶν βιβλίων ποὺ παρελήφθησαν ἀπὸ τὸ περιοδικό 
[σσ. 315-317].



Θεολογία 2/2025

318318

Journal of Early Christian Studies, τόμ. 33, τεῦχ. 2 (Καλοκαῖρι 2025) 

Τὸ δεύτερο τεῦχος τῆς ἐπίσημης περιοδικῆς ἔκδοσης τῆς North American Patristics 
Society (NAPS), ποὺ περιλαμβάνει μελέτες ποὺ καλύπτουν τόσο τὴ λατινικὴ ὅσο καὶ 
τὴν ἑλληνικὴ πατερικὴ γραμματεία, ἀνοίγει μὲ τὸ ἄρθρο τῆς Katarina Pålsson, μὲ 
τίτλο: “‘We Are a Royal and Priestly Race’: Ethnic Reasoning in Jerome’s Views on 
Asceticism and the Church” [σσ. 191-219], στὸ ὁποῖο ἡ σ. παρατηρεῖ ὅτι ἡ ἐπιστημονικὴ 
ἔρευνα τὶς τελευταῖες δεκαετίες ἔχει δώσει ὅλο καὶ μεγαλύτερη προσοχὴ στὴ 
ρητορικὴ τῆς φυλῆς καὶ τῆς λαϊκῆς ταυτότητας στὴν παλαιοχριστιανικὴ λογοτεχνία. 
Ἔχει ἀποδειχθεῖ πὼς ἡ κατασκευὴ τῆς χριστιανικῆς ταυτότητας γινόταν μέσῳ τῆς 
ἐθνοτικῆς λογικῆς, μὲ τοὺς συγγραφεῖς νὰ χρησιμοποιοῦν μεταφορὲς γονεϊκότητας, 
συγγένειας, πατρίδας καὶ καταγωγῆς γιὰ νὰ ἐκφράσουν τί σήμαινε νὰ εἶναι κανεὶς 
χριστιανός. Οἱ μελέτες αὐτὲς ἔχουν συνήθως ἐπικεντρωθεῖ στὸν προ-Κωνσταντίνειο 
χριστιανισμὸ καὶ στὴν κατασκευὴ τῆς χριστιανικῆς ταυτότητας σὲ σχέση μὲ τοὺς 
Ἑβραίους καὶ τούς «εἰδωλολάτρες» καί, σὲ κάποιο βαθμό, μὲ τούς «αἱρετικούς» 
χριστιανούς. Τὸ παρὸν ἄρθρο προκύπτει ἀπὸ τὸ ἐρώτημα κατὰ πόσον αὐτὴ ἡ 
φυλετικὴ ρητορικὴ ἔχασε τὴν ἑλκυστικότητά της ὅταν ὁ χριστιανισμὸς κατέστη ἡ 
θρησκεία τῆς αὐτοκρατορίας καὶ ὁ χριστιανικὸς λαὸς ταυτίστηκε μὲ τὸν ρωμαϊκὸ 
λαό. Ὑποστηρίζεται ὅτι ἡ χριστιανικὴ ἐθνοτικὴ ἐπιχειρηματολογία συνέχισε νὰ 
χρησιμοποιεῖται, ἀλλὰ ἐπανερμηνεύθηκε καὶ προσαρμόσθηκε στὶς νέες συνθῆκες 
καὶ ἀτζέντες. Αὐτὸ ἀποδεικνύεται ἀπὸ τὴν ἀνάλυση τῆς φυλετικῆς ρητορικῆς ποὺ 
ἀπαντᾶ στὰ γραπτὰ τοῦ Ἱερωνύμου τῆς Στριδῶνος. Ἡ ἀνάλυση καταδεικνύει ὅτι ὁ 
Ἱερώνυμος χρησιμοποίησε γνωστὲς μεταφορὲς γιὰ τὴ διεκδίκηση τῆς χριστιανικῆς 
λαϊκότητας. Αὐτὸ ἀφορᾶ ἀφ’ ἑνὸς τὶς ὀργανικὲς μεταφορὲς τῆς καταγωγῆς, τῆς 
γέννησης, τῆς πατρότητας καὶ τῆς μητρότητας καὶ ἀφ’ ἑτέρου τὶς κοινωνικὲς 
μεταφορὲς τῆς πατρίδας καὶ τῆς ἰθαγένειας. Ὑποστηρίζεται ὅτι ὁ Ἱερώνυμος 
ἐπανερμήνευσε συστηματικὰ αὐτὲς τὶς μεταφορὲς προκειμένου νὰ ὑποστηρίξει τὴν 
ἀσκητική του ἰδεολογία, χρησιμοποιώντας τες γιὰ νὰ περιγράψει μόνο τὶς συνθῆκες 
τῶν ἀσκητῶν χριστιανῶν, καὶ ὄχι ὅλων τῶν χριστιανῶν. Σύμφωνα μὲ αὐτὴν τὴν 
ἀντίληψη, οἱ ἀσκητὲς εἶναι αὐτοὶ ποὺ ἀναγεννήθηκαν ἐν Χριστῷ, ποὺ εἶναι ἀδελφοὶ 
καὶ ἀδελφές Του καὶ ποὺ μαζὶ μὲ τοὺς ἀγγέλους εἶναι πολῖτες τοῦ οὐρανοῦ. Τὸ 
κύριο μέλημα τοῦ Ἱερωνύμου δὲν ἦταν νὰ χαρακτηρίσει τοὺς χριστιανοὺς ὡς κάτι 
διαφορετικὸ ἀπὸ τοὺς μὴ χριστιανούς, ἀλλὰ νὰ δημιουργήσει καὶ νὰ διατηρήσει 
τὴν ἐσωτερικὴ χριστιανικὴ διαφορά, παρουσιάζοντας τοὺς ἀσκητὲς ὡς ἁγνὰ μέλη 
τοῦ χριστιανικοῦ γένους.

Ἀκολουθεῖ τὸ κείμενο τοῦ Shraga Bick, μὲ θέμα: “Living Under Monastic Law: 
Perfection and Obedience in John of Apamea” [σσ. 221-247], τὸ ὁποῖο ἐξετάζει τὴ 
στάση τοῦ Ἰωάννου Ἀπαμείας, ἑνὸς χριστιανοῦ ἀσκητῆ συγγραφέα τῶν ἀρχῶν τοῦ 
5ου αἰ., ἀπέναντι στὸν νόμο καὶ στὸ σῶμα. Τὸ ἐπιχείρημα τοῦ σ., ὅτι ἡ καθιέρωση 
τοῦ Χριστιανισμοῦ στὴ Ρωμαϊκὴ Αὐτοκρατορία καὶ ἡ ἐξάπλωση καὶ θεσμοθέτηση 
τοῦ μοναχισμοῦ, μαζὶ μὲ τὴν ἔμφαση ποὺ ἔδωσε στὴ σωματικὴ ἄσκηση καὶ τὴν 
ὑπακοὴ στοὺς νόμους, ἀναβίωσαν παλαιὰ θέματα καὶ εἰκόνες ἀπὸ τὴν ἑβραιο-
χριστιανικὴ πολεμική, ποὺ χρονολογεῖται ἀπὸ τὶς Παύλειες ἐπιστολές, σχετικὰ μὲ 



319319

τὴ σχέση μεταξὺ τοῦ σώματος καὶ τοῦ νόμου. Ὡστόσο, στὴν περίοδο τοῦ Ἰωάννη, 
τὸ ἐρώτημα εἶχε ἀλλάξει: Ἐνῶ στοὺς πρώτους αἰῶνες μ.Χ. τὸ ἐπίκεντρο ἦταν ἡ 
νομιμότητα τοῦ ἑβραϊκοῦ νόμου καὶ τοῦ σώματος, τώρα τὸ ἐνδιαφέρον ἦταν ἡ 
νομιμότητα καὶ τὸ νόημα τῆς χριστιανικῆς πρακτικῆς, τῶν νόμων καὶ τῶν σωμάτων, 
εἴτε σὲ σχέση μὲ τὴν ἐκκλησία στὸ σύνολό της, εἴτε μὲ τούς «λαϊκοὺς πιστούς» ποὺ 
δὲν μποροῦσαν νὰ ἀνταποκριθοῦν στὰ αὐστηρὰ πρότυπα τοῦ μοναχισμοῦ, εἴτε μὲ 
τὸν ἴδιο τὸν μοναχισμό, ὁ ὁποῖος ρυθμιζόταν ὁλοένα καὶ περισσότερο ἀπὸ κανόνες 
τοῦ ἀσκητισμοῦ γενικὰ καὶ τοῦ σώματος εἰδικώτερα. Γιὰ τὸν λόγο αὐτόν, ὁ σ. 
ἐπισημαίνει ὅτι ὁ Ἰωάννης χρησιμοποίησε τὶς παύλειες διακρίσεις μεταξὺ νόμου 
καὶ ἐλευθερίας, σώματος καὶ πνεύματος, προκειμένου νὰ καθιερώσει μία ἐσωτερικὴ 
χριστιανικὴ ἱεραρχία μεταξὺ διαφορετικῶν ἐπιπέδων πιστῶν. Τοποθετώντας τοὺς 
λαϊκοὺς ἀλλὰ καὶ τοὺς ἀσκητὲς χριστιανοὺς σὲ χαμηλότερο στάδιο τῆς πνευματικῆς 
του κλίμακας, ὁ Ἰωάννης ἐπεδίωξε νὰ ἐπικρίνει ὅσο καὶ νὰ νομιμοποιήσει τὴ σωμα-
τικὴ χριστιανικὴ πρακτικὴ καὶ τὴ μοναστικὴ ὑποταγὴ στοὺς νόμους. Ἡ ἀμφίσημη 
στάση τοῦ Ἰωάννη ἀπέναντι στὸν χριστιανικὸ νόμο καὶ τὴ σωματικὴ πρακτικὴ 
καταδεικνύεται περαιτέρω μέσῳ τῆς καινοτόμου ἔκκλησής του στὸν ἑβραϊκὸ νόμο 
καὶ τὴν πρακτική, οἱ ὁποῖες χρησιμεύουν ὡς πρότυπο μιᾶς νόμιμης, ἀλλὰ κατώτερης 
λατρείας. Ὑπ’ αὐτὴν τὴν ἔννοια, ἡ σχετικὰ θετικὴ ρητορικὴ χρήση τοῦ Ἰουδαϊσμοῦ 
ἀπὸ τὸν Ἰωάννη ἀποτελεῖ ἐξαίρεση, σὲ σύγκριση μὲ τὸ μεγαλύτερο μέρος τοῦ 
ὕστερου ἀρχαίου χριστιανικοῦ λόγου γιὰ τὸ σῶμα καὶ τὸν νόμο, καὶ τὴ χριστιανικὴ 
ἀντιεβραϊκὴ λογοτεχνία.

Ἐν συνεχείᾳ, ἀκολουθεῖ ἡ μελέτη τοῦ Yonatan Moss, μὲ τίτλο: “Severus of Antioch 
on Gender: The Evidence of his Cathedral Homilies” [σσ. 249-273], στὴν ὁποία ὁ σ. δι-
ερευνᾶ τὴ σκέψη καὶ τὶς θέσεις τοῦ κορυφαίου ἀντιχαλκηδόνιου θεολόγου Σεβήρου, 
ὁ ὁποῖος διετέλεσε πατριάρχης Ἀντιοχείας γιὰ λιγώτερο ἀπὸ ἕξι χρόνια (512-518), 
προτοῦ ἐκδιωχθεῖ ἀπὸ τὸν Χαλκηδόνιο αὐτοκράτορα Ἰουστῖνο Α΄. Οἱ 125 Ὁμιλίαι 
ἐπιθρόνιοι τοῦ Σεβήρου, ποὺ ἐκφωνήθηκαν στὰ ἑλληνικά, σώζονται ὡς ἐπὶ τὸ πλεῖστον 
στὰ συριακά, τὴ γλῶσσα τῆς Συριακῆς Ὀρθόδοξης Ἐκκλησίας, ἡ ὁποία υἱοθέτησε τὸν 
Σεβῆρο ὡς τὸν ἱδρυτή της. Ἡ ἐξέταση αὐτοῦ τοῦ σώματος ὁμιλιῶν ἀποκαλύπτει τὴν 
πρωτότυπη ἄποψη τοῦ Σεβήρου γιὰ τὸ φῦλο καὶ τὴ θετική του στάση ἀπέναντι στὶς 
γυναῖκες, στὸ παρελθὸν καὶ στὸ παρόν. Ὁ Σεβῆρος προτείνει αὐτὸ ποὺ θὰ μποροῦσε 
νὰ ὀνομασθεῖ «διαχρονικό» μοντέλο τοῦ φύλου. Ἐν ἀντιθέσει μὲ ἕνα «συγχρονικό» 
μοντέλο ποὺ βασίζει τὶς διακρίσεις τῶν φύλων στὴν ἀνατομική του μορφὴ σὲ κάθε 
δεδομένη χρονικὴ στιγμή, στὸ διαχρονικὸ μοντέλο τοῦ Σεβήρου οἱ διακρίσεις τῶν 
φύλων ἀποσυνδέονται ἀπὸ τὸ ἴδιο τὸ φῦλο καὶ ἀντ’ αὐτοῦ βασίζονται στὶς ἀλλαγὲς 
στὸν χρόνο. Ὑπάρχουν περίοδοι στὴν ἱστορία ὅπου ὅλοι οἱ ἄνθρωποι εἶναι γυναῖκες 
καὶ περίοδοι ὅπου ὅλοι εἶναι ἄνδρες. Τὸ διαχρονικὸ μοντέλο φύλου τοῦ Σεβήρου 
συνδέεται μὲ τὴν ἐκτίμησή του γιὰ τίς «βιολογικές» γυναῖκες τοῦ παρελθόντος καὶ 
τοῦ παρόντος, τὶς ὁποῖες ἐξυμνεῖ, καὶ μὲ τὸ ἔνθερμο ἐπιχείρημά του ἐνάντια στοὺς 
κοινωνικὰ καὶ παραδοσιακὰ ἀποδεκτοὺς περιορισμοὺς κατὰ τῆς συμμετοχῆς τῶν 
γυναικῶν σὲ ὁρισμένα μέρη τῆς Λειτουργίας. Ἔτσι, ἡ παροῦσα μελέτη διερευνᾶ τὸ 
περίγραμμα, τὶς διακλαδώσεις καὶ τοὺς περιορισμοὺς τῆς καινοφανοῦς θεώρησης 
τοῦ Σεβήρου γιὰ τὸ φῦλο, τὶς γυναῖκες καὶ τοὺς ἄνδρες, ὅπως προκύπτει ἀπὸ τὸ 
ἔργο του Ὁμιλίαι ἐπιθρόνιοι.

ΠΕΡΙΟΔΙΚΑ ΑΝΑΛΕΚΤΑ



Θεολογία 2/2025

320320

Ἀκολούθως δημοσιεύεται τὸ ἄρθρο τοῦ Andrew J. Summerson: “An Infallible 
Theologian?: Understanding Gregory Nazianzen’s Authority in Maximus the 
Confessor” [σσ. 275-303], στὸ ὁποῖο ὁ σ. ἐπισημαίνει ὅτι ὁ Μάξιμος ὁ Ὁμο-
λογητὴς ἀποκαλύπτει τὶς πιὸ ἐκτεταμένες θεολογικές του ὑποθέσεις στὸ εἶδος 
τοῦ σχολιασμοῦ, μία πρακτικὴ ποὺ δὲν ἔχει μελετηθεῖ ἐπαρκῶς καὶ εἶναι ἐν 
μέρει παρεξηγημένη. Γιὰ νὰ κατανοηθοῦν οἱ λόγοι αὐτῆς τῆς προσέγγισης, ἡ 
παροῦσα μελέτη ἐφιστᾶ τὴν προσοχὴ στὶς τεχνικὲς τῆς φιλοσοφικῆς σχολιαστικῆς 
παράδοσης, μὲ τὶς ὁποῖες ὁ Μάξιμος σχετίζει τὸν Γρηγόριο Ναζιανζηνό. Ὅπως 
καὶ οἱ μεσοπλατωνικὲς καὶ νεοπλατωνικὲς ἀπόψεις γιὰ τὸν Πλάτωνα, ἔτσι καὶ 
ἡ ἀνάλυση τοῦ Μαξίμου ξεκινᾶ μὲ τὴν παραδοχὴ ὅτι ὁ Γρηγόριος ἔχει δίκιο. 
Αὐτὴ ἡ ὑπόθεση περιλαμβάνει ἑρμηνευτικὲς στρατηγικὲς γιὰ τὴν κατανόηση τῶν 
αὐθεντικῶν γραπτῶν. Ὡς αὐθεντία γιὰ τὸν Μάξιμο, τὸ σῶμα (corpus) τοῦ Γρηγορίου 
εἶναι ἐσωτερικὰ συνεπές. Ὡς ἐκ τούτου, ἡ γνώση τοῦ εὐρύτερου σώματος (corpus) 
ἀποσαφηνίζει ἀσαφῆ χωρία, ἐνῶ πρέπει ἐπίσης νὰ εἶναι σύμφωνο μὲ τὴν ἀρχαία 
σοφία τῶν γραφῶν. Ὁ Γρηγόριος ὡς «θεολόγος» ὑπόκειται στὶς ἴδιες στρατηγικὲς 
ἀλληγορικῆς ἑρμηνείας γιὰ τὴν ἐξαγωγὴ νοήματος ἀπὸ τὰ ἀσαφῆ κείμενά του. Τὴν 
ἴδια στιγμή, ὁ Γρηγόριος ὡς αὐθεντία πρέπει νὰ ἐναρμονίζεται μὲ ἄλλες αὐθεντίες, 
ὅπως ὁ Διονύσιος. Ἡ ἐνασχόληση τοῦ Μαξίμου μὲ τὸν Γρηγόριο μὲ τὸν τρόπο αὐτὸν 
προωθεῖ τὴ συνύπαρξη τοῦ κηρύγματος καὶ τῆς μεταφυσικῆς, οὐσιωδῶν στοιχείων 
τῆς χριστιανικῆς θεολογικῆς γραμματείας.

Τὸ τεῦχος ὁλοκληρώνεται μὲ ἕνα κείμενο ποὺ καταπιάνεται μὲ ὀπτικὲς καὶ 
θέσεις τοῦ χριστιανικοῦ φεμινισμοῦ τῆς Christine Luckritz Marquis, μὲ τίτλο: 
“Better Off Dead?: Violence, Women, and Late Ancient Asceticism” [σσ. 305-334], 
στὸ ὁποῖο ἡ σ. παρατηρεῖ ὅτι ἡ ἐπιστημονικὴ ἐνασχόληση μὲ τὴν ἁγιογραφία 
ἔχει ἐπισημάνει τὴ δυναμικὴ σχέση μεταξὺ τῶν κόσμων ποὺ φαντάζονται αὐτὰ 
τὰ κείμενα καὶ τῆς κατασκευῆς τῆς κοινοτικῆς ταυτότητας. Στὸ πλαίσιο αὐτῶν 
τῶν κοινοτικῶν φαντασιώσεων, οἱ ρητορικὲς κατασκευὲς εἶχαν τὴν τάση νὰ 
περιλαμβάνουν συγκεκριμένες μορφὲς βίας πρὸς τὶς γυναῖκες ἢ τὰ ἄτομα ποὺ 
θεωροῦνταν γυναῖκες: ἀσθένεια, ἀκραῖο πόνο ἢ ἀκόμη καὶ θάνατο. Σὲ αὐτὸ τὸ 
ἄρθρο διερευνᾶται ὁ τρόπος μὲ τὸν ὁποῖον οἱ μοναστικὲς συναντήσεις μὲ γυναῖκες 
ἢ τρὰνς μοναχοὺς ἀποδίδονταν στὰ ἀσκητικὰ κείμενα. Συγκεκριμένα, ὅταν μία 
γυναίκα ἢ ἕνας διεμφυλικὸς μοναχὸς βρισκόταν κοντὰ ἢ ἐν μέσῳ μιᾶς ἀνδρικῆς 
κοινότητας, μποροῦσε σύντομα νὰ ἀρρωστήσει, νὰ βιασθεῖ ἢ νὰ βρεθεῖ νεκρός/-ή. 
Παλεύοντας μὲ τὶς πολιτισμικὲς λογικὲς ποὺ ὑποστηρίζουν ὅτι ἡ καλύτερη γυναῖκα 
ἢ ἡ διεμφυλικὴ μορφὴ σὲ μία ἀσκητικὴ κοινότητα εἶναι μιὰ πληγωμένη ἢ νεκρή, αὐτὸ 
τὸ ἄρθρο ὑποστηρίζει ὅτι τέτοιες στιγμὲς ἀποκαλύπτουν πῶς οἱ ἄνδρες μοναχοί-
συγγραφεῖς δημιούργησαν καὶ ἀστυνόμευσαν τὰ ὅρια τῆς ἀνδρικῆς μοναστικῆς 
κοινότητας καταρρίπτοντας τὶς διακρίσεις μεταξὺ γυναικῶν καὶ διεμφυλικῶν 
μοναχῶν, φανταζόμενοι τὴ βία (συμπεριλαμβανομένης ἐνίοτε καὶ τῆς θεϊκῆς βίας) 
ἐναντίον αὐτῶν τῶν εὐάλωτων μορφῶν.

Τέλος, τὸ τεῦχος κλείνει μὲ τὶς καθιερωμένες βιβλιοκρισίες σὲ προσφάτως 
δημοσιευμένες μονογραφίες ποὺ ἀφοροῦν τὴν πρώιμη χριστιανικὴ γραμματεία καὶ 
συγκεκριμένα: α) τοῦ Marcus Plested γιὰ τὸ βιβλίο τῆς Sarah Gador-Whyte, Theology 



321321

and Poetry in Early Byzantium: The Kontakia of Romanos the Melodist, Cambridge 
University Press, Cambridge 2017 (pb 2021) [σσ. 335-336], β) τῆς Niki Kasumi 
Clements γιὰ τὸ βιβλίο τῶν Petre Guran and David A. Michelson (eds.), Faith and 
Community around the Mediterranean: In Honor of Peter R. L. Brown, [Études Byzantines 
et Post-Byzantines, Nouvelle série 1], Herlo Verlag, Heidelberg 2019 καὶ τοῦ Peter 
Brown, Journeys of the Mind: A Life in History, Princeton University Press, Princeton 
2023 [σσ. 337-340], γ) τοῦ J. Warren Smith γιὰ τὸ βιβλίο τοῦ John Behr, Gregory of 
Nyssa: On the Human Image of God, [Oxford Early Christan Texts], Oxford University 
Press, Oxford 2023 [σσ. 341-343], δ) τοῦ Pui Him Ip γιὰ τὸ βιβλίο τοῦ Justin J. 
Lee, Origen and the Holy Spirit, [Forschungen zur Kirchen-und Dogmengeschichte 
124], Vandenhoeck & Ruprecht, Gӧttingen 2023 καὶ τὸ βιβλίο τοῦ Micah M. Miller, 
Origen of Alexandria and the Theology of Holy Spirit, [Oxford Early Christian Studies], 
Oxford University Press, Oxford 2024 [σσ. 343-347], ε) τοῦ Alberto Ferreiro γιὰ τὸ 
βιβλίο τοῦ Diego Piay Augusto, Priscillian: The Life and Death of a Christian Dissenter 
in Late Antiquity, transl. by Jon Brokenbrow in collaboration with Harry D. Godfrey 
and Patricia A. Argüelles Álvarez, Gorgias Press, Piscataway, NJ 2024 [σσ. 347-
349], στ) τῆς Kate Kleinkopf γιὰ τὸ βιβλίο τῶν Shayna Sheinfeld, Juni Hoppe, and 
Kathy Ehrensperger (eds.), Constructions of Gender in Religious Traditions of Antiquity, 
Lexington Books / Fortress Academic Press, Lanham 2024 [σσ. 349-350] καὶ ζ) τῆς 
Annemaré Kotze γιὰ τὸ βιβλίο τοῦ Johannes van Oort, Augustine’s Confessions: Ten 
Studies, [Vigiliae Christianae, Supplements 182], Brill, Leiden 2024 [σσ. 351-353].

Ἐλευθέριος Περρωτῆς

ΠΕΡΙΟΔΙΚΑ ΑΝΑΛΕΚΤΑ


