
Ἀρχιεπίσκοπος Ἀναστάσιος 
πορευόμενος. Συνομιλίες μὲ τὴ Νατάσα 

Μπαστέα καὶ τὸν Μάκη Προβατᾶ, 
ἐκδ. Πατάκη, Ἀθήνα 2021, 312 σσ.

Τὸ παρὸν πόνημα, μέσα ἀπὸ προσω-
πικὲς μαρτυρίες, ἀναμνήσεις καὶ ντο-
κουμέντα, παρουσιάζει τὴν πορεία τοῦ 
ἀειμνήστου πλέον Ἀρχιεπισκόπου Τιρά-
νων, Δυρραχίου καὶ πάσης Ἀλβανίας 
Ἀναστασίου. Οἱ αὐτοβιογραφικὲς ἀφ-
ηγήσεις τοῦ Ἀρχιεπισκόπου ἀποτελοῦν 
προσωπικὲς καταθέσεις του σὲ δύο δη-
μοσιογράφους, τὴ Νατάσα Μπαστέα 
καὶ τὸν Μάκη Προβατᾶ. Ἡ συλλογὴ καὶ 
καταγραφὴ τοῦ ὑλικοῦ γιὰ τὸ βιβλίο 
αὐτὸ ξεκίνησε μὲ μία πρώτη συνάντηση 
τὸν Μάιο τοῦ 2018 στὴν Ἀθήνα καὶ 
ὁλοκληρώθηκε σταδιακὰ τὸ φθινόπωρο 
τοῦ 2020 σὲ μία σειρὰ συνομιλιῶν στὴν 
Ἀθήνα καὶ στὰ Τίρανα. 

Προηγοῦνται δύο σύντομοι πρόλογοι 
ἀπὸ τοὺς δύο δημοσιογράφους, ὅπου 
οἱ ἴδιοι ἀποκαλύπτουν τὴ βαθιὰ ἐπί-
δραση ποὺ ἄσκησε στὸν καθένα ἀπὸ 
αὐτοὺς ὁ γλυκὺς καὶ ἰσχυρὸς λόγος τοῦ 
Ἀρχιεπισκόπου Ἀναστασίου καὶ σημειώ-
νουν πὼς τὸ βιβλίο ἀποτέλεσε γι’ αὐτούς 
«πολύτιμη πηγὴ στήριξης καὶ ἀγάπης 
ἀλλὰ καὶ ἕνα μάθημα ἀποδοχῆς τῆς ζωῆς 
σὲ ὅλο της τὸ μεγαλεῖο». 

Στὴ συνέχεια τὸ πλούσιο καὶ πη-
γαῖο ὑλικὸ μὲ τὶς αὐτομαρτυρίες τοῦ 
Ἀρχιεπισκόπου ὑπὸ μορφὴν ἐρωταπο-

κρίσεων δομεῖται σὲ τρεῖς ἑνότητες, 
δεδομένου ὅτι ὁ ἴδιος ὁ Ἱεράρχης κάνει 
λόγο γιὰ τρεῖς διακριτὲς τριακονταετεῖς 
περιόδους στὴ μακρὰ πορεία τῆς ζωῆς 
του. Μὲ συστηματικότητα καὶ εὐστοχία, 
ἡ κάθε τριακονταετία ἐπιμερίζεται στὸ 
βιβλίο σὲ ἐπί μέρους ὑποενότητες, μὲ 
ἐμβληματικοὺς τίτλους, οἱ ὁποῖοι ἤδη ἀπὸ 
τὸν πίνακα περιεχομένων προσφέρουν 
στὸν ἀναγνώστη μία ἀσφαλῆ πυξίδα 
πλοήγησης στὴν πολυετῆ δράση τοῦ 
Ἀρχιεπισκόπου, ἀπὸ τὰ πρῶτα νεανικά 
του χρόνια μέχρι καὶ σήμερα. 

Ἑνότητα Α΄. Πρώτη τριακονταετία 
(1929-1960). Νεανικὰ χρόνια, λαϊκὸς 
θεολόγος – στὴν Ἑλλάδα [σσ. 23-55]. Ἡ 
ἀφήγηση ἀρχίζει μὲ μιὰ εἰκόνα ἀπὸ τὴν 
παιδικὴ ἡλικία τοῦ Ἀρχιεπισκόπου στὰ 
μαῦρα χρόνια τῆς Κατοχῆς καὶ τὶς πρῶτες 
ἀναζητήσεις μὲ ὁμάδα φίλων. Τότε τοπο-
θετεῖται καὶ ἡ πρώτη βεβαιότητά του γιὰ 
τὴν ὕπαρξη τοῦ Θεοῦ, μία βεβαιότητα ποὺ 
τὸν ἀκολουθεῖ ἔκτοτε ὅπου καὶ ἂν βρεθεῖ. 
Στὶς ἀναμνήσεις ἔρχεται ἡ γενέθλια πόλη 
τῆς Πρέβεζας, ἡ πιστὴ καὶ εὐλαβικὴ 
μορφὴ τῆς μητέρας του καὶ τοῦ ἀγωνιστῆ 
πατέρα, τοῦ παπποῦ καὶ τῶν ἀδελφῶν 
του. Ἡ δεύτερη δεκαετία τῆς ζωῆς τοῦ 
Ἀρχιεπισκόπου σημαδεύεται ἀπὸ τὴν 
ἐμπειρία τοῦ Β΄ Παγκοσμίου Πολέμου 
καὶ τῆς Κατοχῆς. Μὲ συγκίνηση θυμᾶται 
ὀνόματα συμμαθητῶν καὶ καθηγητῶν. 
Ἀριστοῦχος μαθητὴς καὶ μὲ ἔφεση στὰ 
μαθηματικά, πρὸς μεγάλη ἔκπληξη ὅλων 

Βιβλιοστάσιον



Θεολογία 2/2025

324

ἀποφασίζει νὰ ἀκολουθήσει τὴ Θεολογία. 
Ὁ δρόμος αὐτὸς τὸν ὁδηγεῖ στὴ στοχαστι-
κὴ μελέτη τῶν Γραφῶν, τὸν ἐνθουσιάζει 
καὶ δυναμώνει τὴν πεποίθησή του ὅτι μὲ 
τὴν ἐλευθερία, τὴν εἰρήνη καὶ τὴν ἀγάπη 
θὰ πραγματοποιηθεῖ τὸ μεγάλο ὄνειρο 
τῶν χρόνων τῆς κατοχῆς καὶ θὰ ἀνατείλει 
ἕνας καινούργιος κόσμος. Ἐντάσσεται 
στὴν ἀδελφότητα θεολόγων «Ἡ Ζωή» 
καὶ συνδέεται πνευματικὰ μὲ σπάνιας 
ποιότητας ἀνθρώπους, τοὺς ὁποίους 
ἀνακαλεῖ ὀνομαστικὰ στὴ μνήμη του μὲ 
εὐγνωμοσύνη. Ἐργάζεται ὡς ἱεροκήρυκας, 
ἀρθρογράφος σὲ ἐκκλησιαστικὰ περι-
οδικά, ὁμαδάρχης χριστιανικῶν ὁμάδων, 
συντονιστὴς ὑπευθύνων τῶν κύκλων με-
λέτης Ἁγίας Γραφῆς. Ὡς ἀρχηγὸς ἐφ-
ηβικῶν κατασκηνώσεων βιώνει ὑπέροχες 
ἐμπειρίες, ἐνῶ στὴν τελευταία κατα-
σκηνωτικὴ ἐξόρμησή του στὶς Πρέσπες, 
τὰ Χριστούγεννα τοῦ 1959, ἀτένισε γιὰ 
πρώτη φορὰ τὴ χειμαζόμενη τότε ἀπὸ ἕναν 
ἀθεϊστικὸ διωγμὸ Ἀλβανία, μὲ τὴν ὁποία 
ἔμελλε νὰ συνδέσει ἀργότερα ἄρρηκτα τὴ 
ζωὴ καὶ τὴ δράση του. Τὴν ἴδια περίοδο 
ἀναζωπυρώνεται τὸ ἐνδιαφέρον του γιὰ 
τὴν ἐξωτερικὴ ἱεραποστολή, ἀρχίζει ἡ 
ἔκδοση τοῦ ἱεραποστολικοῦ περιοδικοῦ 
Πορευθέντες (Φεβρουάριος 1959) καὶ 
χαράσσεται μία πορεία ποὺ καθόρισε 
τὴ μετέπειτα ζωή του, ἀνοίγοντας ἕναν 
εὐρύτατο παγκόσμιο ὁρίζοντα, μὲ ἐκ-
πλήξεις καὶ εὐλογίες. 

Ἑνότητα Β΄. Δεύτερη τριακονταετία 
(1960-1991). Κληρικός, Καθηγητὴς Παν-
επιστημίου, διεθνεῖς δραστηριότητες – Ἑλ-
λάδα, Ἀφρική, Ἑλβετία, ταξίδια ἀνὰ τὴν 
οἰκουμένη [σσ. 59-137]. Στὸ κλῖμα αὐτὸ 
τοῦ ἐνθουσιασμοῦ καὶ τῆς αὐτοθυσίας, 
τὴν 1η Αὐγούστου τοῦ 1959 ἀποδέχεται 
τὴν πρόταση τῶν πνευματικῶν ἀδελφῶν 
του νὰ ἱερωθεῖ. Μία ἑβδομάδα μετὰ τὴν 
μοναχικὴ κουρὰ ἀκολουθεῖ ἡ χειροτονία 
του σὲ ἱεροδιάκονο ἀπὸ τὸν Ἀρχιεπίσκοπο 

Ἀθηνῶν καὶ πάσης Ἑλλάδος κυρὸ Θεό-
κλητο. Τὸ ἐνδιαφέρον του στρέφεται στὴ 
λειτουργικὴ ζωή, τὸ κήρυγμα καὶ τὴν 
ἀρθρογραφία, ἐνῶ ἡ Ἱερὰ Σύνοδος τοῦ 
ἀναθέτει τὴ συγγραφὴ νέων βοηθημάτων 
τῆς Ἀποστολικῆς Διακονίας γιὰ τὰ Μέσα 
Κατηχητικὰ Σχολεῖα. Σημαντικὸς σταθμὸς 
ὑπῆρξε ἡ ἵδρυση τοῦ Διορθόδοξου Ἱερ-
αποστολικοῦ Κέντρου μὲ τὴν ὀνομασία 
«Πορευθέντες», στὸ ὁποῖο ἡ ἐξωτερικὴ 
ἱεραποστολικὴ δράση συναντήθηκε μὲ τὸ 
γενικώτερο ἱεραποστολικὸ ἐνδιαφέρον 
τῆς οἰκουμενικῆς κίνησης. Στὸν ἀγῶνα 
του γιὰ τὴν ἀναζωπύρωση τῆς ἐξωτερι-
κῆς ἱεραποστολῆς ἑστιάζει στὴν ἰδέα-
σύνθημα: «Λειτουργία μετὰ τὴ Θεία Λει-
τουργία», τὴ Λειτουργία ἐκείνη δηλαδὴ 
ποὺ συνεχίζεται καὶ στὶς καθημερινὲς 
προσωπικὲς συνθῆκες τοῦ καθενὸς ἀπὸ 
ἐμᾶς καὶ στοχεύει νὰ πραγματώσει μιὰ 
ζωντανὴ διακήρυξη τοῦ Εὐαγγελίου ὑπὲρ 
τοῦ «σύμπαντος κόσμου». Στὰ πρῶτα 
χρόνια τῆς δεκαετίας τοῦ ’60, ὡς μέλος 
τῆς Ἐπιτροπῆς Ἱεραποστολικῶν Μελετῶν 
τοῦ Παγκοσμίου Συμβουλίου Ἐκκλησιῶν, 
ἐπισκέπτεται τὴν ἀμερικανικὴ ἤπειρο καὶ 
ἡ πρωτόγνωρη ἐμπειρία τῆς ζούγκλας 
στὸ νότιο Μεξικὸ τὸν φέρνει σὲ ἐπαφὴ 
μὲ τὸ ἱεραποστολικὸ ἔργο ἀνθρώπων 
ποὺ ἐκπαιδεύονταν νὰ μεταφράσουν τὸ 
εὐαγγέλιο σὲ γλῶσσες καὶ διαλέκτους 
ποὺ μέχρι τότε ἀγνοοῦσαν. Εἶναι ἡ 
ἐποχὴ ποὺ ἀναπτύσσεται τὸ αἴτημα τῆς 
ἱεραποστολῆς στὶς ἐξαθλιωμένες χῶρες 
τῆς Ἀφρικῆς. Χειροτονεῖται ἱερέας τὸν 
Μάιο τοῦ 1964 καὶ τὴν ἴδια μέρα ἀνα-
χωρεῖ γιὰ τὴν Καμπάλα τῆς Οὐγκάντας. 
Σὲ ἕνα ἄκρως ἐξομολογητικὸ κείμενό 
του περιγράφει τὶς συγκλονιστικὲς ἐμ-
πειρίες καὶ δυσκολίες τῆς πορείας στὴν 
ἀφρικανικὴ ἤπειρο. Ἡ πορεία αὐτὴ 
ἔμελλε νὰ διακοπεῖ βίαια, καθὼς μία 
βαριὰ μορφὴ ἑλονοσίας τὸν ὑποχρεώνει 
νὰ ἐγκαταλείψει τὴν Ἀφρική. Μὲ τὴν 



325

ἐπιστροφὴ στὴν Ἑλλάδα τὸν περίμενε ἕνας 
καινούργιος δρόμος. Συνειδητοποιών-
τας τὴν ἀνάγκη τῆς θεολογικῆς καὶ θρη-
σκειολογικῆς κατάρτισης, ἀποφασίζει 
νὰ μεταβεῖ γιὰ μεταπτυχιακὲς σπουδὲς 
στὴ Γερμανία. Παρακολουθεῖ σπουδαί-
ους θρησκειολόγους, ἐπισκέπτεται γιὰ 
ἐπιτόπια θρησκειολογικὴ ἔρευνα τὴν 
Οὐγκάντα, σπουδάζει Ἐθνολογία καὶ 
Ἀφρικανολογία, μαθαίνει ξένες γλῶσσες 
καὶ ἐξοπλίζεται ἐπιστημονικὰ γιὰ τὴν 
ἱεραποστολική του διακονία. Ἡ ἐπιβολὴ 
τῆς δικτατορίας στὴν Ἑλλάδα τὸν βρίσκει 
στὴν Γερμανία, ὅπου παραμένει μέχρι 
τὶς ἀρχὲς τοῦ 1971. Στὸ διάστημα αὐτὸ 
ἀρνεῖται νὰ ἀναλάβει μητροπολιτικὴ 
θέση καὶ ἄλλες κεντρικὲς εὐθύνες στὴν 
Ἐκκλησία τῆς Ἑλλάδος. Τὸ 1970 ἱδρύεται 
τὸ Διορθόδοξο Κέντρο Ἱεραποστολικῶν 
Σπουδῶν στὴν Ἀθήνα καὶ ἡ Ἱερὰ Σύνοδος 
ἀναθέτει στὸν Ἀναστάσιο τὴ διεύθυνση 
τοῦ Κέντρου. Ἀκολουθεῖ ἡ ἐκλογή του ὡς 
Καθηγητῆ στὴν ἕδρα Θρησκειολογίας τοῦ 
Ε.Κ.ΠΑ. Ἡ ἀκαδημαϊκή του ἐνασχόληση 
μὲ τὴ μελέτη τῶν ἄλλων θρησκειῶν δι-
ευρύνει τὴν οἰκουμενική του ἀντίληψη 
καὶ ἑδραιώνει τὴν πεποίθηση ὅτι γιὰ 
νὰ μεταδώσουμε πειστικὰ τὴ μαρτυρία 
τῆς δικῆς μας πίστης ἀνὰ τὴν οἰκουμένη 
ἀλλὰ καὶ τὴν εἰδοποιὸ διαφορὰ τῆς δικῆς 
μας πίστης εἶναι ἀναγκαία ἡ γνώση 
τῶν θρησκευτικῶν ἀντιλήψεων τῶν ἄλ-
λων. Στὸ πλαίσιο αὐτὸ ἐντάσσεται καὶ 
ἡ θρησκειολογικὴ ἐπισκόπηση γιὰ τὸ 
Ἰσλὰμ ποὺ καταγράφηκε στὸ ἀντίστοιχο 
ἐγχειρίδιό του, σὲ μία ἐποχὴ ποὺ δὲν εἶχε 
ἀκόμη προκληθεῖ ἡ παγκόσμια ἀνησυχία 
γιὰ τὸ Ἰσλάμ. 

Παράλληλα ἐκλέγεται Τιτουλάριος 
Ἐπίσκοπος Ἀνδρούσης καὶ ἀναλαμβάνει 
διοικητικὲς εὐθύνες στὴν Ἐκκλησία τῆς 
Ἑλλάδος, ἐνῶ συνεχίζει ἱεραποστολικὰ καὶ 
ἐρευνητικὰ ταξίδια στὴν Ἄπω Ἀνατολή, 
τὴν Κορέα, καθὼς καὶ τὴν Ἰαπωνία. 

Τὴν ἐποχὴ αὐτὴ γνωρίζει καὶ συνδέεται 
πνευματικὰ μὲ τὸν π. Πορφύριο. Θυμᾶται 
τὴν ἐνεργὸ συμμετοχή του στὴν προσφορὰ 
βοήθειας σὲ φοιτητὲς καὶ τὰ γεγονότα τῆς 
ἐξέγερσης τῶν φοιτητῶν τῆς Νομικῆς τοῦ 
1973. Ἀνακαλεῖ ἐπίσης τα γεγονότα περὶ 
τὸν Ἀρχιεπίσκοπο Ἱερώνυμο Κοτσώνη 
καὶ τὴν ἐκτίμησή του γιὰ τὸ ἔργο καὶ τὴν 
προσφορά του. Παράλληλα ἔχει ἐνεργὸ 
συμμετοχὴ στὴν παγκόσμια θεολογικὴ καὶ 
ἱεραποστολικὴ ἀναζήτηση, μὲ ἐπισκέψεις 
ἀπὸ τὴν Ἰνδία, τὸ Ἰρὰν καὶ τὴν Κίνα 
μέχρι τὴν Ἀργεντινὴ καὶ τὶς χῶρες τῆς 
Καραϊβικῆς. Ἀνταποκρίνεται μὲ συνέπεια, 
μὲ πίστη καὶ μὲ ταπεινότητα στὶς εὐθύνες 
τῆς ἀποστολῆς ποὺ ἡ πρόνοια τοῦ Θεοῦ 
τοῦ ἀναθέτει σὲ ποικίλους τομεῖς, ὅπως 
εἶναι τὸ ἐκδοτικὸ καὶ κατηχητικὸ ἔργο τῆς 
Ἐκκλησίας, ἐπιστημονικὲς ἑταιρεῖες καὶ 
ἐκκλησιαστικοὶ ὀργανισμοί. Τὸ ἔτος 1981 
ἀναλαμβάνει τὴν εὐθύνη τοῦ Τοποτηρητοῦ 
τῆς Ἱερᾶς Μητροπόλεως Εἰρηνουπόλεως-
Ἀνατολικῆς Ἀφρικῆς, προκειμένου νὰ 
συμβάλει στὴ θεραπεία τοῦ σχίσματος τῶν 
Ἀφρικανῶν Ὀρθοδόξων μὲ τὸ Πατριαρχεῖο 
Ἀλεξανδρείας. Παρὰ τὶς περιπέτειες τῆς 
ὑγείας του τὴν περίοδο αὐτή, τὰ μάτια 
τῶν Ἀφρικανῶν ποὺ παρακολουθοῦν μὲ 
κατάνυξη τὴ Λειτουργία σὲ αὐτοσχέδιους 
ταπεινοὺς ναοὺς δυναμώνουν μέσα 
του τὸν ἱεραποστολικὸ ζῆλο καὶ τὴν 
ἀνάγκη νὰ μεταλαμπαδεύσει στὶς ψυχές 
τους τὸ μήνυμα τῆς ἀναστάσεως τοῦ 
Χριστοῦ. Αὐτὴ ἡ ἐμπειρία τῆς Ἀφρικῆς 
ἦταν οὐσιαστικὴ καὶ σημαντικὴ γιὰ τὴν 
ἱεραποστολική του πορεία. Στὶς ἀρχὲς 
τοῦ 1991 πληροφορεῖται τηλεφωνικὰ ὅτι 
ὁρίζεται ἀπὸ τὴν Ἁγία καὶ Ἱερὰ Σύν-
οδο τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριαρχείου 
Πατριαρχικὸς Ἔξαρχος στὴν Ἀλβανία. 
Ὕστερα ἀπὸ ἕνα χρόνο ἐπιτόπιας 
ἀναγνώρισης τῆς καταστάσεως, ὅταν 
χρειάστηκε νὰ ἀποχαιρετίσει ὁριστικὰ 
τοὺς προσφιλεῖς του Ἀφρικανούς, γιὰ νὰ 

ΒΙΒΛΙΟΣΤΑΣΙΟΝ



Θεολογία 2/2025

326

βαδίσει ἕναν πολὺ δύσκολο δρόμο στὴν 
πιὸ ταλαιπωρημένη καὶ φτωχὴ χώρα τῆς 
Εὐρώπης, τὴν Ἀλβανία, ἀνακαλεῖ στὴ 
μνήμη του τὰ αἰσθήματα ἀγάπης καὶ τὴν 
πολύτιμη ἐμπειρία του στὴν Ἀφρική. 

Ἑνότητα Γ΄. Τρίτη τριακονταετία 
(1991 κ.ἑ.). Ἀρχιεπίσκοπος. Ἐπίτιμο μέ-
λος ἐπιστημονικῶν ἀκαδημιῶν καὶ ὀρ-
γανισμῶν – Ἀλβανία, Ἑλλάδα, προσκλή-
σεις σὲ διάφορες χῶρες – [σσ. 141- 273]. 

Μετὰ ἀπὸ τὴν μακρὰ αὐτὴ πορεία 
ἀκολουθεῖ ἡ ἀπροσδόκητη καὶ πρωτό-
γνωρη ἀποστολὴ ποὺ φέρει τὸ ὄνομα 
Ἀλβανία – ἡ χώρα στὴν ὁποία ἡ παρουσία 
τοῦ Ἀναστασίου ἔμελλε νὰ ἀφήσει ἀν-
εξίτηλο τὸ ἀποτύπωμά του. Μετὰ ἀπὸ 
ἑξάμηνη παραμονὴ στὴν Ἀθήνα, λόγῳ τῶν 
ἀντιδράσεων τοῦ ἀλβανικοῦ καθεστῶτος 
νὰ ἐπιτρέψει τὴν εἴσοδο ἑνὸς Ἕλληνα 
ποὺ εἶχε μάλιστα ἀποσταλεῖ ἀπὸ τὸ 
Οἰκουμενικὸ Πατριαρχεῖο, φθάνει στὰ 
Τίρανα στὶς 16 Ἰουλίου τοῦ 1991, μὲ 
ἄδεια παραμονῆς μόνο γιὰ ἕνα μῆνα. Μὴ 
γνωρίζοντας τὴν ἀλβανικὴ γλῶσσα, ἄναψε 
συγκινημένος ἕνα κερὶ καὶ ρωτώντας 
πῶς λέγεται στὰ Ἀλβανικὰ τὸ Χριστὸς 
Ἀνέστη, βροντοφώναξε τὴ φράση στὴν 
ἀλβανικὴ γλῶσσα, μιὰ φράση ποὺ ἔγινε 
τὸ σύνθημά του καὶ ὁ ὁδηγός του στὴν 
ἐπανίδρυση καὶ ἀνοικοδόμηση τῆς Ὀρθο-
δόξου Αὐτοκεφάλου Ἐκκλησίας τῆς 
Ἀλβανίας. Ἀρχίζει τὶς πρῶτες περιοδεῖες, 
σὲ κατεστραμμένους δρόμους, σὲ ναοὺς 
ποὺ εἶχαν μετατραπεῖ σὲ μηχανουργεῖα, 
κινηματογράφους, γυμναστήρια, ἀπο-
θῆκες. Καὶ ἐνῶ ἑτοιμάζεται νὰ ἐπιστρέψει 
στὴν Ἑλλάδα, κλῆρος καὶ λαὸς ζητᾶ νὰ 
παραμείνει στὴ χώρα. Μία ἐπιτροπὴ 
ἐπισκέφθηκε τὸ Οἰκουμενικὸ Πατριαρ-
χεῖο γιὰ νὰ ζητήσει τὴν ἐκλογή του στὴ 
θέση τοῦ Προκαθημένου τῆς Ὀρθοδόξου 
Αὐτοκεφάλου Ἐκκλησίας τῆς Ἀλβανίας. 
Γιὰ τὸν ἴδιο ἦταν μιὰ δύσκολη ἐπιλογή. 
Ἦταν μιὰ πορεία στὸ ἄγνωστο. Ὅμως, 

καθὼς ὅλα ἔδειχναν ὅτι αὐτὸ ἦταν τὸ 
θέλημα τοῦ Θεοῦ, ἀποφάσισε νὰ ἀπο-
δεχθεῖ τὴν ἐκλογή του. Ταυτόχρονα 
ἐνημερώθηκε γιὰ τὴν ἐκλογὴ καὶ ἄλλων 
τριῶν Ἀρχιμανδριτῶν, προκειμένου νὰ 
συγκροτηθεῖ ἡ Ἱερὰ Σύνοδος τῆς Ἐκ-
κλησίας τῆς Ἀλβανίας, γεγονὸς ποὺ 
δὲν ἔγινε ἀποδεκτὸ ἀπὸ τὴν Ἀλβανικὴ 
κυβέρνηση. Ὁ Πρόεδρος τῆς Δημοκρατίας 
ἀνακοινώνει τὴν ἀπόφασή του νὰ δεχθεῖ 
μόνο τὴν ἐκλογὴ τοῦ Ἀναστασίου στὴ 
θέση τοῦ Ἀρχιεπισκόπου, λόγῳ τῆς 
ἐκτίμησης ποὺ ὑπῆρχε στὸ πρόσωπό 
του ἀπὸ τὴν ἐτήσια παραμονή του στὴ 
χώρα. Ἡ ἐνθρόνισή του γίνεται στὶς 2 
Αὐγούστου 1992, ἐν μέσῳ ἀντιδράσεων. 
Ἔτσι ἀρχίζει γιὰ τὸν μοναχικὸ Ἐπίσκοπο 
ἕνας τραχὺς ἀνήφορος. Οἱ Ὀρθόδοξοι τῆς 
Κορυτσᾶς συλλέγουν ὑπογραφὲς γιὰ τὴν 
παραμονή του στὴ χώρα. Ὁ ἴδιος ἀρχίζει 
σὲ ἰδιαίτερα ἀντίξοες συνθῆκες μία 
πολύπτυχη ἀποστολικὴ καὶ ποιμαντικὴ 
προσπάθεια. Ἡ Ἐκκλησία τῆς Ἀλβανίας 
ποὺ ἀνέλαβε νὰ ποιμάνει ἦταν πλήρως 
διαλυμένη, ἡ χώρα ἦταν, μὲ συνταγματικὴ 
διάταξη, ἕνα ἄθεο κράτος, οἱ πιστοὶ 
δὲν εἶχαν ἑνιαία ἐθνικὴ καταγωγή, ἐνῶ 
συνυπῆρχαν ὀρθόδοξοι, μουσουλμᾶνοι καὶ 
ρωμαιοκαθολικοί. Ἕνα δάσος μὲ μεγάλη 
ποικιλία δένδρων, ποὺ ὅμως ἔπρεπε νὰ 
ἀναπτύσσονται ἐλεύθερα κάτω ἀπὸ τὸ 
φῶς τοῦ Ἡλίου τῆς Δικαιοσύνης, ὅπως 
σημειώνει αὐτολεξεὶ ὁ ἴδιος. Βασικὸς 
στόχος του γίνεται ἡ ἐπικοινωνία μὲ 
ὅλες τὶς θρησκευτικὲς κοινότητες καὶ 
ἡ εἰρηνικὴ συνύπαρξη. Ἡ συννεφιὰ τῆς 
καχυποψίας πολλῶν λόγῳ τῆς ἑλληνικῆς 
του καταγωγῆς καὶ τῆς ὀρθόδοξης πί-
στης συνέχισε νὰ τὸν σκεπάζει γιὰ πολλὰ 
χρόνια καὶ κινδύνευσε καὶ ἡ ἴδια του ἡ 
ζωή. 

Μόλις μετὰ ἀπὸ 27 χρόνια παραμονῆς 
στὴ χώρα, τὸ 2018, τοῦ δόθηκε ἡ ἀλβανικὴ 
ὑπηκοότητα. 



327

Ἄμεση προτεραιότητά του ὅλα αὐτὰ τὰ 
χρόνια ἦταν ἡ ἐνίσχυση, ἡ παρηγοριὰ καὶ 
ἡ πνευματικὴ στήριξη τοῦ πληρώματος 
τῆς Ἐκκλησίας. Ἡ μεταφορὰ τοῦ εὐ-
αγγελικοῦ λόγου, μὲ τὸ κήρυγμα, τὰ 
ἔντυπα, τὰ περιοδικά, οἱ μεταφράσεις 
βιβλίων στὴν ἀλβανικὴ γλῶσσα, ἡ ἵδρυση 
τυπογραφείου, ἡ ἔκδοση μηνιαίας ἐφ-
ημερίδας. Ὁ ἴδιος ἀποφασίζει νὰ μάθει 
τὴν ἀλβανικὴ γλῶσσα γιὰ τὴν ἄμεση 
ἐπικοινωνία, κυρίως ὅμως τοὺς πλησιάζει 
μὲ τὴ γλῶσσα τῆς ἀγάπης, ποὺ εἶναι 
κατανοητὴ ἀπὸ ὅλους καὶ πραγματώνεται 
μὲ τὸ εἰλικρινὲς ἐνδιαφέρον, τὴν εὐγενικὴ 
στοργὴ καὶ τὴ συνεπῆ καὶ βαθιὰ κατα-
νόηση. Παράλληλα φροντίζει γιὰ τὴν 
ὑπέρβαση κάποιων ἑλληνοαλβανικῶν ἐν-
τάσεων, ἐνῶ ἐξασφαλίζει βοήθεια ἀπὸ 
τὴν Ἑλλάδα γιὰ τὴν ἀντιμετώπιση μιᾶς 
ἐπιδημίας χολέρας στὸ Βεράτιο. Παρ’ ὅλα 
αὐτὰ ἐθνικιστικοὶ κύκλοι ἑτοιμάζουν ἕνα 
σχέδιο νέου συντάγματος ποὺ προβλέπει 
τὴν ἀπομάκρυνσή του ἀπὸ τὴ χώρα. 
Ἡ στήριξη τῶν Ὀρθοδόξων σὲ ὅλη τὴν 
Ἀλβανία ὁδηγεῖ στὴν καταψήφιση τοῦ 
ἄρθρου αὐτοῦ, ἀλλὰ ἡ ἔνταση συνεχίζεται. 
Τὰ γεγονότα τοῦ 1997 στὴν Ἀλβα-
νία καὶ ἡ κατάρρευση τῶν λεγόμενων 
τραπεζικῶν πυραμίδων ποὺ ὁδήγησε 
πολλοὺς σὲ οἰκονομικὴ ἐξαθλίωση, εἶχε 
ὡς ἀποτέλεσμα νέες ἐπιθέσεις κατὰ 
τῆς Ὀρθόδοξης Ἐκκλησίας, ἡ ὁποία ἐξ-
ακολουθεῖ νὰ στηρίζει ποικιλοτρόπως 
τὸν πολύπαθο λαό. Στὸ μεταξὺ τὸ 1997 
ἐπανέρχεται τὸ θέμα τῆς χειροτονίας τῶν 
τριῶν μητροπολιτῶν ποὺ εἶχαν ἐκλεγεῖ 
μαζὶ μὲ τὸν Ἀναστάσιο καὶ δὲν εἶχαν 
γίνει δεκτοὶ ἀπὸ τὴν Ἀλβανικὴ κυβέρνηση. 
Οἱ χειρισμοὶ τοῦ θέματος δημιούργησαν 
τριγμοὺς καὶ ἔφεραν σὲ τραγικὴ θέση 
τὸν Ἀναστάσιο, σὲ σημεῖο νὰ σκεφθεῖ 
πρὸς στιγμὴν τὴν παραίτησή του. Ἐν 
τέλει τὸ θέμα τῆς συγκρότησης τῆς Ἱερᾶς 
Συνόδου, τὸ ὁποῖο ἦταν πολύπλευρο καὶ 

ΒΙΒΛΙΟΣΤΑΣΙΟΝ

εἶχε τεράστια σημασία γιὰ τὴν Ἀλβανία, 
ἐπιλύθηκε καὶ ἔκλεισε, μετὰ ἀπὸ 
μακροχρόνιες διαδικασίες μόλις τὸ 2012, 
καὶ ὁ Ἀναστάσιος παρέμεινε συνεχίζοντας 
τὸ ἔργο του γιὰ τὴν ἀνασυγκρότηση τῆς 
πολύπαθης Ὀρθόδοξης Ἐκκλησίας καὶ τὴ 
στήριξη τοῦ λαοῦ τῆς χώρας αὐτῆς. 

Στὰ ἑπόμενα κεφάλαια τοῦ βιβλίου 
παρατίθεται πλῆθος πληροφοριῶν καὶ 
στοιχείων γιὰ τὶς δραστηριότητες τοῦ 
Ἀναστασίου, ὅσον ἀφορᾶ τὴν ἀνά-
κτηση καὶ οἰκοδόμηση πολλῶν ναῶν, 
σχολείων, ἐκκλησιαστικῶν κτηρίων, 
ἔργων ὁδοποιίας. Σημαντικὲς εἶναι οἱ 
πρωτοβουλίες του γιὰ τὴν ἐκκλησιαστι-
κὴ ἐκπαίδευση, τὴν παιδεία γενικώτερα 
ὅλων τῶν βαθμίδων, μὲ εἰδικὴ ἀναφορὰ 
στὸ Πανεπιστήμιο «Λόγος». Ὑγεία, 
πρόνοια, διακονία ἀγάπης, περιβάλλον, 
πολιτισμὸς γίνονται ἀντικείμενο ἀδιά-
κοπης προσπάθειας, χάρη καὶ στὴ 
βοήθεια πολυάριθμων «συνεργῶν ἐν 
Κυρίῳ», στοὺς ὁποίους ἀναφέρεται μὲ 
αἰσθήματα βαθιᾶς εὐγνωμοσύνης. Ἡ 
κρίση στὸ Κοσσυφοπέδιο, ἡ περίθαλψη 
μουσουλμάνων προσφύγων, ὁ πόνος του 
γιὰ τὴν Ἁγία Σοφία, περνοῦν μέσα στὶς 
σελίδες τοῦ βιβλίου. Ἡ δραστηριότητά 
του ἐκτείνεται ποικιλοτρόπως καὶ ἐκτὸς 
χώρας, τὸ ἐνδιαφέρον γιὰ τὴν οἰκουμενικὴ 
κίνηση εἶναι πλούσιο, ἡ πολυμέρεια τῆς 
προσφορᾶς του ὁδηγεῖ στὴν εὐρύτερη 
ἀναγνώρισή του. Τὸ ἔτος 2000, μὲ 
ἀπόφαση τῆς ὁλομέλειας τῆς Ἀκαδημίας 
Ἀθηνῶν, προτείνεται ὡς ὑποψήφιος γιὰ τὸ 
Νομπὲλ Εἰρήνης. 

Στὸ τελευταῖο μέρος τοῦ βιβλίου 
ξεχωρίζουν οἱ ἀπόψεις του γιὰ διαχρονι-
κὰ καὶ πνευματικὰ θέματα. Γιὰ τὸ θέμα 
τοῦ θανάτου παραπέμπει στὴν παρήγορη, 
φωτεινὴ καὶ ἀναστάσιμη ἀντιμετώπισή 
του ἀπὸ τὴ χριστιανικὴ πίστη. Γιὰ 
τὴν ἀντιμετώπιση τῶν δυσκολιῶν τῆς 
πορείας του παραπέμπει στὴ στήριξη 



Θεολογία 2/2025

328

καὶ τὸ κουράγιο ποὺ ἀντλεῖ ἀπὸ τὴ 
δύναμη τῆς προσευχῆς. Ἡ πνευματικὴ 
πρότασή του γιὰ τὴν ἀντιμετώπιση τῆς 
πρόσφατης πανδημίας τοῦ Covid-19 εἶναι 
ἐντυπωσιακή: Στὴν ὁδηγία «κρατᾶτε 
ἀποστάσεις» ἀντιτάσσει τὴν παρότρυνση: 
«πλησιάστε ὁ ἕνας τὸν ἄλλο πνευματικὰ 
μὲ ταπείνωση, ἀγάπη καὶ ἐλπίδα». 
Στὴν ὁδηγία «φορᾶτε τὴ μάσκα γιὰ τὴν 
προστασία τῆς ὑγείας» προτρέπει νὰ 
ἀποφεύγουμε ἐπίμονα τὶς μάσκες κάθε 
μορφῆς ὑποκρισίας, ἡ ὁποία μολύνει 
ἐπικίνδυνα τὶς ἀνθρώπινες σχέσεις. 
Στὶς συγκρούσεις ποὺ βιώνει σήμερα 
ἡ ἀνθρωπότητα, παρὰ τὶς ἐκπληκτικὲς 
τεχνολογικὲς ἐξελίξεις καὶ τὴ μεγάλη 
πρόοδο, τὸ πνευματικὸ ἀντίδοτο ποὺ 
προτείνει ὁ Ἀναστάσιος εἶναι ἡ ἀγάπη, 
γιατὶ μόνον ἡ ἐξουσία τῆς ἀγάπης μπορεῖ 
νὰ νικήσει τὴν ἀγάπη γιὰ ἐξουσία ποὺ 
δηλητηριάζει ἀνέκαθεν τὶς ἀνθρώπινες 
κοινωνίες. 

Τὸ ἐν λόγῳ βιβλίο εἶναι ἕνα πυκνὸ 
αὐτοβιογραφικὸ κείμενο, στὶς σελίδες τοῦ 
ὁποίου συστηματικά, μὲ τρόπο ἄμεσο, 
ἁπλὸ καὶ ἐντυπωσιακό, μὲ λόγο ποὺ 
δὲν ὑστερεῖ καθόλου στὴ ζωντάνια μιᾶς 
προφορικῆς ἀφήγησης, συμπλέκεται καὶ 
διαπλέκεται ἡ προσωπικὴ πορεία τοῦ 
Ἀναστασίου μὲ ὅλα τὰ ἱστορικά, πολιτικὰ 
καὶ θρησκευτικὰ γεγονότα τῆς περιόδου. 
Ἐπιλεγμένα κείμενα τοῦ ἰδίου, ὅπως ὁ 
ἐξαιρετικὸς ἀναστάσιμος λόγος του τὸ 
2021 ἀλλὰ καὶ πλούσιο φωτογραφικὸ 
ὑλικό (παρεμβάλλεται μεταξὺ τῶν σελίδων 
272-273) διανθίζουν καὶ ἐμπλουτίζουν 
τὴν εἰκόνα τῆς μακρᾶς καὶ περίπλοκης 
πορείας του σὲ δύσβατες ἀτραποὺς καὶ 
ἀνηφορικὰ πνευματικὰ μονοπάτια. Τὸ 
βιβλίο κλείνει μὲ ἕνα ἐποπτικὸ κείμενο, 
ὅπου ἐκτίθενται οἱ σταθμοὶ τῆς πορείας 
του [σσ. 275-288] καὶ ἕναν κατάλογο τοῦ 

πλούσιου καὶ πολύπλευρου συγγραφικοῦ 
ἔργου του [σσ. 289-310]. 

Αὐτὸ ποὺ ἀπομένει στὸν ἀναγνώστη 
τοῦ βιβλίου εἶναι ἡ φωτεινὴ εἰκόνα ἑνὸς 
οἰκουμενικοῦ Ὀρθοδόξου Ἀρχιεπισκόπου, 
ποὺ ἐνσαρκώνει τὴν ἐντολὴ τοῦ Ἰησοῦ 
«Πορευθέντες μαθητεύσατε πάντα τὰ 
ἔθνη», μὲ διακονία σὲ συνθῆκες σκληρές, 
μὲ ὁδηγό του τὸ φῶς τῆς ἀναστάσεως 
καὶ τῆς ἐλπίδας, μὲ ἀγάπη ζυμωμένη μὲ 
τὴν ταπεινοφροσύνη γιὰ τὸν Θεὸ καὶ γιὰ 
ὅλους τοὺς ἀνθρώπους, καὶ ἰδιαίτερα τοὺς 
ἀδικημένους. Ἄλλωστε ἕνας περιεκτικὸς 
καὶ συνοπτικὸς τίτλος τῆς ζωῆς του, 
σύμφωνα μὲ τὸν ἴδιο, θὰ μποροῦσε νὰ 
εἶναι: «Ψίθυρος ἀγάπης καὶ εὐχαριστίας 
μέσα στὴν αἰωνιότητα γιὰ τὸν Αἰώνιο». 

Ἄννα Κόλτσιου-Νικήτα
Ὁμότ. Καθηγήτρια Θεολογικῆς Σχολῆς Α.Π.Θ.

Δημητρίου Β. Γόνη, 
Πρώιμα ἔργα τοῦ Ἰβὰν Σελιμίνσκη 

(βούλγαρου ἑλληνιστοῦ) 
ἀπὸ τὴν Ἐθνικὴ Βιβλιοθήκη

τῆς Ἑλλάδος, Ἀθῆναι 2023, 286 σσ.

Ὁ Ἰβὰν Σελιμίνσκης (Ι.Σ.) ὑπῆρξε ἕνας 
ἀπὸ τοὺς σημαντικώτερους Βουλγάρους 
ἑλληνιστὲς τοῦ 19ου αἰ. Ἀρχικὰ  ὀνομα-
ζόταν Jordan Georgiev Hristov, ἀλλὰ 
ἀργότερα, ὅταν ἔγινε μέτοχος τῆς 
ἑλληνικῆς παιδείας, ἐξελλήνισε τὰ 
ὀνόματά του καὶ γιὰ τὸν λόγο αὐτὸν 
στὶς πηγὲς ἐμφανίζεται ὡς Ἰωάννης 
(Ἰβάν) Σελιμίνσκης. Τὸ νέο του ἐπώνυμο 
συνδέεται μὲ τὸ ὄνομα τῆς ἰδιαίτερης 
πατρίδας του Σλίβεν, ποὺ στὶς ἑλληνικὲς 
πηγὲς ἀπαντᾶ ὡς Σιλιμνὸς ἢ Σελιμνός. 
Τὸ μικρό του ὄνομα Ἰωάννης (Ἰβάν) δὲν 
ἀντιστοιχεῖ στὸ βαπτιστικό του ὄνομα, τὸ 
ὁποῖο ἦταν Jordan (Ἰορδάνης).



329

ΒΙΒΛΙΟΣΤΑΣΙΟΝ

Ὁ συγγραφέας τοῦ βιβλίου Ὁμότ. Καθ-
ηγητὴς Δημήτριος Β. Γόνης ἀφιερώνει 
ἀρκετὲς σελίδες στά «Προλεγόμενά» 
του στὴν παρουσίαση τοῦ βίου καὶ τοῦ 
συγγραφικοῦ ἔργου τοῦ Ι.Σ. [σσ. 35-44: 
Καταγωγή, ὄνομα, πρῶτα γράμματα, 
Προσκύνημα στοὺς Ἁγίους Τόπους καὶ 
σπουδὲς στὶς Κυδωνίες, Ἀπὸ τὶς Κυδωνίες 
στὸ Μπρασόβ, Διδακτική, Πατριωτικὴ καὶ 
κοινωνικὴ δράση σὲ Σλίβεν, Φιλιππούπολη 
καὶ Βλαχία, Το μεταφραστικό του ἔργο, 
Ἰατρικὲς σπουδὲς στὴν Ἀθήνα καὶ τὴν 
Ἰταλία, Ἐπιστροφὴ στὴ Βλαχία, Ὑπη-
ρεσία σὲ ἀσθενεῖς καὶ τὴν πατρίδα, 
Συγγραφικὸ ἔργο, Ἰδεολογικὸς κόσμος 
τῶν μεταφράσεών του στὴν ἑλληνική], 
ἐπειδὴ γνωρίζει ὅτι σὲ μεγάλο βαθμὸ 
ὁ Ι.Σ. ἀπουσιάζει ἀπὸ τὴν ἑλληνικὴ βι-
βλιογραφία. 

Ἰδιαίτερο ἐνδιαφέρον παρουσιάζει ἡ 
ἐνασχόληση τοῦ συγγραφέα μὲ τὰ ἔργα 
τοῦ Ι.Σ. ποὺ ἔχουν διασωθεῖ στὴν Ἐθνικὴ 
Βιβλιοθήκη τῆς Ἑλλάδος (Ε.Β.Ε.) [σσ. 
45-59]. Ἀξίζει νὰ σημειωθεῖ ὅτι ὑπὸ τὸν 
ὅρο πρώιμα ἔργα τοῦ Ἰβὰν Σελιμίσνκη 
ἐννοοῦνται τὰ ἑλληνικὰ κείμενα ποὺ 
συνέταξε ὁ Βούλγαρος λόγιος στὴ 
Βουλγαρία καὶ τὴ Βλαχία κατὰ τὸ χρονικὸ 
διάστημα 1829-1839 καὶ μετέφερε τὸ 1840 
στὴν Ἀθήνα. Τὰ ἔργα αὐτά (πρωτότυπα 
κείμενα καὶ μεταφράσεις) διακρίνονται 
ἀπὸ τὰ ὑπόλοιπα ἔργα τοῦ Ι.Σ., καὶ 
αὐτὰ γραμμένα στὴν ἑλληνική, ποὺ 
φυλάσσονται στὴν Ἐθνικὴ Βιβλιοθήκης 
τῆς Βουλγαρίας (στὴ Σόφια) καὶ ὡς 
ἐπὶ τὸ πλεῖστον ἀποτελοῦν ἔκφραση 
ἑνὸς διαφορετικοῦ Ι.Σ., πατριώτη καὶ 
ἐθνικιστῆ, ἀφοῦ –ὡς γνωστόν– προ-
οδευτικὰ ἀφυπνίστηκε ἡ βουλγαρικὴ 
συνείδηση τοῦ Ι.Σ. καὶ ὁ ἴδιος ἔθεσε τὸν 
ἑαυτό του καὶ τὴν πένα του (κυρίως τὴν 
ἑλληνική) στὴν ὑπηρεσία τοῦ βουλγαρικοῦ 

ἔθνους καὶ τῶν συμπατριωτῶν του. Στὸ 
σημεῖο αὐτὸ ἀξίζει νὰ σημειωθεῖ ὅτι ὁ 
Ι.Σ. ὡς πρὸς τὴ γλῶσσα ἀποτελεῖ τραγικὴ 
φιγούρα, ἀφοῦ ὡς μέτοχος τῆς ἑλληνικῆς 
παιδείας ἔγραφε μὲ ἄνεση κείμενα στὴν 
ἑλληνική, ἀλλὰ ἀδυνατοῦσε νὰ πράξει τὸ 
ἴδιο στὴ βουλγαρική. Γιὰ τὸν λόγο αὐτὸν 
καὶ ἀναζητοῦσε ἕναν καλὸ γνώστη τῆς 
ἑλληνικῆς καὶ τῆς βουλγαρικῆς γλώσσας, 
γιὰ νὰ μεταφράσει ἑλληνικὰ ἔργα του στὰ 
βουλγαρικά, ποὺ τὰ θεωροῦσε χρήσιμα 
γιὰ τὴν πατρίδα καὶ τοὺς συμπατριῶτες 
του [βλ. ἐνδεικτικὰ στὶς σσ. 36-37, σημ. 
42 τοῦ παρόντος ἔργου].

 Ὁ συγγραφέας ἐπιπρόσθετα ἀπαντᾶ 
στὸ εὔλογο ἐρώτημα: Γιατί τὰ χειρόγραφα 
αὐτὰ δὲν βρίσκονται στὴ Βουλγαρία, 
ἀλλὰ στὴν Ε.Β.Ε.; Ὅταν ὁ Ι.Σ. ἀναχώρησε 
ἀπὸ τὴν Ἀθήνα γιὰ τὴν  Ἰταλία γιὰ νὰ 
ὁλοκληρώσει ἐκεῖ τὶς ἰατρικὲς σπουδές 
του, ἄφησε πρὸς φύλαξη σὲ κάποιον 
Ἀπόστολο Βυζάντιο ἕνα μεγάλο κιβώτιο 
μὲ ἰατρικὰ βιβλία καὶ πολλὰ χειρόγραφα. 
Τὸ κιβώτιο αὐτό, γιὰ διαφόρους λόγους, 
ἄλλαξε ἀρκετὲς φορὲς ἰδιοκτήτη. Γιὰ 
τὸν λόγο αὐτὸν τόσο ὁ Σελιμίνσκης, ὅσο 
καὶ ὁ φίλος του Γ. Ζολότοβιτζ ἀπέτυχαν 
νὰ ἐντοπίσουν τὰ χειρόγραφα. Ἔτσι ὁ 
ἄγνωστος κάτοχός τους τὰ παρέδωσε 
στὴν Ε.Β.Ε. Τὰ χειρόγραφα αὐτὰ εἶναι 
δεμένα σὲ ἕξι τόμους· πρόκειται γιὰ τὰ 
ὑπ᾽ ἀριθμ. 1222-1227 χειρόγραφα τῆς 
Ε.Β.Ε., γιὰ τὰ ὁποῖα ὑπάρχουν τρεῖς 
περιγραφές (Ἰ. καὶ Ἀλ. Σακκελίωνος, 
Ν. Δ. Σωτηράκη καὶ Ροσίτσας Dimčeva). 
Ὁ συγγραφέας Ὁμότ. Καθηγητὴς Δ. Β. 
Γόνης προβαίνει καὶ αὐτὸς σὲ πλήρη 
περιγραφὴ τῶν χειρογράφων, μὲ ἀκριβῆ 
σελιδαρίθμηση καὶ προσθέτει στοιχεῖα 
χρήσιμα ἀπὸ τὴν περιγραφὴ τῆς Dimčeva, 
ποὺ εἶναι γραμμένη στὴ νεοβουλγαρική. 
Στὰ ἀνωτέρω χειρόγραφα φιλοξενοῦνται 



Θεολογία 2/2025

330

ἑλληνικὲς μεταφράσεις ἔργων τῶν ἑξῆς 
συγγραφέων: P.-H. Holbach, Gabriel Bonnot 
de Mably, L. B. Francoeur, J.-Fr. Callet, C. 
F. Volney, Joseph Weber. Στὶς ἀνωτέρω 
μεταφράσεις ὁ συγγραφέας προσθέτει καὶ 
ἄλλες δύο μὲ τίτλους: Λογικὴ ἢ Σκέψις 
ἐπὶ τῶν πρώτων ἐνεργειῶν τοῦ νοὸς 
καὶ Ἐκ τῶν διαλόγων Α, Β, Γ, γνῶμαι 
ἐξελληνισμέναι, τὰ πρωτότυπα γαλλικὰ 
κείμενα τῶν ὁποίων δὲν κατόρθωσε νὰ 
ἐπισημάνει. Συγκρίνοντας τὴν περιγραφὴ 
τῶν χειρογράφων τῆς Ε.Β.Ε. μὲ τὸ 
περιεχόμενο τῆς ἐπιστολῆς τοῦ Ι.Σ. πρὸς 
τὸν Γ. Ζολότοβιτζ, σημειώνεται ὅτι ἀπὸ 
τὰ χειρόγραφα φαίνεται νὰ χάθηκε μό-
νο τὸ μεταφρασμένο ἔργο τοῦ Ch. Fr. 
Dupuis μὲ τίτλο: Περὶ τῆς ἀρχῆς πασῶν 
τῶν θρησκειῶν. Ὁ Ὁμότ. Καθηγητὴς  Δ. 
Β. Γόνης διατυπώνει τὴν ἄποψη ὅτι 
στόχος τῶν μεταφράσεων τοῦ Ι.Β. ἦταν 
ἡ ἔκδοσή τους ἀπὸ κάποιους ἐκδοτικοὺς 
οἴκους στὴν Ἑλλάδα, γι᾽ αὐτὸ καὶ τὶς εἶχε 
μεταφέρει στὴν Ἑλλάδα ἀπὸ τὴ Βλαχία, 
ἀλλὰ αὐτὸ δὲν κατέστη δυνατόν, ἀφ’ 
ἑνὸς γιατὶ ὁρισμένα ἀπὸ τὰ ἔργα αὐτὰ 
εἶχαν ἐκδοθεῖ ἀπὸ μεταφράσεις ἄλλων 
καὶ ἀφ’ ἑτέρου ἐπειδὴ τὰ ὑπόλοιπα 
ἀποκλείστηκαν ἐκδοτικὰ εἴτε ἐξ αἰτίας 
τῆς μεγάλης ἐκτάσεώς τους εἴτε ἐξ 
αἰτίας τῆς γενικώτερης ἰδεολογίας τῶν 
συγγραφέων τους [σσ. 38-39].

Στὸ τρίτο μέρος τῶν «Προλεγομένων» 
[σσ. 60-74] παρουσιάζονται τὰ ἕνδεκα 
ἔργα τοῦ Ι.Σ. ποὺ δημοσιεύονται στὸ 
παρὸν βιβλίο. Ἡ παρουσίαση αὐτὴ ἀνα-
φέρεται στὴν αἰτία τῆς συγγραφῆς, 
στὸν τόπο καὶ τὸν χρόνο συντάξεως 
καὶ στὸ περιεχόμενο κάθε ἔργου ἢ 
ἐργιδίου. Ὅλα τὰ ἐκδιδόμενα ἔργα 
χειρογράφως φιλοξενοῦνται στὸν ὑπ᾽ 
ἀριθμ. 1227 χειρόγραφο κώδικα τῆς 
Ε.Β.Ε. Τὰ ἔργα αὐτά, ἐπὶ τῇ βάσει τοῦ 

περιεχομένου τους, ἐντάσσονται στὶς ἑξῆς 
τέσσερις κατηγορίες: Ι. Ἐκπαιδευτικά-
Ἐκκλησιαστικά, ΙΙ. Ὁμιλίες θρησκευτικές, 
ΙΙΙ. Εἰσαγωγὲς καὶ πρόλογοι σὲ μετα-
φράσεις καὶ IV. Ἐπιστολογραφία.

Τὰ ἐκδεδομένα κείμενα καταλαμβάνουν 
τὸ Β´ μέρος τοῦ ἐν λόγῳ βιβλίου. Ἡ 
ἔκδοσή τους εἶναι ἡμικριτικὴ καὶ τὸ 
κριτικὸ ὑπόμνημα ἑκάστου κειμένου 
παρατίθεται μετὰ τὸ κείμενο. Τὰ κείμενα 
ποὺ ἐκδίδονται φέρουν τοὺς ἑξῆς τίτλους 
[σσ. 77-195]:

1. <Σημείωμα περὶ τὴν τῶν κουτίων 
συμβουλὴν τοῦ Ἀδαμαντίου Κοραῆ πρὸς 
τὸ Πατριαρχεῖον>.

2. Λόγος ἐκφωνηθεὶς ἐν Φιλιππουπόλει 
τῷ 1829 Σεπτεμβρίου 1 μετὰ τὴν ἐξέ-
τασιν ἐπὶ παρουσίᾳ τοῦ Ἁγίου Φιλ-
ιππουπόλεως κυρίου Νικηφόρου Μυ-
τηληναίου καὶ πάντων τῶν ἐγκρίτων.

3. Πρόλογος τῆς ἡμετέρας ἐξετάσεως 
τῷ 1834 Ἀπριλίου 28 ἐν Ῥοῦσι-δε Βέδε.

4. Λόγος ἐκφωνηθεὶς εἰς τὴν ἄνοιξιν 
τοῦ ἡμετέρου ἑλληνικοῦ σχολείου ἐν 
Πλουεστίῳ τῇ 5 Αὐγούστου 1835.

5. Λόγος ἐκφωνηθεὶς ἐν Φιλιππουπόλει 
τῷ 1829 τὴν Μεγάλην Παρασκευὴν κατὰ 
ζήτησιν τῶν ἐπιτρόπων τῆς σχολῆς.

6. Λόγος περὶ διαβολῆς ἐκφωνηθεὶς ἐν 
Φιλιππουπόλει τῷ 1829· τὸ πρῶτον ἔτος 
τῆς ἐκεῖ διελεύσεώς μου.

7. Προσφώνημα εἰς τὰ ἐγκαίνια καὶ 
ἑορτὴν τοῦ προφήτου Ἠλιού, συντεθὲν 
μὲν παρὰ τοῦ Ἰ. Σελιμίνσκη, ἐκφωνηθὲν 
δὲ παρ᾽ ἑνὸς τῶν τῆς σχολῆς μαθητῶν τῇ 
20 Ἰουλίου <1>833.

8. Πρὸς τοὺς ἀναγινώσκοντας (Προ-
λεγόμενα στὸ ἔργο: Νόμος φυσικὸς ἢ 
Ἀρχαὶ φυσικαὶ τῆς ἠθικῆς ἐξ αὐτοῦ 
τοῦ ὀργανισμοῦ τοῦ ἀνθρώπου καὶ τοῦ 
παντός, μεταφρασθεὶς ἐκ τῆς Γαλλικῆς 
εἰς τὴν ἑλληνικὴν γλῶσσαν παρὰ Ἰ.).



331

9. Πρὸς τοὺς ἀναγνώστας (Συντο-
μότατος πρόλογος στὸ ἔργο Νόμος φυ-
σικός...).

10. Ἔκθεσις συνοπτικὴ περὶ τοῦ Ζωϊ-
κοῦ Μαγνητισμοῦ. Μετάφρασις ἐκ τοῦ 
γερμανικοῦ ἰδιώματος.

11. Εἰσαγωγὴ εἰς τὴν Ἐπιστολογρα-
φίαν.

Το Γ´ μέρος τοῦ βιβλίου τοῦ Ὁμοτ. 
Καθηγητοῦ Δ. Β. Γόνη φέρει τὸν τίτλο: 
«Σημειώσεις καὶ Σχόλια». Ἡ ἑνότητα 
αὐτὴ φανερὰ κρύβει πολὺ κόπο καὶ μόχθο. 
Ὁ ἀριθμὸς τῶν σημειώσεων καὶ σχολίων 
στὰ ἐκδεδομένα κείμενα εἶναι πολὺ 
μεγάλος (συνολικὰ 480). Ὁ συγγραφέας 
μὲ αὐτὰ ἐπιθυμεῖ νὰ ἀποκαλύψει τὸν 
μεγάλο πλοῦτο γνώσεων ποὺ εἶχε ἀπο-
κτήσει ὁ Ι.Σ. ἀπὸ τὴ συμμετοχή του 
στὴν ἑλληνικὴ παιδεία, τὴν ὁποία δὲν 
δεχόταν παθητικά, ἀλλὰ πάντοτε μὲ 
κριτικὴ διάθεση. Αὐτὸ φαίνεται ἰδιαίτερα 
μέσα ἀπὸ τὶς θετικὲς καὶ ἀρνητικὲς 
κριτικὲς  ποὺ ἀσκοῦσε στὰ κείμενά του 
ἔναντι λογίων ἀνδρῶν καὶ διδασκάλων 
τοῦ γένους τῶν Ἑλλήνων (Ἀδαμάντιος 
Κοραῆς, Εὐγένιος Βούλγαρης, Νικηφόρος 
Θεοτόκης, Κωνσταντῖνος Κούμας, Κων-
σταντῖνος Βαρδαλάχος, Νεόφυτος Δού-
κας, Κωνσταντῖνος Οἰκονόμος, Σέργιος 
Μακραῖος, Ἰακωβάκης Ρίζος Νερουλός), 
ἀλλὰ καὶ ἔναντι τοῦ γλωσσικοῦ ζητήματος 
καὶ ἔναντι τῶν δεισιδαιμονιῶν τῶν 
ἀνθρώπων τῆς ἐποχῆς του. Αὐτὸ δὲν εἶναι 
παράδοξο, ἀφοῦ ὁ Ι.Σ. ὑπήρξε ὀπαδὸς 
τοῦ εὐρωπαϊκοῦ καὶ τοῦ ἑλληνικοῦ 
διαφωτισμοῦ.

Ἡ προσφορὰ τοῦ Ὁμοτ. Καθηγητοῦ 
Δ. Β. Γόνη μὲ τὴν παροῦσα μελέτη εἶναι 
πολύπλευρη: α) Γνωρίζει στὸν Ἕλληνα 
ἀναγνώστη ἕναν μεγάλο ἑλληνιστὴ τοῦ 
19ου αἰώνα, τὸν Βούλγαρο Ἰβὰν Σε-
λιμίνσκη καὶ τὸ ἔργο του, β) προχωρεῖ σὲ 

κριτικὴ ἔκδοση τῶν πρώιμων ἑλληνικῶν 
κειμένων του (1829-1839) καὶ γ) μὲ τὴν 
πληθώρα τῶν σχολίων του ἀποκαλύπτει 
τὸν πλούσιο κόσμο τῶν γνώσεων τοῦ 
Ι.Σ., ἀλλὰ καὶ τὴ στάση του ἔναντι τῆς 
ἑλληνικῆς παιδείας, τῶν Ἑλλήνων λογίων, 
τοῦ ἑλληνικοῦ διαφωτισμοῦ καὶ τῶν 
δεισιδαιμονιῶν τῆς ἐποχῆς του.

Εἰρήνη Κασάπη
Ἐπίκ. Καθηγήτρια 

Θεολογικῆς Σχολῆς Ε.Κ.Π.Α.

Καππαδοκία – Μικρὰ Ἀσία. Ἱστορία 
– Θεολογία – Φιλολογία – Τέχνη – 

Ἀρχαιολογία – Λαογραφία,
Χρ. Μπαλόγλου (ἐπιμ.), 

ἐκδ. Βυζαντινὸς Δόμος – Κ. & Μ. Σταμούλη, 
Θεσσαλονίκη 2022, 656 σσ.

Ἐξ ἀφορμῆς τῆς συμπληρώσεως 100 
ἐτῶν ἀπὸ τὴ Μικρασιατικὴ τραγωδία, 
ἐκδόθηκε ἀφιερωματικὸς τόμος μὲ τὴν 
ἐπιμέλεια τῶν Χρήστου Μπαλόγλου 
καὶ Γιώργου Τσούτσου. Ἡ συντριπτικὴ 
πλειονότης τῶν ἐργασιῶν ἐνδιαφέρει 
καὶ ἀπὸ ἐκκλησιαστικῆς πλευρᾶς. Ὁ Χρ. 
Μπαλόγλου γράφει γιὰ τὸν ἄνθρωπο ὡς 
«πολιτικὸν ζῶον» καί «ζῶον οἰκονομικόν» 
κατὰ τὸν Ἀριστοτέλη καὶ τὸν Μ. Βασίλειο. 
Ὁ συγγραφέας συγκρίνει τοὺς ὁρισμούς-
χαρακτηρισμοὺς τοῦ ἀνθρώπου ἀμφο-
τέρων, «λαμβάνοντας ὑπ’ ὄψιν τὸ θεω-
ρητικό, φιλοσοφικό, θεολογικὸ πλαίσιο 
τῶν ἀπόψεών» τους. Ὁ Ἀν. Μαρᾶς γράφει 
μὲ θέμα: «Ὁ Πλοῦτος στὶς κοινωνικὲς 
Ὁμιλίες τοῦ Μεγάλου Βασιλείου». Ὁ Μ. 
Βασίλειος ἀμφισβητεῖ τὶς περὶ ἰδιοκτησίας 
ἀντιλήψεις περὶ πλούτου τῶν πλουσίων, 
θεωρώντας ὅτι οἱ τελευταῖοι εἶναι ἁπλῶς 
διαχειριστὲς τοῦ πλούτου καὶ οἰκονόμοι 
τῶν συνανθρώπων τους. Στὸ πλαίσιο 

ΒΙΒΛΙΟΣΤΑΣΙΟΝ



Θεολογία 2/2025

332

αὐτὸ ὁ Μέγας Βασίλειος ἀναπτύσσει τὸν 
ἐνδεδειγμένο τρόπο διαχειρίσεως τοῦ 
πλούτου. 

Τὸ θέμα: «Ὁ Κηρυγματικὸς Λόγος 
τῶν Πατέρων Βασιλείου τοῦ Μεγάλου 
καὶ Γρηγορίου Νύσσης ὡς πηγὴ με-
λέτης τῆς κοινωνικῆς παθογένειας 
στὴν Καππαδοκία κατὰ τὸν 4ο αἰῶνα» 
ἀναπτύσει ἡ Γαρυφαλλιὰ Θεοδωρίδου. 
Μέσῳ τῆς ἐργασίας αὐτῆς ἀναπαρ-
ίστανται ὄψεις τῆς κοινωνίας καὶ τῆς 
λαογραφίας τῆς Καισαρείας κατὰ τὸν 4ο 
αἰῶνα. Ἐν συνεχείᾳ ὁ Χρ. Μπαλόγλου 
ἀναφέρεται στὰ βιβλικὰ δεδομένα γιὰ 
τὴν εἰσαγωγὴ τοῦ Χριστιανισμοῦ στὴν 
Καππαδοκία. Ὁριοθετεῖ τὴν ἔρευνά 
του σὲ ἱστορικοθεολογικὸ πλαίσιο ἀπο-
κλειομένων ἀρχαίων παραδόσεων, ἀπο-
κρύφων κειμένων τῆς Κ.Δ. καὶ προφορικῶν 
παραδόσεων. Τὴν ἐπίδραση τοῦ ἔργου 
τοῦ Μ. Βασιλείου καὶ τῆς «Βασιλειάδας» 
τῆς Καππαδοκίας στὴ διαμόρφωση τῶν 
Μοναστηριακῶν Οἴκων Φιλανθρωπίας 
καὶ Νοσοκομείων στὸ Βυζάντιο ἐξετάζει 
ὁ Στ. Μουζάκης. Σύμφωνα μὲ τὸν 
συγγραφέα τὰ σημερινὰ νοσοκομεῖα 
προέρχονται ἀπὸ τὶς ἀνατολικὲς ἐπαρχίες 
τῆς Ρωμαϊκῆς αὐτοκρατορίας τοῦ 4ου αἰ. 
Τότε ἡ Ὀρθόδοξη Ἐκκλησία καὶ ἡ βυ-
ζαντινὴ κοινωνία συνεργάσθηκαν ἐπὶ τῇ 
βάσει χριστιανικῶν ἀρχῶν «... στὸ χῶρο 
τῆς κοινωνικῆς διακονίας ἀλλὰ κυρίως τῆς 
ὀρθολογικῆς ἰατρικῆς». Ὁ Θ. Δρακόπουλος 
παρουσιάζει ἕνα «Εἰσαγωγικὸ στὸ ἱστο-
ρικὸ παράδοξο τοῦ Οὐλφίλα». Ἡ ἐρ-
γασία βασίζεται σὲ ἐμβριθῆ μελέτη τῶν 
πηγῶν. Πρόκειται γιὰ τὸν ἀρειανίζοντα 
Βυζαντινὸ Ἱεραπόστολο τῶν Γότθων 
(4ος αἰ.), ὁ ὁποῖος ἐπινόησε τὸ γοτθικὸ 
ἀλφάβητο, μετέφρασε στὰ γοτθικά τὴ 
Βίβλο, καθὼς καὶ λειτουργικὰ καὶ νομικὰ 
κείμενα. Καρπὸς τῆς ἱεραποστολικῆς 
αὐτῆς δραστηριότητας ὑπῆρξε ἡ στροφὴ 

τῆς συντριπτικῆς πλειονότητος τῶν γερ-
μανικῶν φύλων πρὸς τὸν Ἀρειανισμό. Ὁ 
Π. Γιαννόπουλος ἐρευνᾶ τὴ δημιουργία 
τοῦ θέματος τῆς Καππαδοκίας. Τοποθετεῖ 
χρονικὰ τὴν κατακλεῖδα τῆς φάσεως τῆς 
δημιουργίας τοῦ θέματος αὐτοῦ τὴν 
ἐποχὴ τοῦ Λέοντος ΣΤ΄ τοῦ Σοφοῦ μετὰ 
ἀπὸ τὶς νίκες τῶν Βυζαντινῶν ἐναντίον 
τῶν Ἀράβων καὶ τῶν Παυλικιανῶν, ποὺ 
εἶχαν ὡς ἀποτέλεσμα διάφορες ἐδαφικὲς 
ἀνακατατάξεις. Ἡ Μαρία Ρώτα ἐξετάζει 
«Τὸ τέλος τῆς διαμάχης τῶν Εὐνούχων: 
Ἡ στάση τοῦ Σταυρακίου ἐναντίον του 
Ἀετίου στὴν Καππαδοκία (Ἰούνιος 
800)». Ἡ συγγραφέας διερευνᾶ καὶ τὴν 
ἐκδοχὴ νὰ ὀργάνωσε ὁ Σταυράκιος τὴ 
στάση ἀπὸ τὴν Κωνσταντινούπολη, παρὰ 
τὴν ἀμφισβήτηση τῆς συμμετοχῆς του σὲ 
αὐτήν. Ὁ Ἐπίσκοπος Ἐλαίας Θεοδώρητος 
διερευνᾶ τὴν καππαδοκικὴ προέλευση 
τοῦ Συμβόλου τῆς Πίστεως Νικαίας-
Κωνσταντινουπόλεως βάσει ἐμβριθοῦς 
μελέτης τῶν πηγῶν καὶ τῆς σχετικῆς 
βιβλιογραφίας. O M. Βαρβούνης γράφει 
γιὰ τοὺς ναοὺς καὶ τὴν τελετουργικὴ 
λαϊκὴ θρησκευτικότητα στὴν Τελμησσὸ 
τῆς Καππαδοκίας κατὰ τὸν 19ο αἰῶνα 
ἕως τὸ 1924. Ὁ Κ. Βλασιάδης παρουσιάζει 
τὸ γλωσσικὸ ἰδίωμα τῆς Σινασοῦ Καπ-
παδοκίας μαζὶ μὲ ἐπιγραφές, κείμενα, 
τραγούδια καὶ παροιμίες τῆς πόλεως. Ὁ 
Κ. Νίγδελης ἀναδεικνύει τὸν Ταξιάρχη, 
Ἱερὸ Ναὸ Ἀρχαγγέλων Γαβριὴλ καὶ 
Μιχαήλ. Γιαναρτᾶς Κιλισέ-Ἐκκλησία 
τοῦ Καιγόμενου Λίθου, μὲ τὴ βοήθεια 
πλούσιου φωτογραφικοῦ ὑλικοῦ. Ὁ Κ. 
Βλασιάδης παρουσιάζει τραγούδια καὶ 
χοροὺς ἀπὸ τὴ Σινασὸ τῆς Καππαδοκίας 
καὶ ὁ Τ. Σαλκιτζόγλου παρουσιάζει τὸ 
ταξίδι τῆς Γερτρούδης Μπὲλ στὴν περιοχὴ 
τῶν Χιλίων καὶ Μιᾶς Ἐκκλησιῶν. Ὁ Π. 
Καρφόπουλος παρουσιάζει τὴ Μαλακοπὴ 
μέσῳ ἑνὸς ἐκτεταμένου αὐτοβιογραφικοῦ 



333

σημειώματος. Ἡ Μαργαρίτα Δημητριάδου 
ἀναφέρεται στὴν ἀφύπνιση τῆς ἑλληνικῆς 
συνειδήσεως τῶν Καππαδοκῶν καὶ τὴ 
συμβολή τους στὴν Ἐπανάσταση τοῦ 
1821. 

Ὁ Χρ. Μπαλόγλου ἀναφέρεται στὸ ἔρ-
γο τοῦ Ἀλέξανδρου Δεσποτόπουλου σχε-
τικὰ μὲ τὴν Ἐπανάσταση τοῦ 1821. Ὁ 
Γ. Τσοῦτσος παρουσιάζει καὶ σχολιάζει 
ὑπό το φῶς τοῦ ἑλληνοτουρκικοῦ συμ-
φώνου φιλίας (1930) μία ἄγνωστη συν-
έντευξη τοῦ παπα-Εὐθὺμ πρὸς τὸν 
Χρῆστο Ἀγγελομάτη (ἐφημ. Ἀκρόπολις, 
10.10.1931). Ὁ Ἀρχ. Γαβριὴλ γράφει 
γιὰ τὸν Γερβάσιο Σουμελίδη, Ἐπίσκοπο 
Σεβαστείας. Ὁ σπουδαῖος αὐτὸς κληρικὸς 
εἶχε τὸ θλιβερὸ προνόμιο νὰ τελέσει στὸν 
κατάμεστο ἀπὸ Καππαδόκες ναὸ τοῦ 
Ἁγίου Γεωργίου Μερσίνας τὴν τελευταία 
Ἀρχιερατικὴ Λειτουργία ποὺ τελέσθηκε 
στὴ Μικρὰ Ἀσία πρὸ τῆς ἀναχωρήσεως 
γιὰ τὴν Ἑλλάδα καὶ τοῦ τελευταίου 
Ρωμιοῦ πρόσφυγα. Ἀκολουθεῖ τὸ ἄρ-
θρο τοῦ Θ. Πυλαρινοῦ ποὺ περιέχει 
ἐπιστολὲς τοῦ Δημοσθένη Δανιηλίδη 

πρὸς τὸν Ἀντώνη Μυστακίδη καὶ τοῦ 
Μ. Μελετόπουλου ποὺ παρουσιάζει ἐν-
δελεχῶς τό «μακρὺ ὁδοιπορικό» τοῦ 
Καππαδόκη κοινωνιολόγου Ἀβροτέλη 
Ἐλευθερόπουλου. Ἐν συνεχείᾳ ὁ Χρ. 
Μπαλόγλου παρουσιάζει στοιχεῖα καὶ 
πτυχὲς τῆς δράσεως τοῦ σπουδαίου κα-
νονολόγου Κωνσταντίνου Μουρατίδη. Σὲ 
ἑπόμενη ἐργασία του προβαίνει σὲ μιὰ 
ἀποτίμηση τῶν αἰτίων τῆς Μικρασιατικῆς 
Καταστροφῆς παρουσιάζοντας τὸ ἔργο 
τοῦ Κ. Σταματόπουλου, Πῶς φτάσαμε 
στὴν Καταστροφή, ἐκδ. Καπόν, Ἀθήνα 
2020. Ἀναδημοσιεύεται ἐπίσης ἄρθρο 
τῆς Δεσποίνης Κοντοστεργίου γιὰ τὸν 
Καππαδόκη Πρωτοπρ. Ἰω. Ρωμανίδη, 
περιέχον πολλὰ στοιχεῖα γιὰ τὴ ζωή, τὸν 
χαρακτῆρα καὶ τὴ δράση του. 

Ἀξίζουν συγχαρητήρια στὸν ἐκδ. οἶκο Κ. 
& Μ. Σταμούλη τόσο γιὰ τὸ περιεχόμενο 
τοῦ τόμου ὅσο καὶ γιὰ τὴν αἰσθητικῶς 
ἄρτια ἐμφάνισή του. 

Γεώργος Ἀθ. Τσοῦτσος
Πολιτικὸς ἐπιστήμων

ΒΙΒΛΙΟΣΤΑΣΙΟΝ


