
ΘΕΟΛΟΓΙΑ 96, 2 (2025)

Συμβολὴ στὴν ἱστορικοδογματικὴ διερεύνηση 
τῆς παύλειας ἐκκλησιολογίας 
στὴ βάση τοῦ Ἐφεσ. 1, 22-23

Σεβ. Μητροπολίτου Μεσσηνίας 
κ. Χρυσοστόμου (Σαββάτου)*

1. Μελετώντας τὶς περιγραφικὲς ἀναφορὲς περὶ Ἐκκλησίας στὸν 
ἀπόστολο Παῦλο, διακρίνουμε τὴ χαρακτηριστικὴ διατύπωση «σῶμα 
Χριστοῦ», ἡ ὁποία παραπέμπει μὲ κάθε θεολογικὴ συνέπεια στὶς 
βιβλικὲς προϋποθέσεις τῆς σκέψης του. Ἡ ἄποψη αὐτὴ ἐπιβεβαιώνεται 
ἀπὸ τὴ χρήση τῆς διατύπωσης αὐτῆς στὶς ἐπιστολές του πρὸς Ῥωμαίους1, 
Α΄ Κορινθίους2, Ἐφεσίους3 καὶ Κολοσσαεῖς4 καὶ συμπληρωματικὰ στὶς 
ἐπιστολὲς πρὸς Ῥωμαίους5, Α΄ Κορινθίους6, Γαλάτας7, Ἐφεσίους8 καὶ 
Κολοσσαεῖς9, ὅπου ἡ συγκεκριμένη διατύπωση περιγράφει μία ἐμπειρικὴ 

* Ὁ Σεβ. Μητροπολίτης Μεσσηνίας κ. Χρυσόστομος (Σαββάτος) εἶναι Καθηγητὴς τῆς 
Θεολογικῆς Σχολῆς τοῦ Ἐθνικοῦ καὶ Καποδιστριακοῦ Πανεπιστημίου Ἀθηνῶν.
1. 12, 5, 48.
2. 6, 15-20· 10, 16-17· 12, 4-31.
3. 1, 20-23· 2, 11-22· 4, 1-16, 25, 30· 5, 22-32· 12, 16.
4. 1, 13-29· 2, 6-19.
5. 5, 12-21· 6, 1-7.
6. 11, 3-4· 15, 20-23.
7. 3, 27-29.
8. 1, 3-14, 16-19.
9. 3, 9-17. Th. Soiron, Die Kirche als der Leib Christi. Νach der Lehre des hl. Paulus 
exegetisch, systematich und in der theologischen wie praktischen Bedeutung dargestellt, Patmos-
Verl., Düsseldorf 1951, σσ. 53-171. Eἰδικώτερα γιὰ τὴν ἐκκλησιολογία τοῦ ἀπ. Παύλου 
βλ. T. Schmidt, Der Leib Christi (Σῶμα Χριστοῦ). Eine Untersuchung zum urchristlichen 
Gemeindegedanken, Deichert (Werner-Scholil), Leipzig 1919· A. E. J. Rawlinson, “Corpus 
ChristiÓ, in: G. K. Bell and A. Deismann (eds.), Mysterium Christi, Longmans, London 
1930, σσ. 225-244· J. A. T. Robinson, The Body: Α Study in Pauline Theology, SCM Press, 
Chicago – London 1952· P. L. Malevez s.j., «L’ Église, corpus du Christ: sens et provenance 

9-30



Θεολογία 2/2025

1010

κατάσταση10, ἐκφράζει ἀπόλυτα ἕνα ἐκκλησιολογικὸ περιεχόμενο καὶ 
δὲν ἀναφέρεται στὴ φύση τοῦ προσωπικοῦ σώματος τοῦ Χριστοῦ.

Ἡ πρωτότυπη αὐτὴ σύλληψη περιγραφῆς καὶ ἔκφρασης τῆς Ἐκκλησίας 
ὡς «σώματος Χριστοῦ» εἰσάγει κάτι τὸ νέο στὸ καινοδιαθηκικὸ βιβλικὸ 
περιβάλλον καὶ γι’ αὐτὸ εἶναι θέμα «μείζονος σημασίας καὶ ἐξετάσεως»11, 
ὄχι μόνο γιὰ τὴ βιβλικὴ ἀλλὰ καὶ γιὰ τὴν ἱστορικοδογματικὴ ἔρευνα.

Ἡ κατανόηση λοιπὸν τῆς διατύπωσης «σῶμα Χριστοῦ» καὶ ὁ συ-
σχετισμός της πρὸς τὸ ἐκκλησιολογικό της περιεχόμενο ἀπαιτεῖ μία 
ἱστορικοδογματικὴ θεώρηση καὶ διερεύνηση προκειμένου νὰ προσ-
διορίσουμε τὸ περιεχόμενο τοῦ ὅρου «σῶμα», νὰ ὁδηγηθοῦμε στὸν 
τρόπο κατανόησης τῆς χρήσης του ἀπὸ τὸν ἀπ. Παῦλο καὶ στὴ συνέχεια 

de l'expression chez saint Paul», Recherches de Sciences Religieux 32 (1944), σσ. 27-94· E. 
Percy, Der Leib Christi (Σῶμα Χριστοῦ) in den paulinischen Homologumena und Antilegomena, 
G. W. K. Gleerup, O. Harrassowitz, Lund – Leipzig 1942· S. Hanson, The Unity of the Church 
in the New Testament: Colossians and Ephesians, [Acta Seminarii Neotestamentici Upsaliensis 
14], Almquist & Wiksell, Uppsala 1946· L. Cerfaux, La théologie de l’Église suivant Saint 
Paul, [Collection «Unam sanctam» 54], Éditions du Cerf, Paris 1965· A. Wikenhauser, 
Die Kirche als der mystische Leib Christi nach dem Apostel Paulus, Aschendorff, Münster 
in Westfalen 1937· Ἀθανάσιος Γιέφτιτς (πρ. ἐπισκ. Ἐρζεγοβίνης). Ἡ ἐκκλησιολογία 
τοῦ Ἀποστόλου Παύλου κατὰ τὸν Ἰωάννην τὸν Χρυσόστομον, ἐκδ. Γρηγόρη, Ἀθήνα 
1984· E. Best, One Body in Christ, S.P.C.K., London 1955· W. Goussens, L’Église, corps du 
Christ d’après saint Paul. Étude de théologie biblique, Librairie Lecoffre, J. Gabalda et Cie, 
Éditeurs, Paris 1949· St. Jaki, Les tendances nouvelles de l’ ecclésiologie, Herder, Rome 1957· Θ. 
Ἰωαννίδης, «Ἡ Ἐκκλησία ὡς ̒σῶμα̉ Χριστοῦ στὶς Ἐπιστολὲς τοῦ ἀποστόλου Παύλου», 
στό: Κ. Μπελέζος (ἐπιμ.), Τιμητικὸς τόμος τῆς Θεολογικῆς Σχολῆς τοῦ Ε.Κ.Π.Α. γιὰ 
τὴν τριακονταετῆ διακονία τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριάρχου κ. Βαρθολομαίου Α΄, ἐκδ. 
ἄλτερ ἔγκο ΜΜΕ Α.Ε., Ἀθήνα 2021, σσ. 489-504.
10. Ἡ ἀποφυγὴ ἀπὸ τοὺς Πατέρες τῆς Ἐκκλησίας ἑνὸς συγκεκριμένου ὁρισμοῦ περὶ 
τοῦ «τί εἶναι ἡ Ἐκκλησία» καὶ ἡ υἱοθέτηση μιᾶς περιγραφικῆς διατύπωσης τοῦ 
ἐκκλησιολογικοῦ γεγονότος μέσα ἀπὸ εἰκόνες ἐπιβεβαιώνει ὅτι κάθε ὅρος, εἰκόνα, 
ἔκφραση ἢ διατύπωση χρησιμοποιεῖται περιγραφικὰ καὶ μόνο πρὸς ἔκφραση μιᾶς κα-
τάστασης ἢ μιᾶς ἐμπειρίας καὶ ὄχι ὑπὸ τὴν ἀποκλειστικὴ χρήση γιὰ τὸν καθορισμὸ τῆς 
οὐσίας, τῆς φύσεως ἢ τῆς ταυτότητας τῆς Ἐκκλησίας. Γιὰ τὴ χρήση καὶ τὴν ἑρμηνεία τῆς 
ἔκφρασης «σῶμα Χριστοῦ» βλ. Ἰω. Καρμίρης, «Σῶμα Χριστοῦ, ὅ ἐστιν ἡ Ἐκκλησία», 
Ἐκκλησία ΛΘ΄, 15-16 (1962), σ. 334· Ὁ ἴδιος, Ὀρθόδοξος Ἐκκλησιολογία (Δογματικῆς 
Τμῆμα Ε΄), Ἀθῆναι 1973, σσ. 11-18 καὶ 171-178.	
11. Βλ. Β. Τσάκωνας, Ὑπόμνημα εἰς τὴν Κολοσσαεῖς Ἐπιστολὴν τοῦ Ἀποστόλου 
Παύλου (Εἰσαγωγή-Κείμενον-Ἑρμηνεία), Ἐν Ἀθήναις 1975, σ. 34.

Σεβ. Μητρ. Μεσσηνίας κ. Χρυσοστόμου (Σαββάτου)



1111

στὴν περιγραφὴ τῆς ἐκκλησιολογικῆς ἐμπειρίας καὶ μάλιστα μὲ ὅρους 
μιᾶς κοινότητας12, τοῦ «σώματος Χριστοῦ»13. 

Ὁ ὅρος «σῶμα Χριστοῦ», ὡς ἔκφραση ἀποκλειστικὰ παύλεια14, ἀπο-
τελεῖ μία ἀπὸ τὶς ἰδιαίτερες διατυπώσεις στὸ λεξιλόγιο τοῦ ἀπ. Παύλου, 
μὲ τὴν ὁποίαν ἐκφράζει ἀφ’ ἑνὸς τὴ θρησκευτική του ἐμπειρία15 καὶ 
ἀφ’ ἑτέρου τὴ διαφοροποίησή του ἀπὸ κάθε ἄλλη ἀνθρωπολογικὴ 
θεώρηση τοῦ ὅρου «σῶμα»16. Ὁ ὅρος «σῶμα» φαίνεται ὅτι ἐκφράζει 
καλύτερα κατὰ τὸν ἀπ. Παῦλο τὴ σχέση μεταξὺ τῶν μελῶν τῆς Ἐκ-
κλησίας ὡς «σώματος Χριστοῦ»17 ἔναντι τοῦ ὅρου «σάρξ», μὲ τὸν 
ὁποῖον περιγράφεται περισσότερο τὸ ἀνθρωπολογικὸ περιεχόμενο τοῦ 
ὅρου. Γιὰ τοὺς λόγους αὐτοὺς ὁ ὅρος «σῶμα» χαρακτηρίζεται ὡς «ἰδίου 
εἴδους» ἔκφραση, ἐνῶ εἶναι γνωστὸ ὅτι στὴν ἰουδαϊκὴ παράδοση ὁ ὅρος 
«σῶμα» δὲν ἐκφράζει ἕνα μέρος τοῦ ἀνθρώπου ἀλλὰ τὸν ὅλον ἄνθρωπο. 

Ὑπ’ αὐτὲς τὶς προϋποθέσεις ἡ οὐσιαστικὴ σημασία τῆς συγκεκριμένης 
διατύπωσης ἀποδίδεται μὲ τὴ λέξη «Χριστοῦ», μὲ τὴν ὁποίαν δὲν 
προσδιορίζεται τὸ σῶμα τῶν πιστῶν (coetus fidelium) ἀλλὰ ἡ Ἐκκλησία 
ὡς «σῶμα Χριστοῦ» (corpus Christi)18, μία διάκριση πολὺ σημαντική, 
γιατὶ δηλώνεται ἀφ’ ἑνὸς ἡ διαφοροποίηση τοῦ «σώματος Χριστοῦ» 

12. Ἰωάννης Ζηζιούλας, Μητρ. Περγάμου, Ἔργα Α΄ Ἐκκλησιολογικὰ μελετήματα, ἐκδ. 
Δόμος, Ἀθήνα 2016, σ. 178. 
13. Π. Βασιλειάδης, «Σύγχρονες προσεγγίσεις τῆς παύλειας θεολογίας», στό: Κ. Μπελέ-
ζος, Ἀπόστολος Παῦλος καὶ Κόρινθος. Πρακτικὰ Διεθνοῦς Ἐπιστημονικοῦ Συνεδρίου 
(Κόρινθος, 23-25 Σεπτεμβρίου 2007), τόμ. Α΄, ἐκδ. Ψυχογιός, Ἀθήνα 2009, σ. 293. 
14. Βλ. J. M. O’Connor, “Tradition and redaction in Col. 1, 15-20”, Revue Biblique 
102, 2 (1995), σσ. 231-241. Γιὰ τὴν ἔννοια τοῦ «σώματος» στὸν ἀπ. Παῦλο βλ. Ἰω. 
Καραβιδόπουλος, «Ἡ Ἐκκλησία ὡς σῶμα Χριστοῦ», Γρηγόριος ὁ Παλαμᾶς 72 (1989), 
σσ. 789-793· Χαρ. Ἀτματζίδης, Ἀπὸ τὴ βιβλικὴ ἔρευνα στὴν πίστη τῆς Ἐκκλησίας. 
Συνοπτικὴ Θεολογία τῆς Καινῆς Διαθήκης, τόμ. Α΄, ἐκδ. Π. Πουρναρᾶς, Θεσσαλονίκη 
2010, σσ. 149-151.
15. Π. Βασιλειάδης, ἔνθ’ ἀνωτ., σ. 293.
16. Στ. Γιαγκάζογλου, «Τὸ βιβλικὸ πλαίσιο τῆς συνάντησης Ἑλληνισμοῦ καὶ Χριστια-
νισμοῦ», στό: Στ. Γιαγκάζογλου, Στὸ μεταίχμιο τῆς Θεολογίας. Δοκίμια γιὰ τὸν 
διάλογο θεολογίας καὶ πολιτισμοῦ, ἐκδ. Δόμος, Ἀθήνα 2018, σ. 39. 
17. Α΄ Κορ. 12, 12-17.
18. Βλ. Ἰωάννης Ζηζιούλας, Μητρ. Περγάμου, Ἡ ἑνότης τῆς Ἐκκλησίας ἐν τῇ Θείᾳ 
Εὐχαριστίᾳ καὶ τῷ ἐπισκόπῳ κατὰ τοὺς τρεῖς πρώτους αἰώνας, ἐκδ. Γρηγόρης, Ἀθῆναι 
42012, σ. 45· Ἀθανάσιος Γιέφτιτς, (πρ. ἐπίσκοπος Ἐρζεγοβίνης), Ἡ ἐκκλησιολογία τοῦ 
Ἀποστόλου Παύλου, ἔνθ’ ἀνωτ., σ. 95. 

ΔΙΕΡΕΎΝΗΣΗ ΤΗΣ ΠΑΎΛΕΙΑΣ ΕΚΚΛΗΣΙΟΛΟΓΊΑΣ ΣΤΗ ΒΑΣΗ ΤΟΥ ΕΦΕΣ. 1, 22-23 



Θεολογία 2/2025

1212

ἀπὸ τὴν ἰουδαϊκὴ ἀντίληψη περὶ συναγωγῆς (qachal)19 καὶ ἀφ’ ἑτέρου 
ἡ σύναξη τοῦ «λαοῦ τοῦ Θεοῦ»20, στὴν ὁποία τελεῖται ἡ Εὐχαριστία21.

Ὁ ὅρος «σῶμα» στὸν ἀπ. Παῦλο καὶ στὴ συγκεκριμένη ἐκκλησιολογική 
του συνάφεια δὲν μπορεῖ νὰ συσχετισθεῖ ἐπίσης μὲ ἕνα ἁπλὸ φυσικό, 
ἀπρόσωπο σῶμα μὲ ἀνθρωπολογικὲς διαστάσεις μόνον22· αὐτὴ εἶναι 
μία ἑλληνικὴ φιλοσοφικὴ ἀντίληψη23. Στὸν ἀπ. Παῦλο ὁ ὅρος «σῶμα» 
διαφοροποιεῖται ἄμεσα ἀπὸ τὴν παραπάνω θεώρησή του κυρίως μὲ τὴ 
χρήση τῆς γενικῆς «Χριστοῦ», ἐνῶ λαμβάνει καὶ διαφορετικὸ περιεχόμενο 
ὡς πρὸς τὸ βαθύτερο νόημά του. 

Τί σημαίνει κατ’ ἀρχὰς αὐτὴ ἡ σύζευξη τῶν δύο ὅρων, «σῶμα» καί 
«Χριστοῦ» στὴ σκέψη τοῦ ἀπ. Παύλου;

Ἡ σύζευξη τῶν δύο αὐτῶν ἐννοιῶν περιγράφει μία σχέση μοναδική: τὴ 
σχέση τῶν μελῶν ἑνὸς σώματος μεταξύ τους ἀλλὰ καὶ μὲ τὸν Χριστόν. Ἡ 
σύζευξη αὐτὴ ἀποτελεῖ μία σχέση συγκεκριμένη καὶ πραγματική, ἡ ὁποία 
ἐκφράζεται μὲ ἕναν συγκεκριμένο τρόπο, τὸν κοινοτικό-εὐχαριστιακό.

Ἡ ἔκφραση λοιπόν «σῶμα Χριστοῦ» εἶναι μία περιγραφικὴ εἰκόνα μὲ 
τὴν ὁποίαν «σημαίνεται» μία σχέση πραγματικὴ μεταξὺ ὅλων ἐκείνων 
ποὺ ἀποτελοῦν τὰ μέλη ἑνὸς συγκεκριμένου σώματος24, πρὸς ἄλληλα, 
ὡς «ἀλλήλων μέλη»25, καὶ ἡ ὁποία νοηματοδοτεῖται ἀποκλειστικὰ καὶ 
μόνο ἀπὸ τὴ σχέση τῶν μελῶν μὲ τὸ πρόσωπο τοῦ Χριστοῦ. Αὐτὸς ὁ 
εἰκονισμὸς τῆς σχέσεως τῶν μελῶν μεταξύ τους καὶ πρὸς τὸ πρόσωπο 
τοῦ Χριστοῦ ἀπετέλεσε τὴ βάση στὴ σκέψη τοῦ ἀπ. Παύλου ὥστε νὰ 
ταυτισθεῖ ἡ σχέση αὐτὴ μὲ τὴν Ἐκκλησία· γι’ αὐτὸ καὶ ἡ Ἐκκλησία ὡς 
«σῶμα Χριστοῦ» δὲν προσδιορίζεται μόνον ἀπὸ τοὺς πιστοὺς ἀλλὰ καὶ 
ὡς μία σχέση τοῦ Χριστοῦ πρὸς τὰ μέλη τοῦ «σώματός» Του. Εἶναι 
χαρακτηριστικὴ ἡ περιγραφὴ τοῦ Ὠριγένους, ὅτι ὁ Χριστὸς ὡς Υἱὸς τοῦ 

19. Ἰακώβ. 2, 2· Ἐφεσ. 1, 22 κ.ἑ.
20. Α΄ Κορ. 11, 28.
21. Πρβλ. Σ. Ἀγουρίδης, Χριστός-Παῦλος, Ἀθήνα 1977, σ. 136 κ.ἑ.
22. Πρβλ. Ἰωάννου Χρυσοστόμου, Εἰς τὴν Α΄ Κορινθίους, Ὁμιλία ΚΣΤ΄, 3, PG 61, 215-
216· J. Robinson, The Body. A Study in Pauline Theology, ἔνθ’ ἀνωτ.
23. Πρβλ. Β. Ἰωαννίδης, «Ἡ ἑνότης τῆς Ἐκκλησίας κατὰ τὸν Ἀπόστολον Παῦλον», 
Εὐχαριστήριον. Τιμητικὸς τόμος ἐπὶ τῇ 45ετηρίδι τῆς ἐπιστημονικῆς δράσεως καὶ τῇ 
35ετηρίδι τακτικῆς καθηγεσίας Καθηγητοῦ Ἁμίλκα Σ. Ἀλιβιζάτου, Ἐν Ἀθήναις 1958, σ. 
179. 
24. Α΄ Κορ. 12, 2.
25. Ῥωμ. 12, 2.

Σεβ. Μητρ. Μεσσηνίας κ. Χρυσοστόμου (Σαββάτου)



1313

Θεοῦ συναντᾶται μέσα στὴν κοινότητα καὶ δὲν ζεῖ παρὰ μόνο ἐν μέσῳ 
ἐκείνων, οἱ ὁποῖοι βρίσκονται ἑνωμένοι μαζί του καὶ μεταξύ τους26. 

Ἀπὸ τοὺς Στωικοὺς λοιπὸν τῆς ἐποχῆς του, ὁ ἀπ. Παῦλος ἀντλεῖ τὴν 
περιγραφικὴ εἰκόνα τοῦ ἀνθρωπίνου σώματος, τὴν ὁποίαν συσχετίζει 
πρὸς τὴ γενική «Χριστοῦ»27, προκειμένου νὰ διατυπώσει μία νέα 
ἐμπειρικὴ κατάσταση σχέσεως, ἡ ὁποία εἰκονίζεται μὲ τὴν εὐχαριστιακὴ 
κοινωνία28, ἐνῶ τὸ προσδιοριστικὸ τῆς σχέσεως αὐτῆς εἶναι πλέον τὸ 
πρόσωπο τοῦ Χριστοῦ καὶ ὄχι μόνο ὁ ὅρος «σῶμα». Τὴ σημασία αὐτῆς 
τῆς σχέσεως τοῦ «σώματος» καὶ τοῦ Χριστοῦ περιγράφει ἐπακριβῶς ὁ 
ἀπ. Παῦλος ὅταν χρησιμοποιεῖ καὶ ἄλλες ἐκφράσεις, ὅπως ὅτι ὁ Χριστὸς 
εἶναι «κεφαλή» τοῦ «σώματος» ἢ ὅτι ἀποτελεῖ τό «πλήρωμα» τοῦ 
«σώματος τοῦ Χριστοῦ», τὸ ὁποῖον ταυτίζει πρὸς αὐτὴν τὴν Ἐκκλησία29.

Μὲ ποιόν τρόπο ὅμως ὁ ἀπ. Παῦλος ὁδηγεῖται στὸν προσδιορισμὸ 
τῆς ἐκφράσεως «σῶμα Χριστοῦ» μὲ τὸ συγκεκριμένο ἐκκλησιολογικὸ 
περιεχόμενο;

2. Ὁ ἀπ. Παῦλος ἂν καὶ ἀντλεῖ τὸν ὅρο «σῶμα» ἀπὸ τὴ στωικὴ 
φιλοσοφία30, ἐν τούτοις τὸν νοηματοδοτεῖ31 μὲ τὴν ἰουδαϊκὴ ἀντίληψη 
τῆς ὁλότητας καὶ τοῦ ἀποδίδει ἕνα ἰδιάζον χαρακτηριστικό, ὅπως αὐτὸ 
περιγράφεται στὸ Α΄ Κορ. 10, 17 καὶ 12, 13. Μὲ τὴν ἑρμηνευτικὴ αὐτὴ 
προσέγγιση ὁ ὅρος «σῶμα» πλέον δὲν ἐκφράζει ἁπλῶς τὴν ἀθροιστικὴ 

26. Ὠριγένους, Εἰς τὸν Ματθαῖον 14, 1, PG 13, 1188· Βλ. Fr. Amïot – Ἰω. Καραβιδόπουλος, 
«Σῶμα Χριστοῦ», Λεξικὸ Βιβλικῆς Θεολογίας (Vocabulaire de Théologie Biblique, Paris 
1971), μετάφρ. ὑπὸ τὴν ἐποπτεία Σ. Ἀγουρίδη, Στ. Βαρτανιὰν κ.ἄ., ἐκδ. Βιβλικοῦ 
Κέντρου «Ἄρτος Ζωῆς», Ἀθήνα 31980, σ. 927. 
27. Α΄ Κορ. 12, 13, 27.
28. Α΄ Κορ. 10, 17.
29. Ἐφεσ. 1, 23. Γιὰ τὴν ἐτυμολογία τοῦ ὅρου «Ἐκκλησία» βλ. K. L. Schmidt, The 
Church, Adam & Charles Black, London 1950, σ. 57 κ.ἑ.· J. Υ. Cambell, “The origin and 
meaning of the Christian use of the word EΚΚΛΗΣΙΑ”, Journal of Theological Studies 49, 
195-196 (1948), σ. 130 ἑξ.· L. Cerfaux, La Théologie de l’Église suivant saint Paul, Éditions 
du Cerf, Paris 1948· Π. Ν. Τρεμπέλας, Δογματική, τόμ. 2, Ἀδελφότης Θεολόγων ὁ Σωτήρ, 
Ἀθήνα 1978, σ. 318 ἑξ.· 'Iω. Καρμίρης, Ἡ περὶ Ἐκκλησίας Ὀρθόδοξος δογματικὴ 
διδασκαλία, [Ἀνάτυπον ἐκ τῆς Θρησκευτικῆς καὶ Ἠθικῆς Ἐγκυκλοπαιδείας, τ. Ε΄, σσ. 
465-519], Ἀθήνα 1964, σ. 3· Ἰω. Ζηζιούλας, ἔνθ’ἀνωτ., σ. 29 κ.ἑ. 
30. Βλ. P. L. Malevez s.j., «L’ Église, corps du Christ: sens et provenance de l’ exprension 
chez Saint Paul», ἔνθ’ ἀνωτ., σσ. 33, 83 κ.ἑ. καὶ 92.
31. Πρβλ. Ἰωάννου Χρυσοστόμου, Πρὸς Ἐφεσίους. Ὁμιλία XI, 1, PG 62, 81.

ΔΙΕΡΕΎΝΗΣΗ ΤΗΣ ΠΑΎΛΕΙΑΣ ΕΚΚΛΗΣΙΟΛΟΓΊΑΣ ΣΤΗ ΒΑΣΗ ΤΟΥ ΕΦΕΣ. 1, 22-23 



Θεολογία 2/2025

1414

ὁλότητα καὶ πληρότητα τῶν μελῶν, ἡ ὁποία ἐπιτυγχάνεται μὲ τὴ 
συγκόλληση τῶν διαφόρων μελῶν, ὅπως στοὺς Στωικούς, ἀλλὰ τὴν 
ἰδιαίτερη σχέση τῶν μελῶν μὲ τὸν Χριστὸ καὶ μεταξύ τους, ὅπου τὸ 
κάθε μέλος διακρίνεται ἀπὸ τὸ ἄλλο χωρὶς νὰ ὁμογενοποιεῖται32.

Ὑπ’ αὐτὴν τὴν προοπτική, ὁ ὅρος «σῶμα» μὲ τὴ γενική «Χριστοῦ» 
ταυτίζεται μὲ τὴν Ἐκκλησία, ἀφοῦ ὁ Χριστὸς καὶ ἡ Ἐκκλησία τυγχάνουν 
ἐκκλησιολογικὰ ἀλληλένδετα33, ἐνῶ μὲ τὴ διατύπωση «σῶμα Χριστοῦ» 
ὑπογραμίζεται ἡ σχέση ἑνότητας καὶ κοινωνίας ὑπὸ τὸν ἰδιότυπο τρόπο 
μιᾶς σχέσεως τῶν πολλῶν μεταξὺ καὶ μὲ τὸν Ἕνα34, τὸν Χριστόν, εἰς 
«ἓν σῶμα».

Τὴ διάκριση αὐτὴ μεταξὺ τοῦ κοσμικοῦ σώματος τῶν Στωικῶν35 καὶ 
τοῦ «σώματος Χριστοῦ», τὴν ἐπισημαίνει ἐμφαντικώτατα ὁ Ἰωάννης 
Χρυσόστομος, ὅταν τονίζει ὅτι τό «σῶμα Χριστοῦ» καθορίζεται ὄχι ἀπὸ 
τὴ σχέση τῶν μελῶν μεταξύ τους μόνον, ὅπως στοὺς Στωικούς36, ἀλλὰ 
πρώτιστα καὶ κυρίως ἀπὸ τὴ σχέση τους μὲ τὸν Χριστό37. Ἡ ἔκφραση 
λοιπόν «σῶμα Χριστοῦ» προσδιορίζει μία ὀντολογικὴ σχέση γιατὶ 
ἁπλῶς δὲν θεωρεῖται ὡς ἕνας ἐξωτερικὸς σύνδεσμος τῶν μελῶν μεταξύ 
τους ἀλλὰ ὡς μία σχέση ἑνότητας ἀπόλυτης, πλήρους καὶ χωρὶς κάποιο 
«κενό», ἀφοῦ ὁ Χριστὸς εἶναι ἐκεῖνος ὁ Ὁποῖος «πάντα ἕνωσιν ἐμφαίνει 
καὶ οὐδὲν μέσον κενὸν ἀφίησιν εἶναι, οὐδὲ τὸ μικρότερον»38. Ἡ σημασία 

32. Βλ. Ἰωάννου Χρυσοστόμου, Εἰς τὸν Ψαλμὸν 5, 2, PG 55, 62-63· Κατήχησις 1, 12-
13, SCh 50, σ. 115· Εἰς Ἑβραίους. Ὁμιλία 38, 7, PG 63, 202. Πρβλ. E. Lohse, Ἐπίτομη 
Θεολογία τῆς Καινῆς Διαθήκης, μετάφρ. Σ. Ἀγουρίδης, ἐκδ. Ἄρτος Ζωῆς, Ἀθήνα 2002, 
σ. 149.
33. Χρ. Βούλγαρης, Ἡ ἑνότης τῆς Ἀποστολικῆς Ἐκκλησίας, ἐκδ. Πατριαρχικὸν Ἵδρυμα 
Πατερικῶν Μελετῶν, Θεσσαλονίκη 1974, σ. 174. 
34. Α΄ Κορ. 10, 17.
35. Βλ. A. Wikenhauser, Die Kirche als der mystische Leib nach dem Apostel Paulus, ἔνθ’ 
ἀνωτ., σσ. 130-143 καὶ J. Dupont, Gnosis. La connaissance religieuse dans les épitres de Saint 
Paul, Nauwelaerts ‒ Gabalda, Louvain et Paris 1949, σσ. 435-438.
36. Βλ. P. Benoit, «Corps, Tête et Plérôme dans les Épîtres de la Captivité», Revue Biblique 
63, 1 (1956), σσ. 5, 11, 14· Ἰω. Καραβιδόπουλος, Ἀποστόλου Παύλου Ἐπιστολὲς πρὸς 
Ἐφεσίους, Φιλιππησίους, Κολοσσαεῖς, Φιλήμονα, ἐκδ. Π. Πουρναρᾶ, Θεσσαλονίκη 
1981, σσ. 106-107.
37. Πρβλ. Α΄ Κορ. 12, 12-30· Ῥωμ. 12, 4-5· Ἰωάννου Χρυσοστόμου, Εἰς Ψαλμὸν 44, 10, 
PG 55, 199.
38. Ἰωάννου Χρυσοστόμου, Εἰς Α΄ Κορινθίους, Ὁμιλία 8, 4, PG 61, 73. 

Σεβ. Μητρ. Μεσσηνίας κ. Χρυσοστόμου (Σαββάτου)



1515

αὐτῆς τῆς ἐπισήμανσης ὡς εἰδοποιοῦ διαφορᾶς μεταξὺ τῆς ἀθροιστικῆς 
ἀπρόσωπης ἑνότητος τῶν μελῶν τοῦ κοσμικοῦ σώματος τῶν Στωικῶν καὶ 
τῶν μελῶν τοῦ «σώματος Χριστοῦ» ὑπονοεῖται καὶ ἀπὸ τὸν ἀπ. Παῦλο, 
ὅταν ὁμιλεῖ γιὰ τὴ χορηγία τῶν χαρισμάτων κατ’ ἀναλογίαν καὶ ἐν τῷ 
μέτρῳ τῆς ἑνὸς ἑκάστου μέλους αὐξήσεως39. Τὸ διακριτικὸ γνώρισμα 
τῆς συγκεκριμένης ἑνότητας τῶν μελῶν τοῦ «σώματος Χριστοῦ» εἶναι 
ὅτι ἡ ἑνότητα αὐτὴ δὲν συνεπάγεται στατικότητα ἀλλὰ δυναμικότητα 
καὶ ζωτικότητα40, ἔστω καὶ ἂν οἱ ἰδιότητες αὐτὲς ἀναφέρονται καὶ στὴ 
σκέψη τῶν Στωικῶν41. 

Ἀπὸ τὴν παραπάνω θεώρηση ἐπιβεβαιώνεται ὅτι ἡ διαφορὰ μεταξὺ τῆς 
σκέψεως τοῦ ἀπ. Παύλου καὶ τῶν Στωικῶν συγκεκριμενοποιεῖται τόσο 
ὡς πρὸς τὸ περιεχόμενο τῆς «μετ’ ἀλλήλων» σχέσεως τῶν μελῶν τοῦ 
«σώματος» τοῦ Χριστοῦ καὶ πρὸς τὸ πρόσωπο τοῦ Χριστοῦ, ὅσο καὶ ὡς 
πρὸς τὴ διατήρηση τῆς διάκρισης τῶν μελῶν, τὰ ὁποῖα συμμετέχουν σὲ 
αὐτὴν τὴ σχέση. Αὐτὴ ἡ σχέση «ἐν Χριστῷ» ὡς ἑνότητα ἀποτελεῖ ἀκόμη 
μία εἰδοποιὸ διαφορὰ ὡς πρὸς τὴ διάκριση τῆς κοσμικῆς καὶ φυσικῆς 
ἑνότητας τῆς στωικῆς φιλοσοφίας, ἐπειδὴ γιὰ τοὺς Στωικοὺς ἡ ἑνότητα 
ὁδηγεῖ σὲ μία ὁμογενοποίηση42 χωρὶς διακρίσεις, ἐνῶ ἡ ὑφιστάμενη 
διάκριση τῶν μελῶν τοῦ σώματος κατὰ τὴν ἀντίληψή τους δὲν μπορεῖ νὰ 
ὁδηγήσει σὲ ἑνότητα καὶ κοινωνία διακρινομένων μελῶν.

Ἡ συγκεκριμένη λοιπόν «ἐν Χριστῷ» σχέση ἐκφράζεται στό «σῶμα 
Χριστοῦ»43 καὶ δομεῖται στὴν κοινωνία τῶν μελῶν μεταξύ τους μὲ τὸν 

39. Ἰωάννου Χρυσοστόμου, Εἰς Ἐφεσίους, Ὁμιλία 11, 3, PG 62, 84.
40. Βλ. Κλήμεντος Ρώμης, Κορινθίους Β΄, 14, 2, ΒΕΠΕΣ 1, 45: «Ἐκκλησία ζῶσα, σῶμά 
ἐστι Χριστοῦ». 
41. Βλ. P. Benoit, ἔνθ’ ἀνωτ., σ. 8, ὑποσημ. 2. 
42. Ἐφεσ. 4, 15-16. Πρβλ. Ἰω. Καραβιδόπουλος, Εἰσαγωγὴ στὴν Καινὴ Διαθήκη, ἐκδ. 
Π. Πουρναρᾶ, Θεσσαλονίκη 2007, σ. 265.
43. Πρβλ. Κλήμεντος Ρώμης, Πρὸς Κορινθίους Β΄, 14, 2, ΒΕΠΕΣ 1, 45, 6-20· Ἰγνατίου 
Ἀντιοχείας, Πρὸς Σμυρναίους 1, 2, ΒΕΠΕΣ 2, 280, 8-9· Κλήμεντος Ἀλεξανδρέως, 
Στρωματεῖς Ζ΄, 14, PG 9, 521· Ὠριγένους, Κατὰ Κέλσου 6, 79, PG 11, 1417· Μ. Ἀθανασίου, 
Περὶ τῆς ἐνσάρκου ἐπιφανείας τοῦ Θεοῦ Λόγου 21, PG 26, 1021· Γρηγορίου Θεολόγου, 
Λόγος 32, 10, PG 36, 185· Γρηγορίου Νύσσης, Ἐξήγησις εἰς τὸ ᾎσμα ᾈσμάτων, λόγος 
8, PG 44, 949· Ἰωάννου Χρυσοστόμου, Εἰς Ἐφεσίους, Ὁμιλία I, 1, PG 62, 75· Θεοδώρου 
Μοψουεστίας, Εἰς Ἐφεσίους 5, 23, PG 66, 920· Κυρίλλου Ἀλεξανδρείας, Εἰς Ἰωάννην 
7, 39, PG 73, 753· Οἰκουμενίου Τρίκκης, Εἰς Ἐφεσίους 4, 16, PG 118, 1221· Νικολάου 
Καβάσιλα, Ἑρμηνεία τῆς Θείας Λειτουργίας 1, PG 150, 505.

ΔΙΕΡΕΎΝΗΣΗ ΤΗΣ ΠΑΎΛΕΙΑΣ ΕΚΚΛΗΣΙΟΛΟΓΊΑΣ ΣΤΗ ΒΑΣΗ ΤΟΥ ΕΦΕΣ. 1, 22-23 



Θεολογία 2/2025

1616

Χριστὸ καὶ τὸ Ἅγιο Πνεῦμα44, τὸ Ὁποῖο εἶναι καὶ Αὐτὸ μοναδικό45, 
ὅπως καὶ τὸ πρόσωπο τοῦ Χριστοῦ46.

Τὰ μέλη (οἱ πολλοί) εἶναι ἑνωμένα μεταξύ τους καὶ συγχρόνως μὲ 
τὸν Ἕνα, τὸν Χριστό47. Αὐτὴ ἡ ἑνότητα ἔχει ὡς κέντρο τὸν Χριστὸ καὶ 
ἐπιτυγχάνεται μὲ τὸ Ἅγιο Πνεῦμα, τὸ Ὁποῖο ἐνεργεῖ, δομεῖ καὶ ρυθμίζει 
αὐτὴν τὴν ἑνότητα σχέσης καὶ κοινωνίας48. Ἡ ἑρμηνεία τοῦ χωρίου Ῥωμ. 
12, 4-5, ὑπὸ τὸ φῶς καὶ τὴν προοπτικὴ τῆς Α΄ Κορ. 12, 12-18, ἐπιβεβαιώνει 
ἄριστα τὴ συμβολὴ τοῦ Ἁγίου Πνεύματος στὸ γεγονὸς τῆς σχέσης ἑνότητας 
καὶ κοινωνίας τοῦ «σώματος Χριστοῦ», ὡς σχέση τοῦ Ἑνὸς καὶ τῶν 
πολλῶν, ὡς ἑνότητα καὶ διάκριση «ἐν Χριστῷ» καί «ἐν Πνεύματι Ἁγίῳ», 
γι’ αὐτὸ καὶ ἡ σχέση αὐτὴ ἑνότητας, κοινωνίας καὶ Ἐκκλησίας εἶναι μία 
σχέση ταυτότητας49, ἀφοῦ «ταῦτα πάντα ἕνωσιν ἐμφαίνουσιν καὶ οὐδὲν 
κενὸν ἀφίησιν εἶναι, οὐδὲ τὸ μικρότερον»50, ἐνῶ δὲν ἀναιρεῖται οὔτε ἡ 
«κοινωνία τοῦ Ἁγίου Πνεύματος»51, οὔτε καὶ ἡ χριστοκεντρικότητα τοῦ 

44. Β΄ Κορ. 13, 13· Ῥωμ. 6, 3.
45. Α΄ Κορ. 10, 13.
46. E. Percy, Der Leib Christi (Σῶμα Χριστοῦ), ἔνθ’ ἀνωτ., σ. 5· L. Cerfaux, La théologie 
de l’Église suivant Saint Paul, [Collection «Unam sanctam» 54], ὅ.π., σ. 206, ὑποσ. 2· S. 
Hanson, The Unite of the Church in the New Testament, ἔνθ’ ἀνωτ., σ. 81. 
47. Γαλ. 3, 27-28.
48. Γ. Φλωρόφσκυ, Τὸ Σῶμα τοῦ ζῶντος Χριστοῦ. Μία Ὀρθόδοξος Ἑρμηνεία τῆς 
Ἐκκλησίας, μετάφρ. Ἰω. Κ. Παπαδοπούλου, ἐκδ. Πατριαρχικὸν Ἵδρυμα Πατερικῶν 
Μελετῶν, Θεσσαλονίκη 21981, σ. 27. 
49. Στοὺς Πατέρες τῆς Ἐκκλησίας ἡ ἔλλειψη ἑνότητας καὶ κοινωνίας στὴν Ἐκκλησία 
εἶναι ἀδιανόητη, γιατὶ τότε δὲν ὑφίσταται Ἐκκλησία. Σὲ ὁποιαδήποτε ἄλλη θεώρηση 
τῆς Ἐκκλησίας, διάφορη ἀπὸ τὴν ἑνότητα καὶ τὴν κοινωνία, ὡς «Ἐκκλησία» θεωρεῖται 
κάθε εἴδους συνάθροιση σωματειακοῦ τύπου. Βλ. Ἰγνατίου Ἀντιοχείας, Πρὸς Ἐφεσίους, 
προοίμιον· Πρὸς Μαγνησιεῖς 6, 2· Πρὸς Φιλαδελφιεῖς 3, 2· Πρὸς Σμυρναίους 1, 2, 
ΒΕΠΕΣ 2, 269, 35 κ.ἑξ. 277, 26 κ.ἑ. 280, 5 κ.ἑ.· Ἱππολύτου Ρώμης, Εἰς τὸν Δανιήλ, Δ΄, 37, 
ΒΕΠΕΣ 6, 97· Εἰρηναίου Λυῶνος, Ἔλεγχος Γ΄, 24, 1, PG 7, 966· Κλήμεντος Ἀλεξανδρέως, 
Παιδαγωγὸς 1, 4, PG 8, 260, Στρωματεῖς 3, 10, PG 8, 1172· Εὐσεβίου Καισαρείας, Βίος 
τοῦ Μεγάλου Κωνσταντίνου 3, 66, PG 20, 1144· Μ. Ἀθανασίου, Κατὰ Ἀρειανῶν Α΄ 1, 
4, PG 26, 20· Μ. Βασιλείου, Ἐπιστολὴ 161, 1, PG 32, 629· Ἐπιφανίου Κύπρου, Ἔκθεσις 
Πίστεως 6, PG 42, 781· Γρηγορίου Νύσσης, Κατὰ Εὐνομίου 4, PG 45, 652· Ἰωάννου 
Χρυσοστόμου, Εἰς Α΄ Κορινθίους, Ὁμιλία Α΄, 1, PG 61, 13· Εἰς Ἐφεσίους, Ὁμιλία ΙΑ΄, 5, 
PG 62, 86· Κυρίλλου Ἀλεξανδρείας, Εἰς Ψαλμοὺς 44, 10, PG 69, 1041.
50. Ἰωάννου Χρυσοστόμου, Εἰς Α΄ Κορινθίους, Ὁμιλία 8, 4, PG 61, 73. 
51. Β΄ Κορ. 13, 13· Φιλιπ. 2, 1.

Σεβ. Μητρ. Μεσσηνίας κ. Χρυσοστόμου (Σαββάτου)



1717

γεγονότος τῆς Ἐκκλησίας, ὡς γεγονότος κοινωνίας καὶ ἑνότητας52, ὅπου 
μέσα ἀπὸ τὴν ἑνότητα καὶ τὴν κοινωνία ἐπιβεβαιώνεται καὶ ἡ διάκριση53.

Ἡ Ἐκκλησία δηλαδὴ νοεῖται ὡς κοινωνία μὲ τὸν Χριστὸ54 καὶ ὡς 
κοινωνία τοῦ Ἁγίου Πνεύματος55, γι’ αὐτὸ καὶ δὲν ὑφίσταται κοινωνία 
χωρὶς ἑνότητα καὶ ἑνότητα χωρὶς κοινωνία56 ἐὰν δὲν εἶναι «ἐν Χριστῷ» 
καὶ ἐν Πνεύματι Ἁγίῳ57.

3. Στὴν Α΄ Κορ. 10, 16-17 ἔχουμε τὴν ἑνότητα τῶν πολλῶν στό «σῶμα 
Χριστοῦ», στὸν Ἕνα Χριστό, στὸν Ἕνα Ἄρτο58, ἐνῶ στὸ Α΄ Κορ. 15, 
45 ἔχουμε τὸν Χριστό, ὁ Ὁποῖος καθίσταται ἀπὸ τὸ Ἅγιο Πνεῦμα τό 
«πλήρωμα» καὶ ὁ «Ἔσχατος Ἀδάμ».

Μὲ τὸν τρόπο αὐτὸν τὸ Ἅγιο Πνεῦμα δὲν εἶναι συμπληρωματικὸ 
ἀλλὰ δομικὸ στὴ σχέση μὲ τὸν Χριστό, τόν «Ἔσχατο Ἀδάμ», καὶ μὲ τό 
«σῶμα Χριστοῦ», τὴν Ἐκκλησία. Οἱ δύο αὐτὲς ἐκφράσεις, «πλήρωμα» 
καί «Ἔσχατος Ἀδάμ», ἀποτελοῦν ἀφ’ ἑνὸς τὰ οὐσιαστικὰ κριτήρια 
στὴν ἑρμηνευτικὴ προσέγγιση τοῦ ὅρου «κεφαλή» καὶ ἀφ’ ἑτέρου 
ἐπιβεβαιώνουν βιβλικὰ μία ἀνάπτυξη στὴν ἐκκλησιολογικὴ σκέψη τοῦ 
ἀπ. Παύλου.

Στὶς ἐπιστολὲς τῆς αἰχμαλωσίας, πρὸς Ἐφεσίους καὶ Κολοσσαεῖς59, ἡ 
ἔμφαση δὲν δίδεται μόνο στὴ σχέση τοῦ Ἑνὸς μὲ τοὺς πολλοὺς ἀλλὰ καὶ 
στὴ σχέση τῆς «κεφαλῆς» τοῦ «σώματος Χριστοῦ», τοῦ Ἑνὸς δηλαδὴ 
μὲ τοὺς πολλούς60.

52. Πρβλ. Π. Βασιλειάδης, «Σύγχρονες προσεγγίσεις τῆς παύλειας θεολογίας», 
Ἀπόστολος Παῦλος καὶ Κόρινθος…, ἔνθ’ ἀνωτ., σ. 296. 
53. Α΄ Κορ. 12, 18-24· 4, 5, 28· Ἐφεσ. 4, 11-12· πρβλ. Ἰωάννου Χρυσοστόμου, Εἰς 
Ἐφεσίους, Ὁμιλία 11, 4, PG 62, 84· Εἰς Ῥωμαίους, Ὁμιλία 1, 1, PG 60, 396· Εἰς 
Γαλάτας, Ὁμιλία 6, 1, PG 61, 674-675. 
54. Β΄ Κορ. 8, 23· Φιλημ. 17.
55. Β΄ Κορ. 13, 13· Φιλιπ. 2, 1.
56. Χρ. Βούλγαρης, Ἡ ἑνότης τῆς Ἀποστολικῆς Ἐκκλησίας, ἔνθ’ ἀνωτ., σ. 237.
57. Κυρίλλου Ἀλεξανδρείας, Εἰς τὸν Ἰωάννην 11, 11, PG 74, 560.
58. Α΄ Κορ. 12, 27· Γαλ. 3, 28· Ἰωάννου Χρυσοστόμου, Εἰς τὴν Κολοσσαεῖς, Ὁμιλία 8, 
2, PG 62, 353. Ἰωάννης Ζηζιούλας, Μητρ. Περγάμου, Ἡ ἑνότης τῆς Ἐκκλησίας ἐν τῇ 
Θεία Εὐχαριστίᾳ καὶ τῷ ἐπισκόπῳ, ἔνθ’ ἀνωτ., σ. 38. 
59. Ἰω. Καραβιδόπουλος, Εἰσαγωγὴ στὴν Καινὴ Διαθήκη, ἔνθ’ ἀνωτ., σ. 252 κ.ἑ.· Χρ. 
Βούλγαρης, Εἰσαγωγὴ εἰς τὴν Καινὴν Διαθήκη, τόμ. Α΄, Ἐν Ἀθήναις 2003, σ. 489 κ.ἑξ.
60. Ἰω. Καραβιδόπουλος, «Ὁ Χριστολογικὸς ὕμνος τῆς πρὸς Κολοσσαεῖς Ἐπιστολῆς 

ΔΙΕΡΕΎΝΗΣΗ ΤΗΣ ΠΑΎΛΕΙΑΣ ΕΚΚΛΗΣΙΟΛΟΓΊΑΣ ΣΤΗ ΒΑΣΗ ΤΟΥ ΕΦΕΣ. 1, 22-23 



Θεολογία 2/2025

1818

Ὁ Χριστὸς ὡς ἡ «κεφαλή» τοῦ «σώματος» τῆς Ἐκκλησίας καὶ ἡ 
Ἐκκλησία ὡς τό «σῶμα Χριστοῦ»61 ἐπιβεβαιώνουν ὅτι ἡ ὕπαρξη τοῦ 
«σώματος» ἀποτελεῖ τὴν ἀναγκαία προϋπόθεση γιὰ τὴν ὕπαρξη τῆς 
«κεφαλῆς» καὶ ὅτι ἡ «κεφαλή» εἶναι ἀπαραίτητη γιὰ τὴν ὕπαρξη τοῦ 
«σώματος». «Μία κεφαλὴ δίχως σῶμα δὲν εἶναι ὁλωσδιόλου κεφαλή»62, 
ὅπως καὶ τὸ σῶμα ὑπάρχει πάντοτε σὲ σχέση πρὸς τὴν κεφαλή.

Εἶναι γνωστὸ ὅτι ὅπως δὲν ὑπάρχει «κεφαλή» χωρίς «σῶμα» καί 
«σῶμα» χωρίς «κεφαλή», ἐπειδὴ συνυπάρχουν καὶ συνδέονται «μετ’ 
ἀλλήλων»63, ἔτσι καὶ ὁ Χριστὸς δὲν εἶναι δυνατόν νὰ κατανοηθεῖ χωρὶς 
τὴν Ἐκκλησία64, ἀφοῦ Ἐκκλησία εἶναι αὐτὸς ὁ Ἴδιος ὁ Χριστός, ὁ Ὁποῖος 
καθιστᾶ τοὺς πιστοὺς μέλη τοῦ Υἱοῦ τοῦ Θεοῦ ἀλλὰ καί «ἀλλήλων 
μέλη»65. 

4. Οἱ δύο νέοι ἐκκλησιολογικοὶ ὅροι «κεφαλή» καί «πλήρωμα» χρησι-
μοποιήθηκαν ἀπὸ τὸν ἀπ. Παῦλο μὲ σκοπὸ ἀρχικὰ τὸν καθορισμὸ τῆς 
σχέσεως «κεφαλῆς» καί «σώματος» ὡς πρὸς τὴν ἔννοια τῆς Ἐκκλησίας66 
καὶ τὴ σημασία τῆς σχέσεως αὐτῆς ὡς πρὸς τὸ θέμα τῆς ἑνότητας67.

Εἶναι γνωστὸ ὅτι στὸν ἀπ. Παῦλο ἡ «κεφαλή», ὁ Χριστός, ποὺ εἶναι καὶ 
τό «πλήρωμα», ταυτίζεται μὲ τό «σῶμα Χριστοῦ», ποὺ εἶναι ἡ Ἐκκλησία, 
ἐκφράζοντας τὴν πληρότητα, τὴν ὁλότητα καὶ τὴν καθολικότητα. Αὐτὴ 
ἡ σχέση ταυτότητας πλέον δηλώνει τὴν πληρότητα αὐτῆς τῆς σχέσεως68. 

(Κολ. 1, 15-20)», στό: Π. Σκαλτσῆς ‒ Ν. Σκρέττας (ἐκδ.), Γηθόσυνον Σέβασμα. Ἀντίδωρον 
τιμῆς καὶ μνήμης εἰς τὸν μακαριστόν καθηγητὴν τῆς Λειτουργικῆς Ἰωάννην Φουντού-
λην († 2007), τόμ. Α΄, ἐκδ. Κυριακίδη, Θεσσαλονίκη 2015, σ. 1083. 	
61. Κολ. 1, 18, 24· 2, 12· 3, 15· Ἰω. Καραβιδόπουλος, ἔνθ’ ἀνωτ., 1078. 
62. Κυρίλλου Ἀλεξανδρείας, Εἰς τὸν Ἰωάννην 11, 11, PG 74, 560· Ἰωάννης Ζηζιούλας, 
Μητρ. Γέρων Περγάμου, Ἔργα Α΄. Ἐκκλησιολογικά μελετήματα, ἔνθ’ ἀνωτ., σ. 90.
63. Γρηγορίου Θεολόγου, Λόγος 32, 11, PG 36, σ. 185· Ἰωάννου Χρυσοστόμου, Κατὰ 
Ἰουδαίων, Λόγος Α΄, 3, PG 48, 848.
64. Ὑπάρχει ἄρρηκτη καὶ ὀργανικὴ ἑνότητα κεφαλῆς καὶ σώματος· βλ. Ἰγνατίου Ἀντι-
οχείας, Πρὸς Ἐφεσίους IX, 1, SCh 10, 64· Ἰωάννου Χρυσοστόμου, Ὑπόμνημα εἰς τὸ κατὰ 
Ἰωάννην, Ὁμιλία ΜΣΤ΄, γ΄, PG 59, 260· Ὑπόμνημα εἰς τὴν Ἐφεσίους Ἐπιστολή, Ὁμιλία 
Γ΄, β, PG 62, 26· Ἰω. Καρμίρης, «Σῶμα Χριστοῦ ὅ ἐστιν ἡ Ἐκκλησία», ἔνθ’ ἀνωτ., σ. 366. 
65. Ῥωμ. 12, 5· Ἰγνατίου Ἀντιοχείας, Πρὸς Ἐφεσίους IV, 1-2, SCh 10, 60· Πρὸς 
Τραλλιανοὺς X 1-2, SCh 10, 102. 
66. Ἐφεσ. 1, 23· 5, 23-32· Α΄ Κορ. 12, 18· 15, 9· Γαλ. 1, 13· Φιλιπ. 3, 6.
67. Ἐφεσ. 2, 16· 4, 4· 7, 16.
68. P. Benoit, ἔνθ’ ἀνωτ., σσ. 19 καὶ 22· Χρ. Βούλγαρης, Εἰσαγωγὴ εἰς τὴν Καινὴν 

Σεβ. Μητρ. Μεσσηνίας κ. Χρυσοστόμου (Σαββάτου)



1919

Ὁ Χριστὸς δηλαδὴ ὡς «κεφαλὴ τῆς Ἐκκλησίας»69 δὲν νοεῖται ἀπὸ τὸν 
ἀπ. Παῦλο ἀποκλειστικὰ καὶ μόνο ὑπὸ τὴν ἀτομικὴ ἔννοια ἀλλὰ ὑπὸ τὸ 
ἐκκλησιολογικὸ περιεχόμενο τοῦ ὅρου70, γεγονὸς τὸ ὁποῖο σημαίνει ὅτι 
δὲν ἀποτελεῖ ἕνα ἁπλὸ μέλος ὁ Χριστός, ὅπως τὰ ἄλλα ἢ ἀνάμεσα στὰ 
ἄλλα, ἀλλὰ στὴ συγκεκριμένη σχέση ἀποτελεῖ τὸν ἐπιστηριγμὸ τῆς ζωῆς 
γιὰ τὴ συνοχὴ καὶ τὴν αὔξηση τοῦ σώματος. Ὁ τονισμὸς τοῦ Χριστοῦ ὡς 
«κεφαλῆς» στὴν πρὸς Κολοσσαεῖς ἐπιστολὴ καὶ μάλιστα σὲ σχέση πρὸς 
τό «σῶμα Χριστοῦ», τὴν Ἐκκλησία, φαίνεται ὅτι ὑπαγορεύεται στὸν 
ἀπ. Παῦλο ἀπὸ τὴ διάθεσή του νὰ ἀπαντήσει καὶ στοὺς αἱρετικούς τῆς 
πόλεως τῶν Κολοσσαέων71, οἱ ὁποῖοι παραχάρασσαν τή «γνώση» περὶ 
τοῦ προσώπου τοῦ Χριστοῦ καὶ τὴν περιόριζαν σὲ ἕνα ἱστορικὸ πρόσωπο 
χωρὶς καμμία σωτηριολογικὴ ἀναφορά. Ἔτσι γιὰ τὸν ἀπ. Παῦλο, ἂν 
καὶ ὁ Χριστὸς εἶναι «εἰκὼν τοῦ Θεοῦ ἀοράτου»72 καί «πρωτότοκος 
πάσης κτίσεως»73 εἶναι συγχρόνως καὶ ἡ «κεφαλή» πάντων, ὡς ἡ ἀρχὴ 
τῶν πάντων, «ἵνα γένηται ἐν πᾶσιν αὐτὸς πρωτεύων, ὅτι ἐν αὐτῷ 
εὐδόκησεν πᾶν τὸ πλήρωμα κατοικῆσαι», ἀλλὰ καὶ ὁ πρωτότοκος ἐκ 
τῶν νεκρῶν74. Τὴ συγκεκριμένη ἀρχὴ ἐπιστηρίζει ὁ ἀπ. Παῦλος στὴν 
σοφιολογικὴ γραμματεία τῆς Παλαιᾶς Διαθήκης75, ὅπως ὑποστηρίζουν καὶ 
οἱ σύγχρονοι ἑρμηνευτές76. Μὲ τὴ σχέση αὐτή, τοῦ Χριστοῦ ὡς «κεφαλῆς» 
καὶ τοῦ «σώματος Χριστοῦ», τῆς Ἐκκλησίας, ἐπιβεβαιώνεται ἀπὸ τὸν 
ἀπ. Παῦλο ὅτι ἡ σχέση εἶναι συνεχὴς καὶ δυναμική, ἕως ἡ Ἐκκλησία, τό 
«σῶμα Χριστοῦ», φθάσει στὸ μέτρο τοῦ «πληρώματος» τοῦ Χριστοῦ77, 

Διαθήκην, ἔνθ’ ἀνωτ., σ. 536. Ὀρθὰ καὶ οἱ δύο μελετητὲς διαπιστώνουν ὅτι μεταξὺ τῆς Α΄ 
πρὸς Κορινθίους καὶ τῶν δύο ἐπιστολῶν τῆς αἰχμαλωσίας (Ἐφεσίους καὶ Κολοσσαεῖς) 
ὑπάρχει μία ἐξέλιξη ὡς πρὸς τὴν ἔκφραση καὶ διατύπωση τῆς θεολογικῆς σκέψεως τοῦ 
ἀπ. Παύλου.
69. Ῥωμ. 12, 5 Α΄ Κορ. 12, 27· Ἐφεσ. 4, 15. 5, 23-29· Κολ. 1, 24, 18.
70. Βλ. Κολ. 1, 24. Ἰω. Καραβιδόπουλος, Ἀποστόλου Παύλου Ἐπιστολὲς πρὸς 
Ἐφεσίους, Φιλιππησίους, Κολοσσαεῖς, Φιλήμονα, ἔνθ’ ἀνωτ., σ. 456.
71. Γιὰ τὸ θέμα τῶν αἱρετικῶν τῆς κοινότητας τῶν Κολοσσαέων βλ. Β. Τσάκωνας, Ὑπό-
μνημα..., ἔνθ’ ἀνωτ., σσ. 37-40 (ὅπου καὶ βιβλιογραφία) καὶ ὁ ἴδιος, ἔνθ’ ἀνωτ., σσ. 558, 
565. 
72. Β΄ Κορ. 4, 4.
73. Ῥωμ. 8, 29· Ἑβρ. 1, 6.
74. Κολ. 1, 15-20.
75. βλ. Σοφ. Σειράχ 24, 9. 1, 4 Παροιμ. 3, 19· 8, 22· Σοφ. Σολομ. 7, 25-26. 9, 9, 4.
76. Βλ. Χρ. Βούλγαρης, ἔνθ’ ἀνωτ., σ. 557. 
77. Ἐφεσ. 4, 13 κ.ἑ.

ΔΙΕΡΕΎΝΗΣΗ ΤΗΣ ΠΑΎΛΕΙΑΣ ΕΚΚΛΗΣΙΟΛΟΓΊΑΣ ΣΤΗ ΒΑΣΗ ΤΟΥ ΕΦΕΣ. 1, 22-23 



Θεολογία 2/2025

2020

γι’ αὐτὸ καὶ δὲν εἶναι δυνατὸν νὰ ὑπάρξει Ἐκκλησία χωρὶς τὸν Χριστὸ 
καὶ Χριστὸς χωρὶς τὴν Ἐκκλησία78.

Σχετικὰ μὲ τὴν πηγὴ προέλευσης τοῦ ὅρου «κεφαλή» στὸν ἀπ. Παῦλο 
ἔχουν ἀναπτυχθεῖ δύο θεωρίες. Ἡ πρώτη προέρχεται ἀπὸ τὴ βιβλική-
σημιτικὴ παράδοση καὶ ἡ δεύτερη ἀπὸ τὴν ἑλληνικὴ φιλοσοφία, ὅπου 
ἡ ἔννοια τῆς «κεφαλῆς» συσχετίζεται μὲ τὴν ἔννοια τῆς «ἀρχῆς». Ἡ 
πλειονότητα τῶν ἐρευνητῶν δικαίως συγκλίνει στὴν πρώτη παράδοση79, 
τὴ βιβλική-σημιτική, καὶ μάλιστα ἑρμηνευόμενη ὑπὸ τὸ φῶς τῆς Κολ. 1, 
18, τονίζεται ὅτι ὡς «κεφαλή» θεωρεῖται ὁ Χριστὸς ὡς ὁ «νέος Ἀδάμ» 
ἢ ὡς ὁ «Ἔσχατος Ἀδάμ». Ἡ προσέγγιση αὐτὴ βρίσκει ἔρεισμα στὴ 
σοφιολογικὴ γραμματεία80, ὅπου ὁ Χριστός, ὡς «εἰκόνα τοῦ Θεοῦ τοῦ 
ἀοράτου», ταυτιζόμενος μὲ τόν «πρωτότοκο πάσης κτίσεως» δὲν εἶναι 
ἁπλᾶ ἡ χρονικὴ ἢ ἡ κοσμολογικὴ ἀρχὴ ἀλλὰ ἡ αἰώνια «κεφαλή» τοῦ 
«σώματος τοῦ Χριστοῦ», «ὅ ἐστι ἡ Ἐκκλησία»81. Ἐπιπλέον ἡ σχέση 
αὐτὴ Ἐσχάτου Ἀδάμ-Χριστοῦ στὸν ἀπ. Παῦλο στηρίζεται ἑρμηνευτικὰ82 
στὴν ἀρχὴ ὅτι ὁ Χριστὸς εἶναι «εἰκὼν τοῦ Θεοῦ»83 καὶ στὴ βάση τῆς 
κοινωνίας84, ἐνῶ ἐπιβεβαιώνει ὅτι ὁ Χριστὸς ὡς «κεφαλή» δὲν εἶναι 
μόνον ἡ «ἀρχή» ἀλλὰ καὶ τὸ ἔσχατον τοῦ κόσμου.

Οἱ δύο Χριστολογικοὶ ὕμνοι85 ἐπίσης, ὅπως παρουσιάζουν τὸν Χριστὸ 

78. Πρβλ. Β. Τσάκωνας, ἔνθ’ ἀνωτ., σσ. 82-83.
79. Βλ. P. Benoit, ἔνθ’ ἀνωτ., σσ. 26-30 (ὅπου καὶ ἡ σχετικὴ βιβλιογραφία). 
80. Σοφ. Σολ. 7, 25-26.
81. Κολ. 1, 24.
82. Ῥωμ. 5, 12-21· Α΄ Κορ. 21 κ.ἑξ, 45-49.
83. Γαλ. 3, 27· Ἐφεσ. 4, 24· Κολ. 3, 10.
84. Κολ. 4, 2-6.
85. Ἐφεσ. 1, 3-23 καὶ Κολ. 1, 15-20. Γιὰ τοὺς συγκεκριμένους χριστολογικούς ὕμνους 
βλ. Χρ. Βούλγαρης, ἔνθ’ ἀνωτ., σσ. 92 καὶ 510· Ἰω. Καραβιδόπουλος, Ἀποστόλου 
Παύλου Ἐπιστολές…, ἔνθ’ ἀνωτ., σσ. 428-429· Β. Ἰωαννίδης, «Ὁ Ὕμνος τοῦ ἀπ. 
Παύλου πρὸς τὸν ἐν Τριάδι Θεὸν ἐν Ἐφεσ. 1, 3-14», ΕΕΘΣΠΑ 14 (1963), σσ. 387-418· 
Ἰω. Καραβιδόπουλος, «Ἑρμηνευτικόν Ὑπόμνημα εἰς τὴν πρὸς Κολοσσαεῖς Ἐπιστολὴν 
τοῦ Ἀποστόλου Παύλου», ΕΕΘΣΠΘ 13 (1969), σ. 40 κ.ἑξ.· L. Cerfaux, Christ in the 
Theology of St. Paul, Herder & Herder, Freiburg 1959, σ. 397 κ.ἑ. 406 κ.ἑ.· S. Hanson, 
The Unite of the Church in the New Testament, ἔνθ’ ἀνωτ., σ. 106 κ.ἑ.· J. M. Robinson, 
“A formal analysis of Colossians 1, 15-20”, Journal of Biblical Literature 76, 4 (1957), σσ. 
270-287· Ch. Masson, «L’hymne christologique de l’épitre aux Colossiens 1, 15-30», 
Revue de Théologie et de Philosophie 36, 148 (1948), σσ. 138-142· R. P. Martin, “An Early 
Christian Hymn (Col. 1, 15-20)”, Τhe Evangelical Quarterly 36, 4 (1964), σσ. 195-205· S. 
Lyonnel, «L’hymne Christologique de l’épÎtre aux Colossiens et la fête juive du Nouvel 

Σεβ. Μητρ. Μεσσηνίας κ. Χρυσοστόμου (Σαββάτου)



2121

μὲ τοὺς ἀνάλογους ὅρους, ἐπιβεβαιώνουν ἀφ’ ἑνὸς ὅτι ὁ Χριστὸς ὡς 
«κεφαλή» τῆς Ἐκκλησίας εἶναι ἡ ἀπαρχὴ τῆς νέας ἀνθρωπότητας, ὡς 
«πρωτότοκος ἐκ τῶν νεκρῶν» ἀλλὰ καί «πάντων»86, καὶ ἀφ’ ἑτέρου καθ-
ορίζουν τὴ σχέση μεταξὺ τοῦ «Ἑνός» καὶ τῶν «πολλῶν», ὅπου ὁ Χριστὸς 
χαρακτηρίζεται «νέος ἢ Ἔσχατος Ἀδάμ» καί «τύπος τοῦ μέλλοντος»87. 

Ὑπ’ αὐτὴν τὴν προοπτικὴ λοιπὸν στὸν Χριστὸν ἀνακεφαλαιώνονται 
τὰ πάντα88, γι’ αὐτὸ καί «αὐτὸν ἔδωκε κεφαλὴν ὑπὲρ πάντα τῇ Ἐκ-
κλησίᾳ, ἥτις ἐστὶ τὸ σῶμα αὐτοῦ»89, καὶ ἡ Ἐκκλησία συνεχίζει νὰ ὑλο-
ποιεῖ τὸ ἀνακεφαλαιωτικὸ ἔργο τοῦ Χριστοῦ90. Μὲ τὸν τρόπο αὐτὸν ὁ 
Χριστὸς εἶναι Αὐτὸς ὁ Ἴδιος ἡ Ἐκκλησία καὶ ὄχι ἁπλῶς ὁ μεσίτης ἢ ὁ 
ἀπεσταλμένος, ὅπως καὶ ἡ Ἐκκλησία εἶναι Αὐτὸς ὁ Ἴδιος ὁ Χριστός91. Σὲ 
αὐτὴν τὴ δυναμικὴ κατάσταση τῆς ἀνακεφαλαίωσης ἀπὸ τὴ θεολογικὴ 
προβληματικὴ τοῦ ἀπ. Παύλου ὑφίσταται ἐνεργὰ καὶ τὸ Ἅγιο Πνεῦμα92. 

Ὁ παύλειος ὅρος «ἀνακεφαλαίωσις»93 ἐκφράζει ὁλόκληρη τήν «ἐν 
Χριστῷ» πρόσληψη τοῦ ἀνθρωπίνου γένους94 καὶ ἔχει καθολικὸ χαρα-
κτῆρα. Ἡ ἐν Χριστῷ ἀνακεφαλαίωση ἔχει ἐπίσης σωτηριολογικὲς 

An», Recherches de Science Religieuse 48, 1 (1960), σσ. 93-100. Ἰω. Καραβιδόπουλος, 
«Ὁ Χριστολογικὸς ὕμνος τῆς πρὸς Κολοσσαεῖς Ἐπιστολῆς (Κολ. 1, 15-20)», ὅ.π., σσ. 
1073-1085. 
86. Ἰω. Καραβιδόπουλος, Ἀποστόλου Παύλου Ἐπιστολές…, ἔνθ’ ἀνωτ., σ. 448.
87. Χρ. Βούλγαρης, Ἡ ἑνότης τῆς Ἀποστολικῆς Ἐκκλησίας, ἔνθ’ ἀνωτ., σ. 79. Αὐτὴ ἡ 
ἔννοια τοῦ «νέου Ἀδάμ» ἀποτελεῖ μία ἐπίδραση καθαρὰ ἰουδαιοχριστιανικῆς παράδοσης 
καὶ περιγράφεται ἀπὸ τοὺς σύγχρονους βιβλικοὺς μελετητὲς μὲ τὸν ὅρο “corporate 
personality”· βλ. Archim. Amphilochios Miltos, «La notion biblique de “personnalité 
corporative”. De l’exégèse biblique à la théologie dogmatique», Θεολογία 85, 2 (2014), 
σσ. 147-175, (ὅπου ὁλόκληρη ἡ βιβλικὴ προβληματικὴ ὡς πρὸς τὸ περιεχόμενο τῆς 
συγκεκριμένης ἔκφρασης καὶ ἡ συζήτηση γιὰ τὶς ἐκκλησιολογικές της συνέπειες).
88. Ἐφεσ. 1, 10· 2, 13· Β΄ Κορ. 5, 18-19.
89. Ἐφεσ. 1, 22-23.
90. Εἰρηναίου Λυῶνος, Ἔλεγχος IV, 40, 3, SCh 100, 983. III, 16, 6, SCh 211, 313.
91. Βλ. Βασ. Σκουτέρης, Ἱστορία Δογμάτων Α΄, Ἀθήνα 1998, σ. 386. 
92. Εἰρηναίου Λυῶνος, Ἐπίδειξις § 89-90: Εἰρηναίου ἐπισκόπου Λουγδούνου, Ἐπίδειξις 
Ἀποστολικοῦ Κηρύγματος, Εἰσαγωγή-Μετάφρασις-Σχόλια Ἰω. Καραβιδόπουλος, 
Ἀριστοτέλειο Πανεπιστήμιο Θεσσαλονίκης, Ἐν Θεσσαλονίκη 1965, σ. 77. Εἰρηναίου 
Λυῶνος, Ἔλεγχος III, 22, 3, SCh 211, 439. 
93. Ἐφεσ. 1, 10· 1, 12· 4, 15· 5, 23.
94. Βλ. Α. d’Alès, «La doctrine de la recapitulation en saint Irénée», Recherches de 
Sciences Religieux 6, 1 (1916), σ. 185· Στ. Παπαδόπουλος, Πατρολογία Α΄, Ἀθῆναι 21982, 
σσ. 296-299, (ὅπου καὶ βιβλιογραφία).

ΔΙΕΡΕΎΝΗΣΗ ΤΗΣ ΠΑΎΛΕΙΑΣ ΕΚΚΛΗΣΙΟΛΟΓΊΑΣ ΣΤΗ ΒΑΣΗ ΤΟΥ ΕΦΕΣ. 1, 22-23 



Θεολογία 2/2025

2222

συνέπειες, ἀφοῦ ἀποτελεῖ τὸ ἀπολυτρωτικὸ ἔργο τοῦ Χριστοῦ95, ἐνῶ μὲ 
τὴν ἀνακεφαλαίωση «ἐν Χριστῷ» ἐπιτυγχάνεται ἡ ἀποκατάσταση τῆς 
κοινωνίας τοῦ Θεοῦ μὲ τοὺς ἀνθρώπους, μὲ ἕναν συγκεκριμένο τρόπο 
ὕπαρξης, τὴν «ἐν Χριστῷ κοινωνίᾳ», δηλαδὴ τὴν Ἐκκλησία, ὅπου 
«κεφαλή» εἶναι ὁ Χριστός, ὁ Ἕνας, στὸν ὁποῖον ἀνακεφαλαιώνονται 
οἱ πολλοί, καὶ ὅλοι μαζὶ συγκροτοῦν τό «σῶμα Χριστοῦ», τὸ ὁποῖο 
δὲν περιορίζεται σὲ μία ὁρισμένη χρονικὴ περίοδο96, γιατὶ ἀνα-
κεφαλαιώνεται «ἐν Χριστῷ» ὁλόκληρο τὸ ἀνθρώπινο γένος, ἀπὸ τὸν 
πρῶτον ἕως τόν «Ἔσχατον Ἀδάμ», καὶ πληροῦται ὁλόκληρος ὁ χρόνος 
ἕως ἐσχάτων, ἀφοῦ αὐτὴ ἡ ἐν Χριστῷ ἀνακεφαλαίωση ἐπιτελεῖται 
καί «ἐν Πνεύματι Ἁγίῳ»97. Ὑπ’ αὐτὴν τὴν ἔννοιαν, κατὰ τὸν Ἰωάννη 
τὸν Χρυσόστομο, ἡ ἀνακεφαλαίωση «ἐν Χριστῷ» ὑπεμφαίνει καὶ 
τὸν χαρακτηρισμὸ τῆς Ἐκκλησίας ὡς «σώματος Χριστοῦ98. Ὁ Υἱὸς 
καὶ τὸ Ἅγιο Πνεῦμα ἀπεργάζονται τὴν ἀπολύτρωση καὶ τὸ ἔργο τῆς 
οἰκονομίας «ἔν τε τῇ Ἐκκλησίᾳ», μὲ σκοπὸ ὁ ἄνθρωπος νὰ καταστῆ «ἐν 
τῇ Ἐκκλησίᾳ»99 εἰκόνα καὶ ὁμοίωση τοῦ Θεοῦ, γι' αὐτὸ καί, κατὰ τὸν 
Εἰρηναῖο Λυῶνος, ἡ περὶ ἀνακεφαλαιώσεως διδασκαλία του ἀποτελεῖ 
τὸ κέντρο καὶ τὸν ἄξονα ὁλόκληρης τῆς θεολογίας του100.

5. Ἂς δοῦμε ὅμως μὲ ποιόν τρόπο καὶ ποιά εἶναι ἡ σημασία τῆς χρήσης 
τοῦ ὅρου «πλήρωμα», κατὰ τὸν ἀπ. Παῦλο, καὶ κυρίως ποιό εἶναι τὸ 
ἐκκλησιολογικὸ περιεχόμενο, τὸ ὁποῖο ἐκφράζει. Στὴν περιγραφὴ τῆς 

95. Ἰωάννου Χρυσοστόμου, Εἰς τὸν Ψαλμὸν 44, 10, PG 55, 199 : «Οἱ πανταχοῦ τῆς 
οἰκουμένης πιστοὶ ὄντες, καὶ γενόμενοι καὶ ἐσόμενοι» καί «αὔξει τὴν αὔξησιν τοῦ 
Θεοῦ»· Εἰς τὴν Ἑβραίους, Ὁμιλία 17, 3, PG 63, 131· Γερμανοῦ Κωνσταντινουπόλεως, 
Περὶ τοῦ μυστηριώδους, PG 160, 365C. 
96. Ἰωάννου Χρυσοστόμου, Εἰς Ἐφεσίους, Ὁμιλία 1, 4, PG 62, 15-16. 
97. Εἰρηναίου Λυῶνος, Ἐπίδειξις 97, 98 (ἔκδ. Ἰω. Καραβιδόπουλος), σσ. 81-82.
98. Πρβλ. Ἀνδρ. Θεοδώρου, Ἡ περὶ ἀνακεφαλαιώσεως διδασκαλία τοῦ Εἰρηναίου, Ἐν 
Ἀθήναις 1972, σ. 10. 
99. Βλ. Ἰγνατίου Ἀντιοχείας, Πρὸς Τραλλιανοὺς 11, 2, SCh 10, 102· Μ. Ἀθανασίου, 
Περὶ τῆς ἐνσάρκου ἐπιφανείας 12, ΒΕΠΕΣ 33, 229· Γρηγορίου Νύσσης, Εἰς τὸ ὅταν 
ὑποταγεῖ, PG 44, 1313. Πρβλ. Χρ. Βούλγαρης, Ἡ ἑνότης τῆς Ἀποστολικῆς Ἐκκλησίας, 
ἔνθ’ ἀνωτ., σσ. 93 καὶ 223-225. 
100. Εἰρηναίου Λυῶνος, III, 18, 1, SCh 211, 343-345· Εἰρηναίου Λυῶνος, Ἐπίδειξις §§ 
6, 30, 37 (ἔκδ. Ἰω. Καραβιδόπουλος), 30-31, 46-47, 50. Πρβλ. Ἰω. Καραβιδόπουλος, 
Ἀποστόλου Παύλου, Ἐπιστολαί…, ἔνθ’ ἀνωτ., σσ. 87-88.

Σεβ. Μητρ. Μεσσηνίας κ. Χρυσοστόμου (Σαββάτου)



2323

Ἐκκλησίας ὡς «σώματος Χριστοῦ», ἡ ὁποία περιγράφεται ὡς σχέση 
«σώματος» καί «κεφαλῆς»101, ὁ ἀπ. Παῦλος ἐντάσσει καὶ τὸν ὅρο 
«πλήρωμα», μὲ σκοπὸ νὰ νοηματοδοτήσει οὐσιαστικώτερα τὴ σχέση 
αὐτή102. 

Ὁ ὅρος «πλήρωμα» –ὡς γνωστόν– παρουσιάζει μία μεγάλη ποικιλία 
νοημάτων. Δηλώνει εἴτε τὴν συμπληρωματικότητα103 εἴτε τὴν ὁλότητα104 
εἴτε καὶ τὴν ἐκπλήρωση105. Ἡ χρήση ὅμως τοῦ ὅρου, ὡς πρὸς τὸν 
καθορισμὸ τῆς σχέσεως «κεφαλῆς»-Χριστοῦ καί «σώματος Χριστοῦ»-
Ἐκκλησίας, δὲν δηλώνει κάτι τὸ ἀθροιστικὸ ἀλλὰ μία συνένωση καὶ 
ἀλληλεξάρτηση Χριστοῦ καὶ Ἐκκλησίας, ὡς πλήρους δηλαδὴ παρ-
ουσίας τοῦ Ἑνὸς σὲ σχέση πρὸς τὰ μέλη, τοὺς πολλούς106. Ὁ Ἰωάν-
νης Χρυσόστομος μάλιστα περιγράφει τὴ σχέση αὐτὴ τονίζοντας ὅτι 
«πλήρωμα» τοῦ «σώματος» εἶναι ἡ «κεφαλή» καί «πλήρωμα» τῆς 
«κεφαλῆς» εἶναι τό «σῶμα»107. Ἡ σχέση αὐτὴ ἀποτελεῖ ἔκφραση 
κοινωνίας καὶ ἑνότητας, ἀφοῦ ἡ Ἐκκλησία εἶναι ὁ ὅλος Χριστός, ὡς 
“totus Christus”, καὶ ὁ Ἴδιος ὁ Χριστός, στὸν Ὁποῖον κατοικεῖ «πᾶν 
τὸ πλήρωμα τῆς θεότητος σωματικῶς»108, καὶ ἡ Ἐκκλησία ὡς «σῶμα 
Χριστοῦ» εἶναι τό «πλήρωμα» τοῦ Χριστοῦ109.

Ἐπειδὴ ὁ ὅρος «πλήρωμα», ἐξαιτίας τῆς χρήσης του αὐτῆς ἐπιδέχεται 
ἀρκετὲς ἑρμηνεῖες110, θεωροῦμε ὅτι εἶναι ἀναγκαία ἡ ἱστορικοδογματικὴ 

101. Πρβλ. Χρ. Βούλγαρης, Ἡ ἑνότης τῆς Ἀποστολικῆς Ἐκκλησίας, ἔνθ’ ἀνωτ., σ. 92. 
102. Ἰωάννης Ζηζιούλας, Μητρ. Περγάμου, Ἔργα Α΄. Ἐκκλησιολογικὰ μελετήματα, 
ἔνθ’ ἀνωτ., σ. 101
103. Κολ. 1, 24.
104. Ῥωμ. 11, 12. 12, 25.
105. Ῥωμ. 13, 10.
106. Ἰωάννου Χρυσοστόμου, Εἰς τὴν Ἐφεσίους, Ὁμιλία 3, 2, PG 62, 26. 
107. Ἰωάννου Χρυσοστόμου, Εἰς Α΄ Κορινθίους, Ὁμιλία 30, 1, PG 61, 250· Ἰω. Καρμίρη, 
ἔνθ’ἀνωτ., σσ. 364-365.
108. Κολ. 1, 19.
109. Ἐφεσ. 1, 23· 5, 30· Κολ. 1, 18, 24· 2, 17. Γιὰ τὶς ἀναπτυχθεῖσες ἑρμηνεῖες τοῦ 
ὅρου βλ. J. A. Robinson, St. Paul's Epistle to the Ephesians, Macmillan and Co., London 
1903, σ. 42 κ.ἑ., σσ. 7 καὶ 100· P. Benoit, «Corps, Tête et Plérôme dans les Épîtres de 
la Captivité», ἔνθ’ ἀνωτ., σσ. 5-44· L. Cerfaux, La théologie de l’Église…, ἔνθ’ ἀνωτ., σ. 
321· L. Malevez s.j., «L’ Église, Corps du Christ…», ἔνθ’ ἀνωτ., σσ. 27-94· Β. Τσάκωνας, 
Ὑπόμνημα εἰς τὴν πρὸς Κολοσσαεῖς…, ἔνθ’ ἀνωτ., σσ. 83-87. Ἰω. Καραβιδόπουλος, 
ἔνθ’ ἀνωτ., σ. 105, ὑποσ. 5. 
110. Βλ. Ἱππολύτου Ρώμης, Κατὰ πασῶν αἱρέσεων ἔλεγχος Α΄, 21, ΒΕΠΕΣ 5, 218, 4 

ΔΙΕΡΕΎΝΗΣΗ ΤΗΣ ΠΑΎΛΕΙΑΣ ΕΚΚΛΗΣΙΟΛΟΓΊΑΣ ΣΤΗ ΒΑΣΗ ΤΟΥ ΕΦΕΣ. 1, 22-23 



Θεολογία 2/2025

2424

προσέγγιση τοῦ ὅρου, προκειμένου νὰ κατανοηθεῖ καὶ ἡ ἐκκλησιολογική 
του σημασία.

Ὁ ὅρος ἀρχικὰ χρησιμοποιεῖται ἀπὸ τοὺς Στωικοὺς γιὰ νὰ δια-
τυπώσουν τὴν κοσμικὴ πληρότητα, ἡ ὁποία κατανοεῖται ὡς μία ἑνιαία 
καὶ ἀπόλυτη ἀρχή111. Ὑπ’ αὐτὸ τὸ περιεχόμενο προσλαμβάνεται καὶ 
ἀπὸ τὴ σοφιολογικὴ γραμματεία τῆς Παλαιᾶς Διαθήκης, στὴν ὁποίαν 
ὅμως χρησιμοποιεῖται μὲ διαφορετικὸ θεολογικὸ περιεχόμενο112, στὴ 
βάση κυρίως τοῦ χωρίου Σοφ. Σολομ. 1, 7, μὲ τὸ ὁποῖο ὁ ἀπ. Παῦλος 
φαίνεται ὅτι ἀποδίδει στὸν ὅρο «πλήρωμα» τὸ ἐκκλησιολογικό του 
περιεχόμενο113.

Πῶς ὅμως ἡ Ἐκκλησία, ὡς «σῶμα Χριστοῦ», ἀποτελεῖ τό «πλήρωμα» 
τοῦ Χριστοῦ; 

Μία πρώτη προσέγγιση τῆς σχέσεως τοῦ «σώματος Χριστοῦ», 
τῆς Ἐκκλησίας (πολλῶν) καὶ τοῦ Χριστοῦ-«κεφαλῆς» (Ἑνός), 
ἐπιβεβαιώνεται μὲ τὴν ἀνακεφαλαίωση τῶν πάντων «ἐν Χριστῷ»114 
στὴν Ἴδια τὴν Ἐκκλησία115. Ἡ σχέση αὐτὴ ταυτότητας Χριστοῦ καὶ 
Ἐκκλησίας συνδέεται ὅμως καὶ μὲ τὴν παρουσία τοῦ Ἁγίου Πνεύμα-
τος116, ἀφοῦ τὸ Ἅγιο Πνεῦμα εἶναι αὐτὸ ποὺ δομεῖ καὶ συνέχει αὐτὴν 
τὴ σχέση. Ὑπ’ αὐτὴν τὴν προοπτική, τὸ Ἅγιο Πνεῦμα δὲν εἶναι 
στοιχεῖο μόνο τῆς ταυτότητας τοῦ Χριστοῦ ἀλλὰ καὶ τῆς Ἐκκλησίας ὡς 
«σώματος Χριστοῦ»· γι’ αὐτὸ καὶ εἶναι ἀναγκαῖον νὰ διερευνήσουμε 
καὶ τὸν τρόπο μὲ τὸν ὁποῖον ὁ ἀπ. Παῦλος συνδέει τὸν Χριστὸ μὲ τὴν 
παρουσία τοῦ Ἁγίου Πνεύματος στό «σῶμα Χριστοῦ», τὴν Ἐκκλησία.

Γιὰ τὸν ἀπ. Παῦλο, στὸν Χριστό «ηὐδόκησεν πᾶν τὸ πλήρωμα κατ-
οικῆσαι»117, μία ἔκφραση ἡ ὁποία συζητήθηκε ὡς πρὸς τὴν ἑρμηνεία της118, 

καὶ 5: «Πεπληρῶσθαι πάντα καὶ μηδὲν εἶναι κενὸν ταῦτα καὶ οἱ Στωικοί». Πρβλ. S. 
Hanson, The Unite of the Church in the New Testament, ἔνθ’ ἀνωτ., σσ. 197, 127. 
111. B. Τσάκωνας, Ὑπόμνημα εἰς τὴν πρὸς Κολοσσαεῖς…, ἔνθ’ ἀνωτ., σ. 87. 
112. Σοφ. Σολομ. 1, 74· 7, 24· Σοφ. Σειρ. 16, 29· 43, 27. Βλ. P. Benoit, ἔνθ’ ἀνωτ., σ. 33. 
113. Πρβλ. Ἰωάννης Ζηζιούλας, Μητρ. Περγάμου, Ἔργα Α΄. Ἐκκλησιολογικὰ 
μελετήματα, ἔνθ’ ἀνωτ., σ. 150 κ. ἑ. 
114. Ἐφεσ. 1, 10· Φιλιπ. 2, 6-11.
115. Ῥωμ. 13, 9· Ἐφεσ. 1, 23· 5, 22-24· Κολ. 1, 24.
116. Βλ. Β. Τσάκωνας, Ὑπόμνημα.., ἔνθ’ ἀνωτ., σσ. 83-87 καὶ 122.
117. Κολ. 1, 19.
118. Ἰωάννου Χρυσοστόμου, Εἰς Ἐφεσίους, Ὁμιλία 3, 2, PG 62, 26· Ἰγνατίου Ἀντιοχείας, 
Πρὸς Τραλλιανοὺς 11, 2, ΒΕΠΕΣ 2, σ. 273. Μ. Ἀθανασίου, Περὶ τῆς ἐνσάρκου οἰκο-

Σεβ. Μητρ. Μεσσηνίας κ. Χρυσοστόμου (Σαββάτου)



2525

ἐὰν δηλαδὴ ὁ ὅρος «πλήρωμα» στὸ συγκεκριμένο χωρίο δηλώνει τὴν 
Ἐκκλησία, ὅπως καὶ στὸ Κολ. 2, 9, ἢ ἐὰν τὸ χωρίο Κολ. 1, 19 νοηματοδοτεῖ 
κατὰ τὸν ἀπ. Παῦλο τὴ σχέση τοῦ Χριστοῦ μὲ τὴν Ἐκκλησία.

Γιὰ τὴν ἱστορικοδογματικὴ διερεύνηση τοῦ συγκεκριμένου ἐρωτήματος 
εἶναι ἀναγκαῖο νὰ ἐπισημάνουμε ὅτι στὴν ἐκκλησιολογικὴ σκέψη τοῦ 
ἀπ. Παύλου ἡ σχέση ταυτότητας Χριστοῦ καὶ Ἐκκλησίας119 εἶναι 
δεδομένη, μάλιστα δὲ ὁ Ἰωάννης Χρυσόστομος τὴν περιγράφει ὡς 
σχέση ἑνότητας καὶ κοινωνίας, ὅπου ὁ Χριστὸς εἶναι τό «πλήρωμα» τοῦ 
«σώματος», ὡς «κεφαλή», ἀφοῦ «ὁμοῦ πάντες ὧμεν συνημμένοι καὶ 
συγκεκολλημένοι»120. Ἡ σχέση αὐτὴ ταυτότητας Χριστοῦ, «κεφαλῆς», 
καί «σώματος Χριστοῦ», ὡς σχέση κοινωνίας καὶ ἑνότητας, φανερώνει 
τὴν Ἐκκλησία, ὅπου ἀφ’ ἑνός «τὰ μέλη τοῦ σώματος Χριστοῦ, εὑ-
ρισκόμενα σὲ σχέση κοινωνίας, καθίστανται πεπληρωμένα»121, ἀφοῦ 
ὁ Χριστὸς εἶναι ἡ κεφαλή «πάσης ἀρχῆς καὶ ἐξουσίας» καὶ σὲ Αὐτόν 
«κατοικεῖ πᾶν τὸ πλήρωμα τῆς θεότητος σωματικῶς»122, καὶ ἀφ’ ἑτέρου 
«συνημμένα» καί «συγκεκολλημένα», ἀφοῦ βρίσκονται σὲ κοινωνία καὶ 
ἑνότητα «ἐν Πνεύματι Ἁγίῳ».

Μὲ ποιὸν τρόπο ὅμως αὐτὴ ἡ πληρότητα μεταξὺ Χριστοῦ καὶ 
Ἐκκλησίας ἀποδεικνύεται ὅτι σχετίζεται μὲ τὸ γεγονὸς τῆς κοινωνίας 
καὶ τῆς ἑνότητας; 

Εἶναι ἤδη γνωστὸ ὅτι ἡ σχέση τοῦ Χριστοῦ, ὡς «κεφαλῆς» καὶ τοῦ 
«σώματος Χριστοῦ», ὡς «πληρώματος» τῆς «κεφαλῆς», εἶναι σχέση 
ἀλληλοπεριχωρούμενη. Ὑπ’ αὐτὴν τὴν ἔννοια ἡ Ἐκκλησία, ὡς «σῶμα 
Χριστοῦ», εἶναι τό «πλήρωμα» τοῦ Χριστοῦ, οἱ δὲ δύο ὅροι «σῶμα» καί 
«πλήρωμα» εἶναι συνδεδεμένοι μεταξύ τους καὶ ὁ ἕνας προσδιορίζει 
τὸν ἄλλον123. Ἀποτελεῖ μάλιστα τὸν μοναδικὸ τρόπο κατανόησης τῆς 

νομίας 12, ΒΕΠΕΣ 33, 229. Γρηγορίου Νύσσης, Εἰς τὸ ὅταν ὑποταγῇ, PG 44, σ. 1313. 
Πρβλ. Ἀθανάσιος Γιέφτιτς, ἔνθ’ἀνωτ., σ. 47. 
119. Ἐφεσ. 1, 23· Α΄ Κορ. 12, 12.
120. Ἰω. Καραβιδόπουλος, Ἀποστόλου Παύλου Ἐπιστολὲς πρὸς Ἐφεσίους, Φιλιππη-
σίους, Κολοσσαεῖς, ἔνθ’ ἀνωτ., σ. 476. 
121. Ἰωάννου Χρυσοστόμου, Ὁμιλία πρὸ τῆς ἐξορίας 1-2, PG 52, 427-429: Ὁ Χριστός 
«Ἐκκλησίας σάρκα ἀνέλαβε». 
122. Κολ. 2, 4-10· Κολ. 2, 9· Γ. Φλωρόφσκυ, ἔνθ’ ἀνωτ., σσ. 33-34. 
123. Η. de Lubac, Corpus Mysticum. L’Eucharistie et l’Église au Moyen Âge. Étude historique, 
Aubier, Paris 21944.

ΔΙΕΡΕΎΝΗΣΗ ΤΗΣ ΠΑΎΛΕΙΑΣ ΕΚΚΛΗΣΙΟΛΟΓΊΑΣ ΣΤΗ ΒΑΣΗ ΤΟΥ ΕΦΕΣ. 1, 22-23 



Θεολογία 2/2025

2626

Ἐκκλησίας ὡς γεγονὸς κοινωνίας καὶ ἑνότητας, γι’ αὐτὸ καὶ ὁ ἀπ. 
Παῦλος, μιλώντας γιὰ τὴν Ἐκκλησία124 καὶ τὴν ἑνότητα125, συσχετίζει τὶς 
δύο αὐτὲς ἔννοιες πρὸς τὴν ἔννοιαν τῆς συσσωμάτωσης126, ὡς τὸν τρόπο 
κοινωνίας127, χωρὶς ὅμως νὰ καταργεῖται ἡ διάκριση.

Αὐτὴ ἡ κοινωνία καὶ ἡ ἑνότητα δὲν εἶναι μία κοσμικοῦ τύπου ἕνωση, 
ἀλλὰ μία μυστηριακὴ ἐν Χριστῷ128 ἑνότητα, τῆς ὁποίας κέντρο εἶναι τὸ 
μυστήριο τῆς Θείας Εὐχαριστίας129, μὲ τὸ ὁποῖο ἡ Ἐκκλησία φανερώνεται 
ὡς «σῶμα Χριστοῦ» καὶ ὁ Χριστὸς ὡς «κεφαλή» αὐτοῦ τοῦ σώματος130 
ἐνῶ συμμετέχουν σὲ αὐτὸ τὸ σῶμα «οἱ πρὸ Χριστοῦ παρουσίας 
εὐηρεστηκότες» ἀλλὰ καὶ οἱ πιστοὶ κάθε ἐποχῆς131.

Τό «πλήρωμα» λοιπὸν σὲ μία σχέση κοινωνίας δὲν ἀποτελεῖ ἁπλῶς 
μία ἀριθμητικοῦ τύπου πληρότητα ἢ συσσωμάτωση ἀλλὰ προσδιορίζει 
τὴ σχέση ταυτότητας Χριστοῦ, ὡς «κεφαλῆς», καὶ τῆς Ἐκκλησίας, 
ὡς «σώματος Χριστοῦ», συστατικὸ δὲ στοιχεῖο σὲ αὐτὴν τὴν σχέση 
ταυτότητας εἶναι τὸ Ἅγιο Πνεῦμα, μὲ τὸ ὁποῖο δομεῖται ἡ σχέση Χριστοῦ, 
τοῦ Ἑνός, καὶ τοῦ «σώματος Χριστοῦ», τῶν πολλῶν, ὡς σχέση κοινωνίας 
καὶ ἑνότητας, δηλαδὴ ὡς Ἐκκλησία, γι’ αὐτὸ καὶ τὸ Ἅγιο Πνεῦμα εἶναι 
«Πνεῦμα κοινωνίας»132, μὲ τὸ ὁποῖο ἐπιτυγχάνεται καὶ ἡ «κοινωνία τοῦ 
Ἁγίου Πνεύματος»133.

124. Ἐφεσ. 1, 23· 5, 23-32.
125. Ἐφεσ. 2, 16· 4, 4, 7-16.
126. Ἑβρ. 2, 14.
127. Ἰωάννης Ζηζιούλας, Μητρ. Περγάμου, Ἔργα Α΄..., ἔνθ’ ἀνωτ., σ. 88 κ.ἑξ., ὅπου 
ἀναλύεται ὅτι τὸ Ἅγιο Πνεῦμα εἶναι συστατικὸ τῆς ταυτότητας τοῦ Χριστοῦ καὶ ὄχι 
ἁπλῶς συμπληρωματικὸ ἢ βοηθὸς στὸ ἔργο Του.
128. Ἰ. Καρμίρης, ἔνθ’ ἀνωτ., σ. 366.
129. Γ. Φλωρόφσκυ, ἔνθ’ ἀνωτ., σ. 33. 
130. Ἰωάννου Χρυσοστόμου, Εἰς Ἐφεσίους, Ὁμιλία 10, 1, PG 62, 75· Ὁμιλία εἰς τό 
«Τοῦτο δὲ γινώσκετε», 6, PG 56, 277. 
131. Κυρίλλου Ἱεροσολύμων, Κατήχησις Δ, 4, 3, PG 33, 1100· Ἰωάννου Χρυσοστόμου, 
Πρὸς Ἑβραίους, Ὁμιλία 6, 2, PG 63, 56· Ἰωάννου Δαμασκηνοῦ, Περὶ τοῦ ἀχράντου 
σώματος 2, PG 95, 408C· Γρηγορίου Παλαμᾶ, Ὑπὲρ τῶν ἱερῶς ἡσυχαζόντων Α΄, 3 στό: 
Π. Χρήστου (ἐκδ.), Γρηγορίου τοῦ Παλαμᾶ, Συγγράμματα, τόμος Α΄, Θεσσαλονίκη 
1988, σ. 449. 
132. Φιλιπ. 2, 1.
133. Β΄ Κορ. 13, 13. Χρυσόστομος Σαββάτος, Μητρ. Μεσσηνίας, «Ἡ ἐκκλησιολογικὴ 
ἑρμηνεία τῶν ἐκφράσεων “κοινωνία Πνεύματος” (Φιλιπ. 2, 1) καί “κοινωνία τοῦ ἁγίου 
Πνεύματος” (Β΄ Κορ. 13, 13) ὡς δημιουργικὴ συνάντηση Ἑλληνισμοῦ καὶ Χριστιανισμοῦ 

Σεβ. Μητρ. Μεσσηνίας κ. Χρυσοστόμου (Σαββάτου)



2727

Ἡ βάση γιὰ τὴν κατανόηση αὐτῆς τῆς σχέσεως Χριστοῦ καὶ Ἁγίου 
Πνεύματος ἀποτελοῦν οἱ βιβλικὲς ἀναφορὲς ὅτι τὸ Ἅγιο Πνεῦμα 
καθιστᾶ τὸν Ἰησοῦ «Χριστὸν Κυρίου» καὶ τὸ Πνεῦμα «Κύριον»134. 
Ἐπιπλέον ἡ θέση τοῦ Εἰρηναίου Λυῶνος, ὅτι μὲ τὴν κοινωνία τοῦ 
Χριστοῦ κοινωνοῦμε καὶ τὸ Ἅγιο Πνεῦμα135, ἐπειδή «ὅπου τὸ Πνεῦμα 
ἐκεῖ καὶ ἡ Ἐκκλησία»136, δικαιολογεῖ τὴν χρυσοστόμειο ἐπισήμανση, ὅτι: 
«εἰ μὴ Πνεῦμα παρῆν οὐκ ἂν συνέστη ἡ Ἐκκλησία· εἰ δὲ συνίσταται 
ἡ Ἐκκλησία, εὔδηλον ὅτι Πνεῦμα πάρεστιν»137.

6. Τὸ Ἅγιο Πνεῦμα ὅμως δὲν δομεῖ μόνο τὴν Ἐκκλησία, ἀλλὰ καὶ 
καθιστᾶ τὸ ἔργο της «πεπληρωμένο», δίνοντας μία ἐσχατολογικὴ 
προοπτικὴ σὲ αὐτὴν τὴν ἔννοια τῆς «πληρότητος», ἕνα ἀκόμη στοιχεῖο 
τὸ ὁποῖο διαφοροποιεῖ τὴν Ἐκκλησία, τόν «λαόν τοῦ Θεοῦ», ἀπὸ τὴν 
ἰουδαϊκὴ ἀντίληψη, ἀφοῦ –ὡς γνωστόν– ὁ «λαὸς τοῦ Θεοῦ» κινεῖται πρὸς 
τὰ ἔσχατα, μὲ τὰ ὁποῖα σχετίζεται ἄμεσα τὸ Ἅγιο Πνεῦμα138. Ὑπ’ αὐτὴν 
τὴν ἔννοια ἡ Ἐκκλησία, ὡς «σῶμα Χριστοῦ» καὶ κοινωνία «ἐν Πνεύματι 
Ἁγίῳ», ἀποτελεῖ τό «πλήρωμα» τοῦ Χριστοῦ καὶ τῆς ἀνθρωπότητάς 
Του καὶ συγχρόνως λαμβάνει τὴν ταυτότητά της139. Ἡ Ἐκκλησία ὅμως 
κοινωνεῖ τὴν πληρότητά της αὐτὴν καὶ μέσα ἀπὸ τόν «τοῦ Πνεύματος 
δεσμόν»140.

Ὁ ὅρος λοιπόν «πλήρωμα» ἀποδίδεται καὶ στό «Πνεῦμα Κυρίου», τὸ 
Ὁποῖο, σύμφωνα μὲ τὸ χωρίο Σοφία Σολομῶντος 1, 7141, «συνέχει τὰ 
πάντα» ἐπειδή «γνῶσιν ἔχει φωνῆς» καὶ κατοικεῖ στὸν Χριστό142, ὅπου 

στὴ σκέψη τοῦ ἀπ. Παύλου», Θεολογία 92, 2 (2021), σσ. 7-34.
134. Β΄ Κορ. 3, 17.
135. Εἰρηναίου Λυῶνος, Κατὰ αἱρέσεων III, 24, 1, SCh 211, 473. 
136. Εἰρηναίου Λυῶνος, ἔνθ’ ἀνωτ., 473-475. 
137. Ἰωάννου Χρυσοστόμου, Εἰς τὴν ἁγίαν Πεντηκοστὴν 1, 4, PG 50, 459. Ἰωάννης 
Ζηζιούλας, ἔνθ’ ἀνωτ., σσ. 210-211.
138. Πράξ. 2, 17.
139. Μ. Βασιλείου, Περὶ ἁγίου Πνεύματος 26, 61, PG 32, 181· Ἰωάννου Χρυσοστόμου, 
Εἰς Κολοσσαεῖς, Ὁμιλία 1, 3, PG 62, 303. 
140. Εἰρηναίου Λυῶνος, Κατὰ αἱρέσεων IV, 20, 5, SCh 100, 639 κ. ἑξ. καὶ IV, 38, 1-3, 
SCh 100, 943-957. 
141. Πρβλ. 7, 24.
142. Κολ. 1, 19. 2, 9

ΔΙΕΡΕΎΝΗΣΗ ΤΗΣ ΠΑΎΛΕΙΑΣ ΕΚΚΛΗΣΙΟΛΟΓΊΑΣ ΣΤΗ ΒΑΣΗ ΤΟΥ ΕΦΕΣ. 1, 22-23 



Θεολογία 2/2025

2828

βρίσκονται ἐν Αὐτῷ κρυμμένοι ὅλοι οἱ θησαυροὶ τῆς γνώσεως143. Ἐπίσης 
εἶναι γνωστὸν ὅτι τὸ ἔργον τοῦ Ἁγίου Πνεύματος εἶναι καὶ ἡ γνώση ὡς 
κοινωνία καὶ μετοχή, γι’ αὐτὸ καὶ ὁ Εἰρηναῖος Λυῶνος τονίζει ἀκριβῶς 
ὅτι αὐτὴ ἡ γνώση ὡς ἀποτέλεσμα τῆς κοινωνίας ἀποτελεῖ «ζωὴ καὶ 
φῶς» καὶ ἐπιτυγχάνεται «ἐν Πνεύματι Ἁγίῳ»144.

Ἡ σχέση Χριστοῦ καὶ Πνεύματος ἐπίσης εἶναι ποὺ καθιστᾶ τὸν Χριστόν 
«Ἔσχατο Ἀδάμ»145 καὶ τὴν Ἐκκλησία «ναὸν Θεοῦ» καὶ κατοικητήριον 
τοῦ Ἁγίου Πνεύματος146, γιατὶ τὸ Ἅγιο Πνεῦμα φέρνει τὰ ἔσχατα στὴν 
Ἐκκλησία καὶ μὲ τὸν τρόπο αὐτόν «ὁ λαὸς τοῦ Θεοῦ» καθίσταται ὁ 
«νέος Ἰσραήλ».

Ἡ ἐν Χριστῷ ἀνακεφαλαίωση περιγράφει μία ἐξ ἀρχῆς νέα δημιουργία, 
ἀφοῦ ὁ Χριστὸς ὡς ὁ «νέος Ἀδάμ» προσφέρεται στὸν ἄνθρωπο καὶ τὴν 
κτίση, μέσα ἀπὸ τὸ μυστήριο τῆς Ἐνανθρωπήσεως. Ἡ σχέση αὐτὴ πρὸς τό 
«σῶμα Χριστοῦ», τὴν Ἐκκλησία, καθίσταται γεγονὸς σωτηρίας γιὰ τὸν 
ἄνθρωπο, γιατὶ ὁ ἄνθρωπος πλέον διὰ τῆς Ἐκκλησίας σχετίζεται μὲ τὸν 
Χριστὸ ὡς Μονογενῆ Υἱὸ καί «ἐν Πνεύματι Ἁγίῳ». Ὁ Εἰρηναῖος Λυῶνος 
αὐτὸν τὸν ρεαλισμὸ ἐξέφραζε στὰ συγγράμματά του ἀπευθυνόμενος 
στοὺς γνωστικοὺς τῆς ἐποχῆς του147.

Ὁ Χριστὸς δὲν εἶναι μόνο τὸ προσωπικὸ ἀναστημένο σῶμα τοῦ Χριστοῦ 
οὔτε μόνο ὁ «καινὸς ἄνθρωπος»148 ἀλλὰ καὶ τὸ ἕνα εὐχαριστιακό 
«σῶμα Χριστοῦ», δηλαδὴ ἡ Ἐκκλησία, ὅπου κοινωνοῦν «ἐν ἑνότητι» 
«οἱ πανταχοῦ τῆς οἰκουμένης πιστοί, καὶ ὄντες καὶ γενόμενοι καὶ 
ἐσόμενοι»149.

Αὐτὴ ἡ ὑπερχρονικότητα τῆς χρήσης τοῦ ὅρου «σῶμα Χριστοῦ» γιὰ 
τὸν ἀπ. Παῦλο εἶναι κάτι τὸ δεδομένο καὶ ἀποδεκτό150, γιατὶ στὸ πλαίσιο 

143. Κολ. 2, 3.
144. Πράξ. 2· Α΄ Θεσ. 4, 8· Ἑβρ. 6, 4· Α΄ Πετρου 1, 2, 11 κ.ἑ.· Α΄ Ἰωαν. 3, 24· 4, 13· Ἰουδ. 
19 κ.ἑ.· Ἰωὴλ 3, 1-5· Ἰεζεκιὴλ 36, 27. 
145. Α΄ Κορ. 15, 45.
146. Α΄ Κορ. 3, 16.
147. P. Benoit, ἔνθ’ ἀνωτ., σ. 11, ὑποσ. 2. 
148. Ἐφεσ. 4, 24· Κολ. 3, 10.
149. Πρβλ. Ἰωάννης Ζηζιούλας, Μητρ. Περγάμου, Ἔργα Α΄…, ἔνθ’ ἀνωτ., σσ. 178-180.
150. Α΄ Κορ. 6, 15-20· 10, 16-17· 11, 1-27. Γιὰ τὴ σχέση εὐχαριστιακοῦ καὶ ἐκκλησιολογικοῦ 
σώματος Χριστοῦ βλ. Ἰωάννου Χρυσοστόμου, Εἰς τὴν Α΄ Κορινθίους, Ὁμιλία 24, 2, 
PG 61, 200.

Σεβ. Μητρ. Μεσσηνίας κ. Χρυσοστόμου (Σαββάτου)



2929

τῆς «ἐν Χριστῷ» ἀνακεφαλαιώσεως δὲν ὑπάρχει χρονικὴ διάκριση, οὔτε 
τοπικὴ διάσταση, ἀλλὰ τὰ πάντα ἀνακαινίζονται, ἀπ’ ἀρχῆς ἕως τῶν 
ἐσχάτων. 

Στὴν ἐκκλησιολογικὴ βάση τῆς σκέψεως τοῦ ἀπ. Παύλου, τό «σῶμα 
Χριστοῦ» εἶναι περιληπτικό «τῶν πάντων», δηλαδὴ ὁλόκληρης τῆς 
δημιουργίας. Ταυτιζόμενο μὲ τὸ μυστήριο τῆς Θείας Εὐχαριστίας, «εἰ-
κονίζει» τὸ ἀνακεφαλαιωτικὸ καὶ ἀνακαινιστικὸ ἔργο τοῦ Χριστοῦ καὶ 
ἐκφράζει τήν «ἐν Πνεύματι Ἁγίῳ» πληρότητα. Ἡ ταύτιση τοῦ ἐκκλη-
σιολογικοῦ καὶ εὐχαριστιακοῦ σώματος Χριστοῦ ἀποτελεῖ τὴ βάση καὶ τὴν 
αἰτία τῆς κοινωνίας καὶ τῆς ἑνότητας ἀλλὰ καὶ τοῦ σωτηριολογικοῦ ἔργου 
τῆς Ἐκκλησίας151, τὸ ὁποῖο ἀφορᾶ ὁλόκληρο τὸ ἀνθρώπινο γένος, γεγονὸς 
τὸ ὁποῖον νοηματοδοτεῖ θεολογικὰ καὶ τὸ ἐκκλησιολογικὸ περιεχόμενο 
τοῦ χωρίου Ἐφεσ. 1, 22-23. 

SUMMARY

Contribution to the historical-dogmatic investigation 
of Pauline ecclesiology on the basis of Ephes. 1, 22-23

By Metr. Chrysostomos Savvatos, Prof.
National and Kapodistrian University of Athens

The terms “body”, “head”, “fullness” and “recapitulation” are explored 
in the historical context of the encounter between Christianity and 

151. Ἡ ταύτιση αὐτὴ μετὰ τὸ σχίσμα τοῦ ΙΑ΄ αἰ. (1054) ἀποδυναμώθηκε ἢ καὶ 
ἀπορρίφθηκε ἐξ αἰτίας μιᾶς ἄκριτης καὶ σαφῶς ἐσφαλμένης κατανόησης καὶ ἑρμηνείας 
τῆς ἔκφρασης τοῦ ἱεροῦ Αὐγουστίνου “Corpus Christi mysticum”, ἡ ὁποία εἶχε σοβαρὲς 
καὶ ἐπικίνδυνες συνέπειες στὴν κατανόηση τῆς σχέσεως Χριστοῦ καὶ Ἐκκλησίας. Βλ. 
J. D. Zizioulas, “The Church as the ‘Mystical’ Body of Christ: Towards an Ecclesial 
Mysticism”, στό: ὁ ἴδιος, Communion and Otherness, P. McPartlan (ed.), T & T Clark, 
London 2006, σσ. 286-307· Ἰω. Φειδᾶς, Ἐκκλησιολογία μεταξὺ Χριστολογίας καὶ 
Πνευματολογίας ὑπὸ τὸ φῶς τῆς πατερικῆς παραδόσεως, Ἀθῆναι 2018, σσ. 37-133, 
232-293. 

ΔΙΕΡΕΎΝΗΣΗ ΤΗΣ ΠΑΎΛΕΙΑΣ ΕΚΚΛΗΣΙΟΛΟΓΊΑΣ ΣΤΗ ΒΑΣΗ ΤΟΥ ΕΦΕΣ. 1, 22-23 



Θεολογία 2/2025

30

Hellenism and on the basis of Pauline ecclesiology, as it is depicted in 
the passage Ephesus 1, 22-23.

These terms derive from the Jewish tradition and from philosophical 
notions, which the Apostle Paul invests with new theological meaning in 
order to describe the fact of the Church, and indeed with the important 
expression “body of Christ” which he associates with the terms “head”, 
“fullness” and “recapitulation”.

Σεβ. Μητρ. Μεσσηνίας κ. Χρυσοστόμου (Σαββάτου)


