
ΘΕΟΛΟΓΙΑ 96, 2 (2025)

Ἀποφατισμὸς καὶ Τέχνη

Federico Aguirre*

1. Ἀποφατικὴ αἰσθητικὴ

Ὁ ἀποφατισμὸς εἶναι μία ἀπὸ τὶς πιὸ καρπόφορες ἔννοιες τῆς χρι-
στιανικῆς σκέψεως. Ἐκτὸς ἀπὸ τὴ σημασία της στὴν ἑλληνικὴ πατερικὴ 
γραμματεία καὶ στὴ μεσαιωνικὴ δυτικὴ θεολογία, ἡ ἐπίδρασή της 
φθάνει μέχρι καὶ τὴ σύγχρονη φιλοσοφία. Ἕνα ἰδιαίτερα ἐνδιαφέρον 
πεδίο ἐπίδρασης εἶναι ἡ σύγχρονη τέχνη, στὴν ὁποία μερικοὶ εἰδήμονες 
κάνουν λόγο γιὰ μία «ἀποφατικὴ αἰσθητική»1. Σὲ αὐτὸ τὸ πλαίσιο, 
ὁ ἀποφατισμὸς ὁρίζεται ὡς ἕνας ἀρνητικὸς τρόπος ἔκφρασης, ποὺ 
ὑλοποιεῖται κυρίως στὴν ἀφηρημένη τέχνη, ἡ ὁποία ἐμφανίζεται ὡς 
ἀντίδραση στὴν ἀκαδημαϊκὴ τέχνη. Κατὰ τὴ γνώμη τοῦ Ἱσπανοῦ φιλο-
σόφου Amador Vega2 ὅμως, ἡ ἀποφατικὴ αἰσθητικὴ εἶναι μία βαθιὰ 
θρησκευτικὴ ἀναζήτηση, ἕνας αὐθεντικὸς τρόπος ἔκφρασης τοῦ θείου 
στὴν ἐποχὴ τοῦ θανάτου τοῦ Θεοῦ.

Τὸ Μαῦρο Τετράγωνο τοῦ Kazimir Malevich (εἰκ. 1) ἔχει παρουσια-
σθεῖ ὡς ὑπόδειγμα ἀποφατικῆς αἰσθητικῆς ἐπειδή, ὅπως ἀναφέρει ὁ 
ἴδιος ὁ Malevich, πρόκειται γιὰ ἕνα ἔργο ποὺ δὲν ἀπεικονίζει τίποτε 
παρὰ μία ἔρημο, τὴν ἁπλῆ αἴσθηση τοῦ κενοῦ3. Μεταξὺ τῶν μυριάδων 

* Ὁ Federico Aguirre εἶναι Ἀναπλ. Καθηγητὴς τῆς Θεολογικῆς Σχολῆς τοῦ Pontificia 
Universidad Católica de Chile.
1. A. Vega, Arte y santidad: Cuatro lecciones de estética apofática, [Cuadernos de la cátedra 
Jorge Oteiza], Univ Públic Navarra/Nafarroako Unib Publik, Navarra 2005· W. Franke, 
On what cannot be said: apophatic discourses in philosophy, religion, literature, and the arts, 
vol. 2: Modern and contemporary transformations, University of Notre Dame Press, Notre 
Dame Indiana 2017.
2. A. Vega, Arte y santidad, ὅ.π., σ. 49.
3. Κ. Malevich, El mundo no objetivo, Doble J, Sevilla 2007.

31-45



Θεολογία 2/2025

3232

ἑρμηνειῶν ποὺ ἔχουν γίνει πάνω σὲ αὐτὸ τὸ ἔργο, ἰδιαίτερα ἐνδιαφέρου-
σα εἶναι ἡ ἀνάγνωση τοῦ Γιάννη Ζιώγα4, ὁ ὁποῖος ὑποστηρίζει ὅτι τὸ 
Μαῦρο Τετράγωνο εἶναι μία βυζαντινὴ εἰκόνα ἀπὸ τὴν ὁποία ἔχουν 
ἀφαιρεθεῖ τὰ διάφορα συνθετικὰ ἐπίπεδα. Ἡ ἀναφορὰ τοῦ Μαύρου 
Τετραγώνου στὴ βυζαντινὴ εἰκόνα καθίσταται ἰδιαιτέρως προφανὴς 
ἂν παρατηρήσουμε πῶς τοποθετήθηκε στὴν πρώτη ἔκθεσή του στὴν 
Ἁγία Πετρούπολη τὸ 1915 (εἰκ. 2). Ὅπως μπορεῖ νὰ παρατηρηθεῖ, τὸ 
Μαῦρο Τετράγωνο τοποθετεῖται στὴ λεγόμενη «γωνία τῆς ὀμορφιᾶς», 
στὸ σημεῖο δηλαδὴ ὅπου συνηθίζεται νὰ τοποθετοῦνται τὰ οἰκιακὰ 
εἰκονοστάσια (εἰκ. 3).

Σημειωτέον ὅτι ἡ σχέση μεταξὺ πρωτοποριακῆς τέχνης καὶ βυζαντινῆς 
εἰκόνας παρατηρεῖται καὶ σὲ πολλὰ ἄλλα ἔργα, ἀλλὰ στὴν περίπτωση 
τοῦ Malevich πρόκειται γιὰ μία ἀναφορὰ στὴ λειτουργικὴ διάσταση 
τῆς εἰκόνας, ἡ ὁποία τοποθετεῖται στὴ γωνία τοῦ δωματίου ἐπειδὴ 
τὸ ἁγιαστικὸ βλέμμα τοῦ ἁγίου διαβαίνει, μέσῳ τῆς εἰκόνας, σὲ ὅλο 
τὸν χῶρο. Σὲ ἄλλες περιπτώσεις, ὅπως στὰ ἔργα τοῦ Gustav Klimt, ἡ 
ἀναφορὰ στὴ βυζαντινὴ εἰκόνα ἁπλῶς παραμένει σὲ ἕνα στυλιστικὸ 
ἐπίπεδο. Ἡ σημασία τῆς ἀναφορᾶς τοῦ Malevich ἔγκειται στὸ γεγονὸς 
ὅτι τὸ Μαῦρο Τετράγωνο κυριολεκτικὰ θέλει νὰ λειτουργήσει ὡς μία 
ἁγιογραφία.

Τὸ ἐνδιαφέρον τῆς πρωτοποριακῆς τέχνης γιὰ τὸ Βυζάντιο ἔχει πολλὰ 
ἐπίπεδα καὶ ἔγκειται κυρίως σὲ μία πνευματικὴ ἀναζήτηση. Ὁ W. B. Yeats 
ἐκφράζει αὐτὸ τὸ πνεῦμα στὸ ποίημα «Πλέοντας πρὸς τὸ Βυζάντιο», 

4. Γ. Ζιώγας, Ὁ βυζαντινὸς Μάλεβιτς, ἐκδ. Στάχυ, Ἀθήνα 2000.

F. Aguirre

Eἰκ. 1 Eἰκ. 2 Eἰκ. 3



3333

ὅπου ζητᾶ ἀπὸ τὰ ἅγια πρόσωπα τῶν βυζαντινῶν ναῶν νὰ βγοῦν ἀπὸ 
τὸν τοῖχο καὶ νὰ φέρουν τὸ χρυσὸ φῶς σὲ ἕναν κόσμο ποὺ ἔχει χάσει 
ὁποιοδήποτε σημεῖο ἀναφορᾶς. Ὑπ’ αὐτὴν τὴν ἔννοια, ἡ πρωτοποριακὴ 
τέχνη δὲν ἀναζητεῖ στὸ Βυζάντιο μία ἐπιστροφὴ στὸ παρελθόν, ἀλλὰ ἕνα 
κλειδὶ γιὰ τὴν ἀνανέωση τοῦ Εὐρωπαϊκοῦ πολιτισμοῦ.

Ἄλλη ἐνδιαφέρουσα περίπτωση τῆς σχέσεως ἀποφατισμοῦ καὶ 
πρωτοποριακῆς τέχνης εἶναι τὸ ἔργο τοῦ Hugo Ball, ἱδρυτοῦ τοῦ 
κινήματος Dadá (1916). Αὐτὸ τὸ κίνημα, ποὺ ἐπεδίωκε νὰ παράγει μιὰ 
ἐντελῶς παράλογη τέχνη, ἐλεύθερη ἀπὸ ὁποιαδήποτε ἀναφορὰ στὴν 
πραγματικότητα, ὁρίζεται ἀπὸ τὸν Ball ὡς μία πρωτόγονη ἰσορροπία 
μεταξὺ κατασκευῆς καὶ ἄρνησης5. Ὁ Ball ὅμως, τὸ βαθύτερο νόημα 
αὐτοῦ τοῦ κινήματος θὰ τὸ βρεῖ στὴν ἑλληνικὴ πατερικὴ γραμματεία, 
δηλώνοντας –μεταξὺ ἄλλων– ὅτι γιὰ νὰ κατανοηθεῖ ἡ μοντέρνα τέχνη 
πρέπει νὰ διαβάσουμε τοὺς πατέρες τῆς Ἐκκλησίας, ἢ ὅτι ἡ λέξη Dadá 
σημαίνει ὅτι κλήθηκε δύο φορὲς ἀπὸ τὸν Διονύσιο τὸν Ἀρεοπαγίτη: 
D.A. – D.A.6. Μάλιστα, τὸ 1923 ὁ Ball δημοσίευσε ἕνα σχόλιο γιὰ τὰ 
συγγράμματα τοῦ Ἀρεοπαγίτη μὲ τίτλο: Βυζαντινὸς Χριστιανισμός.

Παρομοίως μὲ τὸν Malevich, ὁ Ball διεκδικεῖ μία «θρησκευτικὴ λει-
τουργία» στὴν πρωτοποριακὴ τέχνη, ὅπως ἀναφέρει στὸ ἡμερολόγιό 
του:

Ἐὰν οἱ ἀφηρημένοι μας πίνακες κρεμόντουσαν σὲ μιὰ ἐκκλησία, δὲν θὰ χρεια-
ζόταν νὰ καλυφθοῦν τὴν Μεγάλη Παρασκευή. Ἡ ἴδια ἡ ἐγκατάλειψη ἔχει γίνει 
πίνακας. Πιὰ δὲν μπορεῖ νὰ ἰδωθεῖ κανένας Θεός, κανένα πρόσωπο. Καὶ παρ’ 
ὅλα αὐτὰ θὰ μπορούσαμε νὰ γελάσουμε, ἀντὶ νὰ βυθιζόμαστε στὴ θλίψη; Τί 
σημαίνει ὅλο αὐτό; Ἴσως μόνο ἕνα πρᾶγμα, ὅτι ὁ κόσμος ἔχει φτάσει σὲ ἕνα 
νεκρὸ σημεῖο, ὅτι βρίσκεται σὲ μία γενικὴ ἀπεργία· ὅτι ἔχει ξημερώσει μιὰ 
παγκόσμια Μεγάλη Παρασκευή, πού, σὲ αὐτὴ τὴ συγκεκριμένη περίπτωση, 
γίνεται αἰσθητὴ μὲ μεγαλύτερη δύναμη ἐκτὸς τῆς Ἐκκλησίας παρὰ μέσα της· 
ὅτι τὸ λειτουργικὸ ἡμερολόγιο διαλύεται καὶ ὁ Θεὸς παραμένει νεκρὸς στὸν 
Σταυρὸ τὴν Κυριακὴ τοῦ Πάσχα. Τὰ γνωστὰ λόγια τοῦ φιλοσόφου, «ὁ Θεὸς ἔχει 
πεθάνει», ἀρχίζουν νὰ ὑλοποιοῦνται παντοῦ γύρω μας7.

5. H. Ball, La huida del tiempo (un diario): Con el primer manifiesto dadaísta, trad. Roberto 
Bravo de la Varga, Editorial Acantilado, Barcelona 2005, σ. 13.
6. H. Ball, La huida del tiempo…, ὅ.π., σ. 362.
7. H. Ball, La huida del tiempo…, ὅ.π., σ. 209 [ἡ μετάφραση δική μας].

ΑΠΟΦΑΤΙΣΜΟΣ ΚΑΙ ΤΈΧΝΗ



Θεολογία 2/2025

3434

Τὸ σύγχρονο ἐνδιαφέρον γιὰ τὸν ἀποφατισμό, ὡστόσο, δὲν διεκ-
δικεῖται μόνον ἀπὸ τὸν χῶρο τῆς πρωτοποριακῆς τέχνης καὶ τῆς 
σύγχρονης φιλοσοφίας. Μάλιστα, ἡ σύγχρονη ὀρθόδοξη θεολογία 
κατανοεῖ τὸν ἀποφατισμὸ ὡς ἐπιστημολογική της ἀρχή. Ὑπ’ αὐτὴν τὴν 
ἔννοια, ὁ ἀποφατισμὸς ὁρίζεται ὡς ἡ ἄρνηση νὰ ἐξαντληθεῖ ἡ γνώση 
στὴ διατύπωσή της8. Αὐτὸ ἔχει ὡς ἀποτέλεσμα τὴ διαμόρφωση μιᾶς 
εἰκονικῆς γλώσσας, ἡ ὁποία ἀπὸ τὴ μία πλευρὰ σχετίζεται ὑπαρξιακὰ 
μὲ αὐτὸ ποὺ δηλώνει ἀλλὰ ἀπὸ τὴν ἄλλη διαφοροποιεῖται ἀπὸ αὐτὸ 
καὶ δὲν θὰ μπορέσει ποτὲ νὰ τὸ ἀντικαταστήσει. Γι’ αὐτὸν τὸν λόγο, 
«ὁ θεολογικὸς ἀποφατισμὸς ἐπιμένει ὅτι ἡ γλωσσική μας ἔκφραση 
πρέπει νὰ ὑπερβαίνεται, νὰ ἐκλαμβάνεται μόνον εἰκονολογικά, νὰ 
μὴν ἐξαντλεῖται ποτὲ τὸ σημαινόμενο στὰ νοηματικὰ ἁπλῶς ὅρια τοῦ 
σημαίνοντος»9.

Ὁ Χρῆστος Γιανναρᾶς ὑπογραμίζει τὴ διαφορὰ μεταξὺ αὐτοῦ ποὺ 
θὰ μπορούσαμε νὰ ἀποκαλέσουμε ὡς φιλοσοφικὸ ἀποφατισμὸ καὶ 
αὐτοῦ ποὺ θὰ μπορούσαμε νὰ ὁρίσουμε ὡς θεολογικὸ ἀποφατισμό. 
Κατὰ τὸν Γιανναρᾶ, ὁ πρῶτος διαμορφώνεται ὑπὸ τὴν ἐπιρροὴ τῆς 
σχολαστικῆς φιλοσοφίας καὶ καταλήγει στὸν μηδενισμὸ τοῦ 20οῦ αἰ., 
ἐνῶ ὁ δεύτερος παραδίδεται σὲ ὅλη τὴν ἑλληνικὴ πατερικὴ γραμματεία 
καὶ ἀνθίζει ἐκ νέου στὴ σύγχρονη ὀρθόδοξη θεολογία. Ἀπὸ τὴν ἄποψη 
αὐτήν, τὸ Μαῦρο Τετράγωνο καὶ ἡ ἀφηρημένη τέχνη ἐκπροσωποῦν τὴν 
ἀπουσία τοῦ Θεοῦ, ἐνῶ ἡ βυζαντινὴ εἰκόνα (καὶ ὅλα τὰ ἐκφραστικὰ 
μέσα τῆς ἐκκλησιαστικῆς λειτουργίας), κοινωνικοποιεῖ τὴν προσωπικὴ 
ὕπαρξη τοῦ Τριαδικοῦ Θεοῦ, δηλώνοντας ταυτόχρονα τὰ ὅρια τῆς 
γνώσεως αὐτῆς.

8. Χρ. Γιανναρᾶς, Ἕξι φιλοσοφικὲς ζωγραφιές, ἐκδ. Ἴκαρος, Ἀθήνα 2011, σ. 32· βλ. 
ἐπίσης Χρ. Γιανναρᾶς, Χάιντεγγερ καὶ Ἀρεοπαγίτης, ἢ περὶ ἀπουσίας καὶ ἀγνωσίας 
τοῦ Θεοῦ, ἐκδ. Δόμος, Ἀθήνα 2006 καὶ Vladimir Lossky, Teología mística de la Iglesia de 
Oriente, Herder, Barcelona 2009.
9. Χρ. Γιανναρᾶς, Χάιντεγγερ καὶ Ἀρεοπαγίτης…, ὅ.π., σ. 94.

F. Aguirre



3535

2. Ἡ θέση τῆς τέχνης στὰ ἀρεοπαγιτικὰ συγγράμματα

Θὰ μπορούσαμε νὰ θεωρήσουμε (ἀκολουθώντας τὸν Γιανναρᾶ καὶ 
ἄλλους εἰδήμονες) ὅτι στὴν ἐποχή μας ἔχουν ἀναπτυχθεῖ δύο ἑρμηνεῖες 
τοῦ ἀποφατισμοῦ καὶ ἑπομένως δύο θέσεις ὅσον ἀφορᾶ τὴ σχέση αὐτῆς 
τῆς ἔννοιας μὲ τὴν τέχνη10. Πράγματι, τίθεται τὸ ἐρώτημα ἐὰν αὐτὲς οἱ 
δύο ἑρμηνεῖες ἀλληλοαποκλείονται ἢ ἂν δὲν πρέπει νὰ τὶς σκεφτόμαστε 
μαζί, ἀκόμη καὶ ἂν ἀναγνωρίζαμε τὴ διαφορά τους. Θὰ ἦταν δυνατὸν 
νὰ μιλήσουμε γιὰ μία θεολογία τῆς τέχνης, ποὺ διαφοροποιεῖ τὴν 
ἐκκλησιαστικὴ ἀπὸ τὴν κοσμικὴ τέχνη, ἀλλὰ ταυτόχρονα διαπιστώνει 
μία σχέση μεταξύ τους, ὅπως αὐτὴ ποὺ ὑπάρχει μεταξὺ Ἐκκλησίας καὶ 
κόσμου; Τὸ πρῶτο βῆμα γιὰ νὰ προσπαθήσουμε νὰ ἀπαντήσουμε στὰ 
παραπάνω ἐρωτήματα εἶναι νὰ ἐντοπισθεῖ ἂν καὶ πῶς παρουσιάζεται 
ἡ σχέση μεταξὺ τέχνης καὶ ἀποφατισμοῦ στὴν κυρία πηγὴ αὐτῆς τῆς 
ἔννοιας, ποὺ εἶναι τα ἀρεοπαγιτικὰ συγγράμματα.

Τὰ ἀρεοπαγιτικὰ συγγράμματα ποὺ ἔχουν διασωθεῖ, ἀποτελοῦνται 
ἀπὸ πέντε ἔργα: Περὶ θείων ὀνομάτων, Περὶ τῆς οὐρανίου ἱεραρχίας, 
Περὶ τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἱεραρχίας, Περὶ μυστικῆς θεολογίας, καθὼς 
καὶ ἀπὸ δέκα ἐπιστολές. Σὲ διάφορα σημεῖα ὁ Ἀρεοπαγίτης ἀνα-
φέρει ἕνα ἔργο μὲ τίτλο: Συμβολικὴ Θεολογία. Στὰ ἀρεοπαγιτικὰ 
συγγράμματα ἀναφέρονται ἑπτὰ ἔργα ποὺ δὲν ἔχουν διασωθεῖ, μεταξὺ 
τῶν ὁποίων καὶ ἡ Συμβολικὴ Θεολογία, ἔργο ποὺ ἔχει ἰδιαίτερη σημασία 
γιὰ τὸ θέμα μας, ἐφ’ ὅσον ἐξετάζει τὶς εἰκόνες, τὰ σύμβολα, καὶ τοὺς 
αἰσθητοὺς τύπους ποὺ ἐκφράζουν τὴν ἐνέργεια τοῦ Θεοῦ στὸν κόσμο11. 
Σύμφωνα μὲ τοὺς εἰδικοὺς μελετητές, στὸ πλαίσιο τῶν ἀρεοπαγιτικῶν 
συγγραμμάτων, ἡ Συμβολικὴ Θεολογία ἀνήκει σὲ μία τριάδα μαζὶ μὲ 
μία νοητικὴ θεολογία (Περὶ Θείων Ὀνομάτων) καὶ μία πνευματικὴ 
θεολογία (Μυστικὴ Θεολογία)12. Ἑκάστη ἀπὸ αὐτὲς τὶς θεολογίες θὰ 
ἦταν τρόποι γιὰ νὰ γνωρίσουμε καὶ νὰ μιλήσουμε γιὰ τὸν Θεό, καθὼς 

10. Στὸ σημεῖο αὐτὸ διευκρινίζουμε ὅτι στὴν παροῦσα μελέτη δὲν ἔχουμε ὡς στόχο τὴ 
διερεύνηση τοῦ χρόνου καὶ τῶν αἰτιῶν αὐτῆς τῆς διαφοροποίησης.
11. Βλ. DN I, 8· IV, 5· IX, 5 καὶ CH XV, 6.
12. Βλ. Areopagita, opera. Ὁ von Balthasar μιλάει γιὰ μία «θεολογία συμβολική», μία 
«θεολογία εἰδητική» καὶ μία «θεολογία μυστική», βλ.  H. U. von Balthasar, “Dionisio”, 
στό: H. U. von Balthasar, Gloria: una estética teológica, τόμ. ΙΙ. Εstilos eclesiásticos: Irineo, 
Agustín, Dionisio, Alselmo, Buenaventura, Encuentro, Madrid 1986, σσ. 143-205.

ΑΠΟΦΑΤΙΣΜΟΣ ΚΑΙ ΤΈΧΝΗ



Θεολογία 2/2025

3636

σχετίζονται μὲ συγκεκριμένες ἀνθρώπινες ἱκανότητες, ὅπως ἡ αἴσθηση, 
ἡ λογικὴ καὶ τὸ πνεῦμα, σὲ ἕναν ἀνηφορικὸ δρόμο καὶ μιὰ διαδοχικὴ 
τελείωση (σχ. 1).

Σὲ ἄλλα σημεῖα ὁ Ἀρεοπαγίτης χρησιμοποιεῖ τὴ λέξη σύμβολον, 
ἀναφερόμενος σὲ ἐκεῖνες τὶς βιβλικὲς ἐκφράσεις ποὺ περιγράφουν τὸν 
Θεὸ μὲ ἀναφορὲς σὲ ὑλικὰ πράγματα, ὅπως ἡ πέτρα, ἢ σὲ φυσικὲς 
δυνάμεις, ὅπως ἡ φωτιὰ ἢ ὁ ἀέρας, ἢ ὅταν ἀποδίδονται στὸν Θεὸ 
ἀνθρώπινα παθήματα, ὅπως ἡ ὀργή, ἡ μέθη ἢ ἡ θλίψη. Στὴ Μυστικὴ 
Θεολογία, ὁ Ἀρεοπαγίτης ἀναρωτιέται ἂν ὁ Θεὸς εἶναι περισσότερο 
ζωὴ καὶ ἀγαθότητα παρὰ ἀέρας καὶ λίθος, δηλαδή, ἐὰν ἐκφράζεται 
καλύτερα αὐτὸ ποὺ εἶναι μὲ ἔννοιες παρὰ μὲ φυσικὰ στοιχεῖα13. Κατὰ 
αὐτὸν τὸν τρόπο, ἡ Συμβολικὴ Θεολογία ἔχει ὡς ἀντικείμενο τὴν 
ἐξήγηση τῶν μετωνυμιῶν ἢ μεταφορῶν τοῦ Θεοῦ, δηλώνοντας ξεκάθαρα 
ὅτι πρέπει νὰ ὑπερβοῦμε τέτοιες ἐκφράσεις ὥστε νὰ κατανοήσουμε 
τὴ βαθύτερη ἔννοια ποὺ κρύβουν. Ἡ ὑπέρβαση αὐτὴ γίνεται μέσῳ 
μιᾶς διαδικασίας ἀφαίρεσης, ὅπως αὐτὴ ποὺ ἀκολουθεῖ ἕνας γλύπτης 
ὅταν βγάζει τὸ περισσεῦον ὑλικὸ τῆς μορφῆς ποὺ ἤδη προϋπῆρχε στὴν 
πέτρα14. Ὑπὸ τὴν ἔννοια αὐτήν, τὸ σύμβολο θὰ ἦταν ἕνα προκαταρτικὸ 
στάδιο στὴν ὁδὸ τῆς γνώσεως τοῦ Θεοῦ.

Ἐκ πρώτης ὄψεως, ἡ τέχνη καὶ ἡ αἰσθητικὴ ἐμπειρία ἐν γένει θὰ 
ἦταν ὁ κατώτερος τρόπος γνώσεως τοῦ Θεοῦ, ὁ ὁποῖος προχωράει 
μέσῳ ἀφαιρέσεων ἕως τὴ νοητικὴ θέαση. Ὑπ’ αὐτὴν τὴν ἔννοια, ὁ 
Ἀρεοπαγίτης κάνει λόγο περί «ἀθέων καὶ πολυειδῶν μορφωμάτων»15, 

13. MTh IIΙ: «Ἢ οὐχὶ μᾶλλόν ἐστι ζωὴ καὶ ἀγαθότης ἢ ἀὴρ καὶ λίθος; Καὶ μᾶλλον οὐ 
κραιπαλᾷ καὶ οὐ μηνιᾷ ἢ οὐ λέγεται οὐδὲ νοεῖται;».
14. MTh II.
15. MTh I, 2.

F. Aguirre

Σχῆμα 1



3737

τὰ ὁποῖα πρέπει νὰ ξεπεραστοῦν γιὰ νὰ προχωρήσουμε πρῶτα, στὴ 
νοητικὴ καὶ ἔπειτα στὴ μυστικὴ γνώση τοῦ Θεοῦ, ποὺ εἶναι ἡ ἄρρητη 
ἐμπειρία τῆς ἕνωσης μαζί Του16. Ἡ ἰδέα ὅτι ἡ Ἁγία Γραφὴ κατέχει 
μία κεκρυμμένη σημασία σὲ αἰσθητὰ σύμβολα, ἐμφανίζεται ἤδη στὸν 
Κλήμεντα τὸν Ἀλεξανδρέα, στὸν Ὠριγένη καὶ στὸν Γρηγόριο Νύσσης. 
Μὲ αὐτὴ τὴν ἔννοια χρησιμοποιεῖ ὁ Διονύσιος τὴ λέξη «σύμβολο» ὅσον 
ἀφορᾶ τὴν Ἁγία Γραφή. Ὅμως, ὁ Ἀρεοπαγίτης χρησιμοποιεῖ αὐτὴ τὴ 
λέξη ἐπίσης ἀναφορικὰ μὲ τὰ πράγματα καὶ τὶς πράξεις ποὺ συντελοῦν 
τὴν ἐκκλησιαστικὴ λειτουργία, προσδίδοντας στὸν ὅρο «σύμβολο» μία 
πρωτοφανῆ ἔννοια17.

Σὲ αὐτὴ τὴν περίπτωση, τὸ σύμβολο δὲν λειτουργεῖ ὡς σχῆμα λόγου, 
ὅπως εἶναι οἱ μετωνυμίες καὶ οἱ μεταφορές, οὔτε καὶ ὡς «ἄθεον 
μόρφωμα», ὅπως θὰ ἦταν ἡ περίπτωση τοῦ παγανιστικοῦ εἰδώλου. 
Ἀντίθετα, μὲ αὐτὴν τὴ δεύτερη ἔννοια τὸ σύμβολο εἶναι «ἀκριβὴς 
εἰκών», ὅπως δηλώνεται στὸ Περὶ τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἱεραρχίας18, δια-
μέσου τῆς ὁποίας προσβαίνουμε στὴ μυστικὴ ἐμπειρία19. Σημειωτέον 
ὅτι οἱ περισσότερες ἐμφανίσεις τῆς λέξεως σύμβολον βρίσκονται στὸ 
Περὶ τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἱεραρχίας, ἔργο στὸ ὁποῖο ὁ Ἀρεοπαγίτης 
ἐξετάζει τήν «ἐπιστροφή» στὴν ἕνωση τῆς κτίσεως μὲ τὸν Θεό. Ὅπως 
λέγει ὁ ἴδιος ὁ Ἀρεοπαγίτης, τὸ σύμβολο, στὸ πλαίσιο τῆς λειτουργίας, 
ἔχει μυσταγωγικὴ φύση καὶ εἶναι ὁ τρόπος ἔκφρασης τῆς μυστικῆς 
θεολογίας. Ἔτσι τὸ δηλώνει σὲ μία ἀπὸ τὶς ἐπιστολές:

Ἄλλως τε καὶ τοῦτο ἐννοῆσαι χρή, τὸ διττὴν εἶναι τὴν τῶν θεολόγων παρά-
δοσιν, τὴν μὲν ἀπόῤῥητον καὶ μυστικήν, τὴν δὲ ἐμφανῆ καὶ γνωριμωτέραν, 
καὶ τὴν μὲν συμβολικὴν καὶ τελεστικήν, τὴν δὲ φιλόσοφον καὶ ἀποδεικτικήν· 
καὶ συμπέπλεκται τῷ ῥητῷ τὸ ἄῤῥητον. Καὶ τὸ μὲν πείθει καὶ καταδεῖται 
τῶν λεγομένων τὴν ἀλήθειαν, τὸ δὲ δρᾷ καὶ ἐνιδρύει τῷ θεῷ ταῖς ἀδιδάκτοις 
μυσταγωγίαις20.

16. MTh I, 2.
17. S.  Lilla, «Introduzione  allo  studio  dello  Ps.  Dionigi  l’Areopagita», Augustinianum 
22, 3 (1982), σσ. 533-577, ἐδῶ σσ. 559-560.
18. EH II, 6.
19. EH II, 7.
20. Ep IX, 1.

ΑΠΟΦΑΤΙΣΜΟΣ ΚΑΙ ΤΈΧΝΗ



Θεολογία 2/2025

3838

Ἀπὸ ὅσα μέχρι ἐδῶ ἔχουν εἰπωθεῖ, θὰ μπορούσαμε νὰ ὑποστηρίξουμε 
ὅτι στὰ ἀρεοπαγιτικὰ συγγράμματα ἀναφέρονται τρία εἴδη τέχνης: μία 
παγανιστικὴ ἢ νατουραλιστικὴ τέχνη (ὅπως τὰ παγανιστικὰ εἴδωλα), μία 
θρησκευτικὴ καὶ παιδαγωγικὴ τέχνη (ὅπως οἱ μεταφορὲς ποὺ συναντοῦμε 
στὴν Ἁγία Γραφή) καὶ μία μυστικὴ ἢ ἱερὴ τέχνη, ποὺ παράγεται γιὰ 
τὴ λειτουργία τῆς Ἐκκλησίας. Αὐτὴ ἡ τελευταία δὲν εἶναι κατώτερος 
τρόπος γνώσεως, ἀλλὰ ὁδὸς γιὰ τὴν ἕνωση μὲ τὸν Θεό, ὅπως δηλώνεται 
στὸ δεύτερο κεφάλαιο τοῦ ἔργου Περὶ τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἱεραρχίας: 

Εἴρηται τοίνυν ἡμῖν ἱερῶς, ὡς οὗτός ἐστι τῆς καθ’ ἡμᾶς ἱεραρχίας σκοπός· ἡ 
πρὸς θεὸν ἡμῶν ὡς ἐφικτὸν ἀφομοίωσίς τε καὶ ἕνωσις. Ταύτης δέ, ὡς τὰ θεῖα 
διδάσκει λόγια, ταῖς τῶν σεβασμιωτάτων ἐντολῶν ἀγαπήσεσι καὶ ἱερουργίαις 
μόνως τευξόμεθα21.

3. Ἡ Μυστικὴ Θεολογία

Στὸ σύγγραμμά του Περὶ Μυστικῆς Θεολογίας ὁ Ἀρεοπαγίτης ἐξηγεῖ 
λεπτομερῶς κάθε στάδιο τῆς ὁδοῦ τῆς γνώσεως τοῦ Θεοῦ. Τὸ ἔργο 
ἀποτελεῖται ἀπὸ πέντε κεφάλαια. Τὸ πρῶτο, τὸ ἐκτενέστερο, εἰσάγει 
τὴν ἀποφατικὴ μέθοδο καὶ ἀρχίζει μὲ μία ἐπίκληση τῆς Ἁγίας Τριάδος, 
περιγράφοντας ἐπίσης τὴ γνώση τοῦ Θεοῦ ὡς τὸ βάδισμα μέσα σὲ ἕνα 
σύννεφο ποὺ βρίσκεται σὲ μία κορυφή. Παρακάτω, ὁ Ἀρεοπαγίτης 
χρησιμοποιεῖ τὴ διήγηση τῆς Θεοφάνειας τοῦ Σινᾶ22 ὡς ὑπόδειγμα τῆς 
ἀποφατικῆς γνώσεως, λαμβάνοντας μᾶλλον ὡς βάση τὴ διήγηση τοῦ 
Γρηγορίου Νύσσης στὸν Βίο τοῦ Μωϋσέως. Τὸ δεύτερο κεφάλαιο 
ξεκινᾶ μὲ μία ἔκκληση νὰ ἔχουμε καὶ ἐμεῖς τὴν ἐμπειρία τοῦ Μωυσῆ καὶ 
ἀκολουθεῖ μιὰ πιὸ λεπτομερὴς ἐξήγηση τῆς ἀποφατικῆς μεθόδου, ποὺ 
περιέχει δύο ἐκφραστικούς τρόπους: τὴν θέσιν καὶ τὴν ἀφαίρεσιν. Σὲ 
αὐτὸ τὸ κεφάλαιο ὁ Ἀρεοπαγίτης εἰσάγει τὴ μεταφορὰ τοῦ γλύπτη γιὰ νὰ 
ἐξηγήσει τὸν ἀφαιρετικὸ ἐκφραστικὸ τρόπο. Τὸ τρίτο κεφάλαιο ἐκθέτει 
τὰ τρία εἴδη θεολογίας, ὑπογραμμίζοντας τὴν ὑπεροχὴ τοῦ ἀφαιρετικοῦ 
τρόπου σὲ σχέση μὲ τὸν θετικό. Στὸ τέταρτο καὶ στὸ πέμπτο κεφάλαιο 

21. EH II, 1, Βλ. S.  Lilla, «Introduzione…È, ὅ.π., σ. 559.
22. Ex 19.

F. Aguirre



3939

προσφέρονται παραδείγματα ἀποφατικῶν ἐκφράσεων, πρῶτα στὸ πε-
δίο τῆς αἰσθητικῆς καὶ μετὰ τῆς νοητικῆς ἐμπειρίας.

Σὲ μία πρώτη ἀνάγνωση, θὰ μπορούσαμε νὰ ποῦμε ὅτι ἡ ἀποφατικὴ 
μέθοδος ἀποτελεῖται ἀπὸ δύο ἀντίθετες κινήσεις: Ἀπὸ τὴ μία πλευρὰ 
εἶναι ἡ θέσις ποὺ κατεβαίνει καταφατικὰ καὶ ἀπὸ τὴν ἄλλη ἡ ἀφαίρεσις 
ποὺ ἀνεβαίνει ἀποφατικά. Αὐτὴ ἡ ἀνάγνωση ἔχει ἐπικρατήσει σὲ μεγάλο 
βαθμὸ στὴ δυτικὴ ἑρμηνεία τῶν ἀρεοπαγιτικῶν συγγραμμάτων, ἡ ὁποία 
ἔχει ὡς κέντρο τὸ Περὶ θείων ὀνομάτων. Στὸ Περὶ Μυστικῆς Θεολογίας 
ὅμως παρουσιάζεται ἕνας τρίτος ἐκφραστικὸς τρόπος ποὺ σπάει τὴν 
ἀντίθεση: ἡ ὑπεροχή. Μάλιστα, αὐτὸς εἶναι ὁ τρόπος ἔκφρασης τῆς 
ἐμπειρίας «τοῦ γνόφου τῆς ἀγνωσίας», μέσῳ ὀξύμωρων σχημάτων 
καὶ τῆς περιγραφῆς φαινομένων συναισθησίας, ὅπως εἶναι ἡ σιωπὴ τοῦ 
βλέμματος. Ἀπὸ αὐτὴν τὴν ἄποψη, περισσότερο ἀπὸ μία ἀντιθετικὴ ἢ 
διαλεκτικὴ μέθοδο, ἡ ἀποφατικὴ μέθοδος προσομοιάζει μᾶλλον σὲ ἕναν 
ἑρμηνευτικὸ κύκλο. 

Προτοῦ προβοῦμε στὴν ἐξήγηση τοῦ κύκλου τῆς ἀποφατικῆς μεθόδου, ἂς 
σταθοῦμε στὴ διήγηση τῆς Θεοφάνειας τοῦ Σινᾶ. Ὅπως προαναφέρθηκε, 
αὐτὸ ποὺ βιώνει ὁ Μωυσῆς εἶναι τὸ ὑπόδειγμα τῆς γνώσεως τοῦ Θεοῦ. 
Τὸ πρῶτο ποὺ ἀξίζει νὰ σημειωθεῖ εἶναι ἡ δυναμικὴ φύση αὐτῆς τῆς 
διαδικασίας. Ἡ γνώση τοῦ Θεοῦ εἶναι κίνηση ἀπὸ τὸ γνωστὸ πρὸς τὸ 
ἄγνωστο, μία μυσταγωγία23, κάτι ποὺ βιώνεται καὶ συντελεῖται στὸ 
πεδίο τῆς ἐμπειρίας: «οὐ μόνον μαθὼν ἀλλὰ καὶ παθὼν τὰ θεῖα», λέγει 
ὁ ἴδιος ὁ Ἀρεοπαγίτης24. Ἡ ἀνάβαση τοῦ Σινᾶ σχετίζεται μὲ τὴ θεία 
κίνηση τῆς ἐπιστροφῆς καὶ μιᾶς διαδικασίας καθάρσεως τοῦ Μωυσῆ, ἡ 
ὁποία ἀνταποκρίνεται στὸν τρόπο τῆς ἀφαίρεσης. Ἡ κατάβαση ἀπὸ τὴν 
ἄλλη πλευρὰ συνδέεται μὲ τὴ θεία κίνηση τῆς προόδου τοῦ Θεοῦ πρὸς 
τὸν κόσμο καὶ τὴν ἐμπειρία ἑνὸς φωτισμοῦ, ἡ ὁποία ἀντιστοιχεῖ στὴ 
θέση ἢ πρόταση τοῦ Νόμου τοῦ Θεοῦ στὸν λαό. Ὁ Μωυσῆς ἀνεβαίνει γιὰ 
νὰ ἑνωθεῖ μὲ τὸν Θεό, ἔχει μία ἐμπειρία τῆς θεαρχίας, καὶ ἔτσι προχωρεῖ 
σὲ μία κατάσταση τελειώσεως. Ὡστόσο, ὅπως πληροφορούμαστε ἀπὸ 
τὴ βιβλικὴ διήγηση, ὁ Μωυσῆς δὲν παραμένει σὲ ἐκεῖνον τὸν ἅγιο τόπο, 
ἀλλὰ κατεβαίνει γιὰ νὰ ἁγιάσει τὸν λαό, ὡς ὁ ἱερεὺς τοῦ Θεοῦ.

23. MTh I, 2.
24. DN II, 9.

ΑΠΟΦΑΤΙΣΜΟΣ ΚΑΙ ΤΈΧΝΗ



Θεολογία 2/2025

4040

Παρ’ ὅλο ποὺ στὴν ἀνάβαση τοῦ Μωυσῆ ὑπάρχει μία διαδοχικὴ 
ὑπέρβαση τῶν αἰσθήσεων καὶ τῶν νοητικῶν ἱκανοτήτων, αὐτὸ ποὺ βιώ-
νει ὁ Μωυσῆς στὴν κορυφὴ τοῦ Σινᾶ δὲν εἶναι μία ἀπουσία, ἀλλὰ ἡ 
ὑπεροχὴ τοῦ Θεοῦ, ἡ ὁποία κατατίθεται καὶ μεταδίδεται στὸν ἄνθρωπο 
μέσῳ τοῦ Νόμου. Ἀπὸ αὐτὴν τὴν ἄποψη, ὁρισμένοι μελετητὲς ἔχουν 
ὑπογραμμίσει ὅτι ἡ ἀποφατικὴ γνώση δὲν εἶναι ἁπλῶς ὑπέρβαση, ἀλλὰ 
ἕνας συνεχόμενος κύκλος στὸν ὁποῖο γίνεται ἡ θέωση τοῦ ἀνθρώπου 
ἀνάλογα μὲ τὶς δυνατότητές του25. Σχετικὰ μὲ αὐτό, ὁ Ἀρεοπαγίτης 
ἐπιμένει: «Αἱ μὲν ὡς νόες νοοῦσι κατὰ τὸ αὐταῖς θεμιτόν, ἡμεῖς δὲ 
αἰσθηταῖς εἰκόσιν ἐπὶ τὰς θείας ὡς δυνατὸν ἀναγόμεθα θεωρίας»26 . 

Στὸ ἀκόλουθο σχῆμα (σχ. 2), προτείνουμε μία κυκλικὴ κατανόηση τῆς 
ἀποφατικῆς γνωσιολογίας, ὅπου κάθε ἐκφραστικὸς τρόπος σχετίζεται 
μὲ τὰ διάφορα στάδια τῆς γνώσεως τοῦ Θεοῦ. Οἱ λέξεις σὲ ἔντονη 
γραφὴ ἀναφέρονται στὴν ἐνέργεια τοῦ Θεοῦ (ἢ θεουργία), ὁ Ὁποῖος, 
παρ' ὅλο ποὺ εἶναι Μονάδα, δωρίζει ἑαυτὸν διαμέσου μιᾶς προόδου 
ποὺ δημιουργεῖ, μιᾶς προόδου ποὺ συντηρεῖ τὸν κόσμο, καὶ μιᾶς 
λυτρωτικῆς ἐπιστροφῆς τῆς κτίσεως ποὺ ἔχει ὡς ἀποτέλεσμα τὴν ἕνωση 
μὲ τὸν Θεό. Ἀπὸ τὴν ἄλλη πλευρά, οἱ λέξεις σὲ συνηθισμένη γραφὴ 
περιγράφουν τὴν ἀπάντηση τοῦ ἀνθρώπου στὸ κάλεσμα τοῦ Θεοῦ, 
μέσῳ μιᾶς ἱερουργίας ποὺ συντελεῖται σὲ τρία ἐπίπεδα: τὴν κάθαρση, 
τὸν φωτισμὸ καὶ τὴν τελείωση. Τέλος, οἱ λέξεις σὲ ἀχνότερη γραφὴ 
ἀναφέρονται στὶς ἐκφραστικὲς δυνατότητες σὲ σχέση μὲ καθε ἐπίπεδο, 
ὅπου κατάφαση καὶ ἀπόφαση δὲν πρέπει νὰ ἑρμηνευθοῦν ὡς ἀντίθετες, 
ἀλλὰ ὡς συμπληρωματικὲς ροὲς τοῦ ἀνθρωπίνου λόγου27. Αὐτὸς ὁ λόγος 
ἐκφράζεται μέσῳ θετικῶν, ἀφαιρετικῶν καὶ ὑπεροχικῶν μέσων, ἀνάλογα 
μὲ τὶς δυνατότητες τοῦ ἀνθρώπου.

25. H. U. von Balthasar, “Dionisio”, ὅ.π.
26. EH I, 2.
27. MTh I, 2.

F. Aguirre



4141

Στὴν κορυφὴ τοῦ τετραγώνου, βρίσκεται «ὁ γνόφος τῆς ἀγνωσίας», 
ὁ θεῖος τόπος στὸν ὁποῖον ὁ Θεὸς ὁμιλεῖ στὸν Μωυσῆ, ὅπου γίνεται 
ἡ ἕνωση καὶ ἡ τελείωση τῆς ἀνθρωπίνης ὑπάρξεως, ἐνῶ ἡ βάση τοῦ 
τριγώνου ἀντιστοιχεῖ στὸν χῶρο τοῦ λαοῦ. Αὐτὸ δὲν σημαίνει ὅτι μόνο 
μερικοί, ὅπως ὁ Μωυσῆς, μποροῦν νὰ γνωρίσουν τὸν Θεό, ἀλλὰ ὅτι 
αὐτὴ ἡ γνώση γίνεται διαδοχικά, σταδιακὰ καὶ ἀναλογικά. Μάλιστα, 
ὁ ἴδιος ὁ Μωυσῆς βιώνει τὴν κάθαρση καὶ τὸν φωτισμὸ στὴν ἀνάβασή 
του28. Ὅπως ὑπογραμμίζεται σὲ ἄλλα σημεῖα τῶν ἀρεοπαγιτικῶν συγ-
γραμμάτων29, ὁ χῶρος στὸν ὁποῖο γίνεται αὐτὴ ἡ διαδικασία γνώσεως 
τοῦ Θεοῦ εἶναι ἡ Ἐκκλησία, τῆς ὁποίας κύριος μεσολαβητὴς εἶναι ὁ 
Χριστός.

Ὅπως ἀναφέρθηκε προηγουμένως, κατάφαση καὶ ἀπόφαση δὲν εἶναι 
ἀντίθετες, ἀλλὰ δυνάμεις μιᾶς ἰδίας κινήσεως ποὺ εἶναι κυκλικὴ καὶ 
ἀντιστοιχεῖ στὶς δύο κινήσεις τοῦ Θεοῦ: τὴν πρόοδο καὶ τὴν ἐπιστροφή. 
Ἔτσι, ὁ ἀποφατισμὸς δὲν εἶναι ἁπλῶς μία θετικὴ θεολογία ποὺ δι-
ορθώνεται ἀπὸ μία ἀρνητική. Ἀντίθετα, ὅπως ὑπογραμίζεται στὸ τέλος 
τοῦ Περὶ Μυστικῆς Θεολογίας, ὁ μέγιστος βαθμὸς ἀποφάσεως δὲν εἶναι 
ἡ ἄρνηση ἀλλὰ ἡ ὑπεροχή30.

28. MTh I, 2.
29. Ep III καὶ IV.
30. MTh V.

ΑΠΟΦΑΤΙΣΜΟΣ ΚΑΙ ΤΈΧΝΗ

Σχῆμα 2



Θεολογία 2/2025

4242

Τοιουτοτρόπως, ἡ ἀποφατικὴ μέθοδος συντελεῖται ἀπὸ τρεῖς ἐκφρα-
στικοὺς τρόπους, τοὺς ὁποίους μάλιστα ὁ Ἀρεοπαγίτης χρησιμοποιεῖ στὸ 
Περὶ Μυστικῆς Θεολογία: ἡ θέσις, ἡ ἀφαίρεσις, καὶ ἡ ὑπεροχή.

Στὸ ἑπόμενο σχῆμα (σχ. 3) κατατίθενται παραδείγματα ἀπὸ κάθε 
τρόπο. Ἔτσι, τὰ ἐπίθετα «καλός» καί «ἀγαθός» ἤ «φωτεινός» καί 
«πολύλογος» εἶναι θέσεις ἢ προθέσεις πάνω στὸν Θεό. Τὰ πρῶτα ὅμως 
εἶναι ἔννοιες ἐνῶ τὰ δεύτερα μεταφορὲς καί, κατὰ συνέπεια, τὰ πρῶτα 
εἶναι πιὸ κοντὰ στὴν ἀφαίρεση. Ἡ ἀφαίρεση ὅμως ἐκφράζεται πλήρως 
μὲ ἀρνήσεις ὅπως: «οὐδὲ σῶμά ἐστιν οὔτε σχῆμα». Ὡστόσο, ἡ ἄρνηση 
δὲν φθάνει νὰ ἐκφράσει τὴν ἐμπειρία «τοῦ γνόφου τῆς ἀγνωσίας», 
γιὰ τὸ ὁποῖο ἐξαρκεῖ μόνον ἡ ὑπεροχή, ὅπως καὶ ἡ ἔκφραση «κατὰ 
τὸν ὑπέρφωτον τῆς κρυφιομύστου σιγῆς γνόφον» πάλι ξεκινᾶ τὸν 
ἀποφατικὸ κύκλο, ἀφοῦ πρόκειται γιὰ μία θέση ἢ πρόσθεση.

Θὰ ἦταν ἴσως ἀκριβέστερο νὰ κάνουμε λόγο γιὰ μία ἀποφατικὴ 
σπεῖρα, ἀφοῦ ἡ ἐμπειρία τοῦ Θεοῦ ἀποτελεῖ μία μεταμόρφωση τοῦ 
κόσμου καὶ τοῦ ἀνθρώπου. 

Ἐπίσης, ὁ κάθε ἐκφραστικὸς τρόπος στὸ ὡς ἄνω σχῆμα 3 συνδέεται 
μὲ ἕνα εἶδος ὁμοιότητας. Ἔτσι, οἱ θέσεις ἢ προσθέσεις ἐκφράζονται 
μιμητικά, ἐνῶ οἱ ἀφαιρέσεις μεταδίδουν μία ἀνόμοια ὁμοιότητα καὶ ἡ 
ὑπεροχὴ παρέχει μία ἀναγωγικὴ ὁμοιότητα. Ἀπὸ αὐτὴν τὴν κατάταξη, θὰ 
μπορούσαμε νὰ ποῦμε ὅτι στὰ ἀρεοπαγιτικὰ συγγράμματα ὑπάρχουν 

F. Aguirre

Σχῆμα 3



4343

τρία εἴδη συμβόλων, καὶ ἑπομένως τρία εἴδη τέχνης: μία μιμητικὴ ἢ 
νατουραλιστική, ποὺ σκοπεύει στὴν πραγματικότητα νὰ καθρεπτίζει τὸν 
Θεό, μία ἀφηρημένη, ποὺ προσπαθεῖ νὰ ἀπελευθερώσει τὶς εἰκόνες τοῦ 
Θεοῦ ἀπὸ τὰ ὅρια τῆς πραγματικότητας, καὶ μία ὑπεροχική, ποὺ ψάχνει 
νὰ μεταδώσει «τὰ ἐπὶ τῇ φιλανθρωπίᾳ τοῦ Ἰησοῦ καταφασκόμενα»31 
καὶ νὰ προσφέρει τὴ μετοχὴ στὰ θεῖα μυστήρια.

Ἀναμφίβολα οἱ λειτουργικὲς εἰκόνες τῆς Ἐκκλησίας ἐπιδιώκουν νὰ 
γίνουν ὑπεροχικὰ σύμβολα καὶ γι’ αὐτὸ ἐφαρμόζουν ἕναν βαθμὸ ἀφ-
αιρέσεως, ἀλλὰ πάντοτε διατηροῦν ταυτόχρονα κι ἕναν βαθμὸ μιμη-
τικῆς ὁμοιότητας. Ὅμως τίθεται τὸ ἐρώτημα ἐὰν ἕνα συγκεκριμένο 
ὕφος ἐκκλησιαστικῆς τέχνης εἶναι πιὸ ἀναγωγικὸ ἀπὸ κάποιο ἄλλο, 
καὶ ἐὰν μία ἐντελῶς μιμητικὴ εἰκόνα ἀποκλείεται ἀπὸ αὐτὴν τὴ 
λειτουργία. Ἀπὸ τὴν ἄλλη μεριά, ὅπως εἴδαμε στὴν ἀρχή, ἔργα ὅπως 
τὸ Μαῦρο Τετράγωνο εἶναι ἡ ἐπιτομὴ τῆς ἀφαίρεσης, μέχρι τὸ σημεῖο 
ποὺ διεκδικεῖ μία ἀκραία ἀνομοιότητα· ὡστόσο, στοχεύει νὰ γίνει μία 
παρουσία σὰν τὴν λειτουργικὴ εἰκόνα. Μήπως ἦταν γιὰ τὴν ἐποχή της ἡ 
ἀφηρημένη τέχνη ἡ πλέον ἀναγωγικὴ ἔκφραση τῆς ἐμπειρίας τοῦ Θεοῦ;

SUMMARY

Αpophaticism and Art

By Federico Aguirre, Assoc.Prof.
Pontificia Universidad Católica de Chile

The doctrine of apophaticism, which is finds its explicit formulation 
in the Corpus Dionysiacum, has profoundly shaped the development 
of medieval Christian theology. In turn, apophaticism has undergone a 
revival in the 20th century, especially in the field of Eastern Christianity, 
where it has emerged as a fundamental epistemological principle of 
theological discourse. In this context, the discursive forms of art (painting, 
music, poetry, etc.) have been highlighted as eminent forms of apophatic 

31. Ep IV.

ΑΠΟΦΑΤΙΣΜΟΣ ΚΑΙ ΤΈΧΝΗ



Θεολογία 2/2025

44

language, thus opening the question of how art may function as a 
form of knowledge of God. This revival of apophatism has influenced 
the work of prominent contemporary artists and philosophers, such 
as Hugo Ball and Jacques Derrida. In this way, as well as defining a 
field of development for a theology of art, apophaticism appears as a 
hermeneutical key to understanding the quests of the art of our time. 
The present paper seeks to explore the role and signifance of art within 
the Corpus Dionysiacum.

Βιβλιογραφία

Πηγὲς
Dionysius Areopagita: Corpus Dionysiacum, Pseudo-Dionysius Areopagita, De 

Divinis Nominibus, Beate Regina Suchla (hrsg.), vol. 1, [Patristische Texte und 
Studien Bd. 33], de Gruyter, Berlin-New York 1990. 

Dionysius Areopagita: Corpus Dionysiacum, Pseudo-Dionysius Areopagita, De 
Coelesti Hierarchia, De Ecclesiastica Hierarchia, De Mystica Theologia, Epistulae, 
Günter Heil und Adolf Martin Ritter (hrsg.), vol. 2, [Patristische Texte und 
Studien Bd. 36], de Gruyter, Berlin-New York 1991.

Μελετήματα
Ball Hugo, La huida del tiempo (un diario): Con el primer manifiesto dadaísta, trad. 

Roberto Bravo de la Varga, Editorial Acantilado, Barcelona 2005.
von Balthasar Hans Urs, “Dionisio”, στό: H. U. von Balthasar, Gloria: una estética 

teológica, τόμ. ΙΙ. Estilos eclesiásticos: Irineo, Agustín, Dionisio, Alselmo, Buena-
ventura, Encuentro, Madrid 1986, σσ. 143-205.

von Balthasar Hans Urs, “¿Teología negativa?”, στό: H. U. von Balthasar, Teológica, 
vol. II: Verdad de Dios, Encuentro, Madrid 1997, σσ. 87-121.

Franke William, On what cannot be said: apophatic discourses in philosophy, religion, 
literature, and the arts, vol. 1. Classic formulations & vol. 2. Modern and 
contemporary transformations, University of Notre Dame Press, Notre Dame, 
Indiana 2007.

Γιανναρᾶς Χρῆστος, Χάιντεγγερ καὶ Ἀρεοπαγίτης, ἢ περὶ ἀπουσίας καὶ ἀγνωσίας 
τοῦ Θεοῦ, ἐκδ. Δόμος, Ἀθήνα 2006. 

Γιανναρᾶς Χρῆστος, Ἕξι φιλοσοφικὲς ζωγραφιές, ἐκδ. Ἴκαρος, Ἀθήνα 2011.
Knepper Timothy, Negating Negation. Against the Apophatic Abandonment of the 

Dionysian Corpus, The Lutterworth Press, Cambridge 2014.

F. Aguirre



4545

Lilla Salvatore, «Introduzione allo studio dello Ps. Dionigi l’Areopagita», Augustinianum 
22, 3 (1982), σσ. 533-577.

Lossky Vladimir, Teología mística de la Iglesia de Oriente, Herder, Barcelona 2009.
Mainoldi Ernestο, “Reassessing the Historico-Doctrinal Background of Pseudo- 

Dionysius’ Image Theory”, στό: Francesca Dell’Acqua & E. S. Mainoldi (eds.), 
Pseudo-Dionysius and Christian Visual Culture, c.500-900, Palgrave Macmillan, 
Cham 2020, σσ. 1-39.

Malevich Kazimir, El mundo no objetivo, Doble J, Sevilla 2007.
Stein Edith, “La teología simbólica”, στό: Obras completas, vol. 5. Escritos espirituales 

en el Carmelo Teresiano: 1933-1942, Monte Carmelo, Burgos 2004, σσ. 133-181.
Vega Amador, Arte y santidad. Cuatro lecciones de estética apofática, [Cuadernos de 

la cátedra Jorge Oteiza], Univ Públic Navarra/Nafarroako Unib Publik, Navarra 
2005.

Ζιώγας Γιάννης, Ὁ βυζαντινὸς Μάλεβιτς, ἐκδ. Στάχυ, Ἀθήνα 2000.

ΑΠΟΦΑΤΙΣΜΟΣ ΚΑΙ ΤΈΧΝΗ


