
ΘΕΟΛΟΓΙΑ 96, 2 (2025)

Ἡ Θεολογία ὡς συμβολὴ 
στὸ πεδίο τῶν κοινωνικῶν ἐπιστημῶν:

ἡ σχέση της μὲ τὴν ἐκπαίδευση 
καὶ ὁ διάλογος μὲ τὴν Κοινωνιολογία*

Νικολάου Ἀ. Δεναξᾶ**

Εἰσαγωγὴ

Ἡ ὀπτικὴ τοῦ παρόντος ἄρθρου δὲν ἐντάσσεται στὸ πλαίσιο μιᾶς 
«ἀπολογητικῆς» ὑπὲρ τῆς ἐπιστήμης τῆς Θεολογίας σὲ σχέση μὲ τὴν 
Κοινωνιολογία καὶ τὶς ὑπόλοιπες κοινωνικὲς ἐπιστῆμες ἢ τὸ ἀντίθετο. 
Στὴ σημερινὴ ἐποχὴ τῆς ἐπιτηδευμένης ἀμετροέπειας καὶ ἑνὸς ἐπιθετικοῦ 
μετανεωτερικοῦ ἀναθεωρητισμοῦ, ὄχι μόνον οἱ ἐπιστῆμες ἀλλὰ καὶ ἡ ἴδια 
ἡ φύση καὶ οἱ κανόνες ποὺ τὴν διέπουν φαίνεται πὼς ἐπιχειρεῖται νὰ 
ἀποδομηθοῦν καὶ νὰ ἀπαξιωθοῦν στὸ πλαίσιο μιᾶς –μᾶλλον ἐπικίνδυνης– 
μετανθρωπιστικῆς «κουλτούρας τῆς ἀκύρωσης». 

Ἡ Δ΄ Βιοτεχνολογικὴ Ἐπανάσταση ἔχει ἤδη ἐπιφέρει σημαντικὲς 
ἀλλαγὲς στὶς κοινωνίες καὶ στὶς κοινωνικὲς σχέσεις, προτάσσοντας τὸν 
ἔντιμο, δημιουργικὸ καὶ παραγωγικὸ διάλογο κυρίως τῶν ἀνθρωπιστικῶν 
καὶ κοινωνικῶν ἐπιστημῶν, στὴν προοπτικὴ τῆς ἀνάπτυξης γόνιμης καὶ 
ἐποικοδομητικῆς κριτικῆς ἀπέναντι στὶς ὅποιες στρεβλώσεις καθὼς καὶ 
τοὺς κινδύνους ποὺ φαίνεται πὼς διαχέονται ταχύτατα. 

99-112

* Τὸ παρὸν ἄρθρο ἀποτελεῖ ἐπεξεργασμένη μορφὴ εἰσήγησης, ἡ ὁποία ἐξεφωνήθη στὸ 
διεπιστημονικὸ συνέδριο μὲ θέμα: «Θρησκεία – Ἐκπαίδευση – Διαπολιτισμικότητα», 
ποὺ συνδιοργανώθηκε ἀπὸ τὴν Ἱ. Μητρόπολη Πειραιῶς, τὸ Ἐργαστήριο Θρησκειολογίας 
Ε.Κ.Π.Α. καὶ τὴ Διεύθυνση Δευτεροβάθμιας Ἐκπαίδευσης Πειραιᾶ, στὶς 23 Νοεμβρίου 
2023.
** Ὁ Νικόλαος Ἀ. Δεναξᾶς εἶναι Ἐπίκ. Καθηγητὴς τῆς Θεολογικῆς Σχολῆς τοῦ Ἐθνικοῦ 
καὶ Καποδιστριακοῦ Πανεπιστημίου Ἀθηνῶν.



Θεολογία 2/2025

100100

Οἱ θρησκεῖες, ὡς ὀργανωμένα συστήματα δοξασιῶν καὶ λατρευτικῶν 
πράξεων, φαίνεται πὼς συμβάλλουν στὴν κοινωνικὴ ἔνταξη καὶ στὴν 
κοινωνικὴ συνοχή. Εἶναι δὲ σαφὲς πὼς τὸ ἀποδομητικὸ πνεῦμα τῆς 
ἐπιθετικῆς ἀναστοχαστικότητας τῆς μετανεωτερικότητας ἀντιλαμβάνεται 
τὶς θρησκεῖες περισσότερο ὡς «κοινωνικὴ κατασκευή» καὶ λιγώτερο ὡς 
κοινωνικὴ ἀναγκαιότητα1. Παρ’ ὅλα αὐτὰ εἶναι ἐπίσης σαφὲς πὼς ὁ 
Θεός «δὲν πέθανε» καὶ οἱ θρησκεῖες δὲν ἐξαφανίστηκαν2. Στὸ πλαίσιο 
δὲ τῆς κοινωνιολογικῆς διερεύνησης τῆς ἐκπαίδευσης, ἀναδεικνύεται ἡ 
σημαντικότητα τῆς θρησκευτικῆς ἐκπαίδευσης καὶ ἀγωγῆς, ὡς ἰδιαίτερου 
κοινωνικοποιητικοῦ παράγοντα. Ἡ θρησκευτικὴ ἐκπαίδευση καὶ ἀγωγὴ 
συνιστοῦν ἕνα πολὺ εὐαίσθητο καὶ ταυτόχρονα πολυδιάστατο ζήτημα, 
τὸ ὁποῖο σίγουρα δὲν μπορεῖ νὰ προσεγγισθεῖ μὲ ἐπιπολαιότητα καὶ 
στρατευμένους ἰδεολογικὰ ἢ πολιτικὰ ἀφορισμούς. 

Προσέτι, στὸ ἀπαιτητικὸ σύγχρονο πλαίσιο τῆς διεπιστημονικότητας, 
δύναται νὰ ἀναπτυχθεῖ ἕνας γόνιμος, ἔντιμος καὶ δημιουργικὸς διάλογος 
ἀνάμεσα στὴν Κοινωνιολογία καὶ τὴ Θεολογία. Ἡ ἐποχή μας ἀπαιτεῖ 
ἀνοικτοὺς ὁρίζοντες καὶ κατὰ συνέπεια ἀνοιχτό, πλατὺ δημοκρατικὸ 
πλαίσιο διαλόγου, συνεννόησης καὶ σεβασμοῦ, στοιχεῖα ποὺ προάγουν 
τὴ διεπιστημονικότητα καὶ ἐνισχύουν τὴ θέση τόσο τῆς Κοινωνιολογίας 
ὅσο καὶ τῆς Θεολογίας3. Ἡ Θεολογία δέ, καὶ ὡς κοινωνικὴ πλέον 
ἐπιστήμη, δύναται νὰ συμβάλει ἀποφασιστικὰ στὴ διερεύνηση καὶ 
οὐσιαστικὴ κατανόηση τῶν κοινωνικῶν φαινομένων, τῶν κοινωνικῶν 
διαντιδράσεων καὶ ἀλληλεπιδράσεων, μὲ ἀναφορὰ στὶς θρησκευτικὲς 
κοινότητες. 

1. Γιὰ τήν «κοινωνικὴ κατασκευὴ τῆς Θρησκείας» βλ. Π. Καραμούζης, Ἡ Κοινωνιολογία 
τῆς Θρησκείας μεταξὺ ἐκπαίδευσης καὶ Κοινωνίας, ἐκδ. Κάλλιπος, Ἀθήνα 2015, σ. 21 
κ.ἑ.	
2. Βλ. ἐνδεικτικὰ W. Franke, “The deaths of God in Hegel and Nietzsche and the crisis 
of values in secular modernity and post-secular postmodernity”, Religion and the Arts 11, 
2 (2007), σσ. 214-241· Ol. Clément, Ἡ Θεολογία μετὰ τόν «θάνατο τοῦ ΘεοῦÈ, ἐκδ. 
Ἀθηνᾶ, Ἀθήνα 1973.
3. Γιὰ τὸν διάλογο Θεολογίας-Κοινωνιολογίας, τὴν πολυπλοκότητα καὶ τὶς δυσκολίες 
ποὺ παρουσιάστηκαν ἤδη ἀπὸ τὶς ἀρχὲς τοῦ 20οῦ αἰ., βλ. Νίκη Παπαγεωργίου, «Ἡ 
πρόσληψη τῆς Κοινωνιολογίας ἀπὸ τὴ Θεολογία: θεσμικὲς καὶ πρακτικὲς ὄψεις», 
Σύνθεσις 2 (2012), σσ. 104-110.	

Ν. Δεναξᾶ



101101

Γιὰ τὸν διάλογο τῆς Θεολογίας-Κοινωνιολογίας 

Στὸ πεδίο τῆς Κοινωνιολογίας τῆς Θρησκείας εἶναι σαφὴς ἡ θέση ποὺ 
ἔχουν οἱ θρησκεῖες στὴν προοπτικὴ τῆς κοινωνικοποίησης, ἀφοῦ: «πρωτ-
αρχικὴ λειτουργία τῆς θρησκείας εἶναι νὰ δώσει νόημα στὴν ἀνθρώπινη 
ὕπαρξη», κάτι ποὺ εἶναι «ἀπαραίτητο γιὰ τὴν κοινωνικοποίηση, τὴ 
μετάβαση ἀπὸ τὸν ζωώδη ὀργανισμὸ στὸ ἄτομο»4. Ἡ Θρησκεία ἑπο-
μένως θεωρεῖται αὐτόνομο φαινόμενο, σημαντικὸς παράγοντας «καὶ ὄχι 
προϊὸν τῆς κοσμικῆς πραγματικότητας καὶ ἱστορίας»5. Ὁ σημαντικὸς 
καθηγητὴς τῆς Κοινωνιολογίας τῆς Θρησκείας P. Berger ἀσκεῖ ἔντονη 
κριτικὴ στή «θεωρία τῆς ἐκκοσμίκευσης», θεωρώντας την ἐσφαλμένη, 
κάνοντας λόγο γιὰ ἀπο-εκκοσμίκευση τοῦ κόσμου καὶ τοῦ δημόσιου 
χώρου6.  Γιὰ τὸν Berger, ἡ Θρησκεία καὶ οἱ θρησκευτικὲς κοινότητες εἶναι 
σὲ θέση νὰ προστατέψουν τοὺς ἀνθρώπους ἀπὸ καταστάσεις ἀνομίας, 
διάχυσης καὶ προώθησης ἑνὸς ἀνορθολογικοῦ –ὅπως ἐκδηλώνεται καὶ 
στὶς ἡμέρες μας– ἀμοραλισμοῦ, νομιμοποιώντας τοὺς κοινωνικοὺς 
θεσμούς, ἀποδίδοντας σὲ αὐτοὺς ὀντολογική βαρύτητα7.

Ἡ Gr. Davie ἐπισημαίνει πώς: «[...] ἡ κοινωνιολογία τῆς θρησκείας 
στοχεύει στὴν ἀνακάλυψη τῶν μοντέλων τῆς κοινωνικῆς ζωῆς ποὺ 
συνδέονται μὲ τὶς ποικίλες μορφὲς θρησκείας καὶ στὴν ἑρμηνεία τῶν 
δεδομένων ποὺ προκύπτουν»8. Ἐπειδὴ λοιπὸν καμμία θρησκεία δὲν 
ἐκδηλώνεται μὲ ἑνιαῖο τρόπο στὸν δημόσιο-κοινωνικὸ χῶρο, ἴσως εἶναι 

4. Β. Γιούλτσης, Κοινωνιολογία τῆς Θρησκείας, ἐκδ. Π. Πουρναρᾶ, Θεσσαλονίκη 1996, 
σ. 60.
5. Βλ. Ἀπ. Νικολαΐδης, Κοινωνιολογία τῶν αἱρέσεων, ἐκδ. Γρηγόρη, Ἀθήνα 2009, σ. 23.
6. Βλ. P. Berger, “The Desecularization of the World. A Global Overview” στό: Michaela 
Pfadenhauer, The new sociology of knowledge, The Life and Work of Peter L. Berger, Transac-
tion Publishers, New Brunswick & London 2013, σσ. 61-76· V. Karpov, “Deseculariza-
tion: A Conceptual Framework”, Journal of Church and State 52, 2 (2010), σσ. 232-270· βλ. 
ἐπίσης Κ. Κωτσιόπουλος, Παγκοσμιοποίηση. Κατασκευὴ καὶ Πραγματικότητα, ἐκδ. 
Κυριακίδη, Θεσσαλονίκη 2020, σ. 211.
7. P. Berger, The sacred canopy: elements of a sociological theory of religion, Garden city, New 
York 1967, σσ. 50, 100· βλ. ἐπίσης Κ. Κωτσιόπουλος, Ἀνάλεκτα Κοινωνιολογίας τοῦ 
Χριστιανισμοῦ, ἐκδ. Κυριακίδη, Θεσσαλονίκη 2020, σ. 274.
8. Grace Davie, Κοινωνιολογία τῆς Θρησκείας, μετάφρ. Εὐαγγελία Λίλιου, ἐκδ. Κριτι-
κή, Ἀθήνα 2010, σ. 26.

H ΘΕΟΛΟΓΊΑ ΩΣ ΣΥΜΒΟΛΗ ΣΤΟ ΠΕΔΊΟ ΤΩΝ ΚΟΙΝΩΝΙΚΩΝ ΕΠΙΣΤΗΜΩΝ



Θεολογία 2/2025

102102

χρήσιμη τελικὰ ἡ γνώση τῶν δογματικῶν ἀληθειῶν τῶν θρησκειῶν9, 
τῆς ἱστορικῆς τους πορείας καὶ προοπτικῆς, προκειμένου νὰ ἐξηγηθοῦν 
ἀκριβέστερα καὶ ἀποτελεσματικώτερα οἱ κοινωνικὲς διαστάσεις τους10. 

Φαίνεται πὼς ἡ Κοινωνιολογία σὲ γενικὲς γραμμὲς δὲν μπορεῖ 
ἀπὸ μόνη της νὰ ὑπεισέλθει σὲ ζητήματα ποὺ ἀφοροῦν αὐστηρὰ τὰ 
θρησκευτικὰ δόγματα11. Γι’ αὐτό, στὸ ἀπαιτητικὸ σύγχρονο πλαίσιο 
τῆς διεπιστημονικότητας, δύναται –καὶ ἴσως νὰ ἐπιβάλλεται τελικά– νὰ 
ἀναπτυχθεῖ ἕνας γόνιμος, ἔντιμος καὶ δημιουργικὸς διάλογος ἀνάμεσα 
στὴν Κοινωνιολογία καὶ τὴ Θεολογία12. Σὲ σχέση μὲ τὰ παραπάνω ἔχει 
διατυπωθεῖ ἡ ἐνδιαφέρουσα ἄποψη πώς: «Ἡ θρησκεία γιὰ τὴν ὁποία 
μιλοῦν οἱ κοινωνιολόγοι τῆς θρησκείας, εἶναι συνήθως κάτι διαφορετικὸ 
ἀπὸ τὴ θρησκεία ποὺ ζοῦν οἱ ἄνθρωποι στὴν καθημερινή τους ζωή»13. Σὲ 
τελικὴ ἀνάλυση, ἡ Κοινωνιολογία τῆς Θρησκείας φαίνεται νά «καλύπτει 
μόνο μιὰ πλευρὰ προσέγγισης τοῦ θρησκευτικοῦ φαινομένου»14. 

Εἶναι δὲ χαρακτηριστικὴ καὶ ἡ πραγματικὴ ἀδυναμία τῆς Κοινωνιο-
λογίας νὰ διατυπώσει ἀκόμη καὶ ἕναν ἑνιαῖο ὁρισμὸ γιὰ τὸ τί εἶναι 

9. Σὲ σχέση μὲ τὴν κοινωνικὴ δυναμικὴ τῶν δογμάτων ὁ Ἀπ. Νικολαΐδης τονίζει ὅτι: 
«Κανένα δόγμα δὲν εἶναι αὐτοσκοπός, ἀλλὰ μέσο παρέμβασης στὴν κοσμικὴ πραγμα-
τικότητα. Μὲ ὅρους θρησκειολογικούς, τὸ δόγμα εἶναι στὴν πλευρὰ τοῦ θεωρούμενου 
ὡς ἱεροῦ, ἁγίου, ἀπόμακρου, ἀκοινώνητου, φοβεροῦ» (Ἀπ. Νικολαΐδης, Δόγματα καὶ 
Κοινωνία, ἐκδ. Γρηγόρη, Ἀθήνα 2009, σ. 37). Βλ. ἐπίσης Λ. Φιλιππίδης, Ἡ ἱστορία τῶν 
θρησκευμάτων καθ' ἑαυτὴν καὶ ἐν τῇ Χριστιανικῇ Θεολογίᾳ, τύποις Πυρσοῦ, Ἀθῆναι 
1938, σ. 70.
10. Ὁ Β. Γιούλτσης, (ὅ.π., σ. 54), ἀναφερόμενος στὸν Weber καὶ τὸν Yinger, παρατηρεῖ 
πώς: «Ἡ κατανόηση [τοῦ θρησκευτικοῦ φαινομένου] εἶναι μιὰ δύσκολη προσέγγιση, 
ἀλλὰ ἐξασφαλίζει τὸ τελικὸ ἀποτέλεσμα τῆς ἀρχικῆς προσπάθειας, ποὺ εἶναι ἡ καλύ-
τερη γνώση καὶ ἡ ἀποφυγὴ σφαλμάτων ἀπὸ προκατάληψη ἢ γενικεύσεις. Εἰδικὰ τὸ 
θρησκευτικὸ φαινόμενο, ἀπαιτεῖ ἰδιαίτερη κατανόηση ἀπὸ τὸν ἐρευνητή, γιὰ νὰ τοῦ 
ἀποκαλύψει τὰ πιὸ σημαντικὰ ἀπὸ τὰ κρυφὰ καὶ ἀδιόρατα μυστικά του».
11. Κ. Κωτσιόπουλος, Ἀνάλεκτα Κοινωνιολογίας τοῦ Χριστιανισμοῦ, ὅ.π., σ. 251.
12. Ἐνδιαφέρουσα εἶναι ἡ ἄποψη τοῦ E. G. Talbott, ὁ ὁποῖος ἐπισημαίνει πὼς ἡ σχέση 
κάθε ἀνθρώπου μὲ τὸν Θεό-Πατέρα προσδιορίζει τὴ σχέση του μὲ τὸν συνάνθρωπό του, 
τὸν ἀδελφό του. Ἄρα, τοιουτοτρόπως ἡ Θεολογία συμπληρώνει τὴν Κοινωνιολογία. Βλ. 
E. G. Talbott, “The relation between Theology and Sociology”, The Biblical World 46, 3 
(1915), σ. 162· βλ. ἐπίσης S. Mathews, “The social origin of Theology”, The American 
Journal of Sociology 18, 3 (1912), σσ. 289-317.
13. Γ. Μαντζαρίδης, Κοινωνιολογία τοῦ Χριστιανισμοῦ, ἐκδ. Π. Πουρναρᾶ, Θεσσαλο-
νίκη 2004, σ. 14.
14. Ἀπ. Νικολαΐδης, Κοινωνιολογία τῆς Θρησκείας, ἐκδ. Γρηγόρη, Ἀθήνα 2007, σ. 81. 

Ν. Δεναξᾶ



103103

θρησκεία, ἐξ αἰτίας τῆς πολυδιάσπασης τῆς κοινωνιολογικῆς σκέψεως 
ποὺ ἴσως νὰ ἀντανακλᾶ καὶ τὴν πολυδιάσπαση τοῦ δημόσιου-κοινω-
νικοῦ χώρου, μὲ τὴ βαθύτερη κοινωνιολογικὴ ἔρευνα τῆς θρησκείας 
νὰ ἀποδεικνύεται μᾶλλον ἀνέφικτη15. Ἴσως νὰ δικαιώνεται τρόπον 
τινὰ καὶ ἡ ἄποψη τοῦ ἀειμνήστου Γερμανοῦ κοινωνιολόγου U. Beck, 
πὼς τελικὰ οἱ σύγχρονες κοινωνικὲς καὶ ἀνθρωπιστικὲς ἐπιστῆμες θὰ 
ἔπρεπε νὰ ἀπαλλαγοῦν, νὰ ἀπελευθερωθοῦν ἀπὸ τὶς ἀπολυτότητες τῶν 
«μεθοδολογικῶν ἐθνικισμῶν», στὴν προοπτικὴ ἐμπέδωσης ἑνὸς ἐπι-
στημολογικοῦ κοσμοπολιτισμοῦ16.

Ἡ θρησκεία δὲν εἶναι κάτι τὸ ἀφηρημένο ἢ τοὐλάχιστον δὲν ἐκ-
δηλώνεται μὲ ἀφηρημένο τρόπο στὸν δημόσιο-κοινωνικὸ χῶρο. Προ-
κύπτει ὡς ἱστορικὰ καταγεγραμμένη κοινωνικὴ ἀνάγκη ἀναφορᾶς τῶν 
ἀνθρώπων, στὴν προοπτικὴ τῆς ἐνίσχυσης τῆς ταυτότητάς τους ὡς 
πρόσωπα, σύνολα καὶ ὑποσύνολα17. Θὰ ἦταν ἄδικο γιὰ τὴν Κοινωνιολογία 
νὰ ἀπέχει ἀπὸ αὐτὸν τὸν διάλογο, ἐλέῳ ὑπαρκτῶν ἀντιθρησκευτικῶν 
ἰδεοληπτικῶν ὀχυρώσεων καὶ ἐνίοτε ἀκαδημαϊκῶν ἐγωισμῶν, καθὼς 
πρόκειται γιὰ μία νεαρὴ ἐπιστήμη, ἐν σχέσει πάντοτε πρὸς αὐτὴν τῆς 
Θεολογίας. Ἡ ἐποχή μας ἀπαιτεῖ ἀνοικτοὺς ὁρίζοντες καὶ κατὰ συν-
έπεια ἀνοικτό, πλατὺ δημοκρατικὸ πλαίσιο διαλόγου, συνεννόησης 
καὶ σεβασμοῦ – στοιχεῖα ποὺ προάγουν τὴ διεπιστημονικότητα καὶ 
ἐνισχύουν τὴ θέση τόσο τῆς Κοινωνιολογίας ὅσο καὶ τῆς Θεολογίας18. 

15. Γ. Μαντζαρίδης, ὅ.π.
16. Βλ. U. Beck,“Global generations in World Risk Society”, Revista CIDOB d’ Afers In-
ternacionals 82-83 (2008), σσ. 203-216. Γίνεται δὲ σαφὲς πώς «ἡ κοινωνία τῶν πιστῶν», 
δὲν συγκρούεται ἀπαραίτητα μέ «τὴν κοινωνία τῶν πολιτῶν», καθὼς εἶναι δυνατὸν 
Ἐκκλησία καὶ Πολιτεία νὰ συνεργάζονται μὲ πνεῦμα ἀλληλοσεβασμοῦ καὶ κοινωνικῆς 
εὐθύνης· βλ. Κ. Κωτσιόπουλος, «Θεσμὸς καὶ χάρισμα ἐξ ἐπόψεως Κοινωνιολογίας τοῦ 
Χριστιανισμοῦ», Θεολογία 88, 3 (2017), σ. 120.
17. Ὁ Β. Γιούλτσης, ἀναφερόμενος στὸν Durkheim, ἀναδεικνύει τὴν ἄποψη τοῦ μεγάλου 
κοινωνιολόγου πώς: «Ἡ θρησκεία θεωρεῖται ἔκφραση τῆς κοινωνικῆς ἀλληλεγγύης». Β. 
Γιούλτσης, Κοινωνιολογία τῆς Θρησκείας, ὅ.π., σ. 142. Πάλι σὲ σχέση μὲ τὸν Durkheim, 
ὁ Δ. Τσαούσης ἀναφέρει πώς «οἱ μεγάλοι κοινωνικοὶ θεσμοὶ γεννήθηκαν μέσα στὴ θρη-
σκεία [...] ἂν ἡ θρησκεία γέννησε ὅλα ὅσα εἶναι οὐσιώδη γιὰ τὴν κοινωνία, εἶναι γιατὶ 
ἡ ἰδέα τῆς κοινωνίας εἶναι ἡ ψυχὴ τῆς θρησκείας»· Δ. Τσαούσης, Ἡ κοινωνία μας, ἐκδ. 
Gutenberg, Ἀθήνα 2005, σσ. 217-218.
18. Εἶναι μᾶλλον ἄδικο, εἰδικὰ στὸ πλαίσιο τῆς ἀνάπτυξης τοῦ γνωστικοῦ ἀντικειμένου 
τῆς Κοινωνιολογίας τῆς Θρησκείας, ἡ ἴδια ἡ Κοινωνιολογία νὰ ἐκδηλώνεται καὶ νὰ 
παρουσιάζεται μέσα ἀπὸ φοβικὰ σύνδρομα, στὴν προοπτικὴ τῆς δῆθεν προστασίας 

H ΘΕΟΛΟΓΊΑ ΩΣ ΣΥΜΒΟΛΗ ΣΤΟ ΠΕΔΊΟ ΤΩΝ ΚΟΙΝΩΝΙΚΩΝ ΕΠΙΣΤΗΜΩΝ



Θεολογία 2/2025

104104

Δὲν μποροῦμε νὰ παραβλέπουμε τὸ γεγονὸς ὅτι: «Ἡ ἀκαδημαϊκὴ 
θεολογικὴ ἔρευνα, ὄχι μόνο ἐφαρμόζει τὶς ἀντίστοιχες μεθόδους τῶν 
θύραθεν ἐπιστημῶν, ἀλλὰ καὶ συντέλεσε ἱστορικὰ ὡς χριστιανικὴ 
κοσμοθεωρία στὴ συστηματικὴ ἀνάπτυξη καὶ πρόοδο τῶν θετικῶν 
ἐπιστημῶν»19.

Δὲν εἶναι τυχαία καὶ ἡ διαπίστωση πὼς ἡ Κοινωνιολογία τῆς Θρη-
σκείας: «[...] δὲν ἀσχολεῖται μὲ τὴν ἐπαλήθευση ἢ τὴ διάψευση τῆς 
θρησκευτικῆς πράξης καὶ ζωῆς […]»20, καθὼς ἐνδιαφέρεται –ἢ θὰ 
ἔπρεπε νὰ ἐνδιαφέρεται– γιὰ τὴν κοινωνικὴ ἀλήθεια, τὴν παρατήρηση 
καὶ ἀνάλυση αὐτῆς, πέρα καὶ ἔξω ἀπὸ τὸ στενὸ πλαίσιο τῆς ὅποιας 
στρατευμένης «ὀρθότητας» ἢ καὶ ἐρευνητικῆς σκοπιμότητας21. Κάθε 
ἀντίθετη συζήτηση κρίνεται ὡς ἀντιεπιστημονικὴ καὶ ἐπικίνδυνη γιὰ 
τὴν ἴδια τὴν Κοινωνιολογία, καθὼς κινδυνεύει νὰ τὴν ἐπιστρέψει 100 
χρόνια πίσω, λίγα χρόνια δηλαδὴ μετὰ ἀπὸ τὸν θάνατο τοῦ μεγάλου 
κοινωνιολόγου Max Weber. Ἡ κοινωνιολογία ἄλλωστε εἶναι μόνον 

της ἀπὸ τὴν ὑποβάθμισή της σὲ θεραπαινίδα τῆς Θεολογίας ἢ τῆς ἀνάπτυξης μιᾶς 
«θεολογίζουσας κοινωνιολογίας». Τέτοιους προβληματισμοὺς ἐκφράζει καὶ ὁ Β. Φίλι-
ας, ἀναφερόμενος στὸν ἐπικριτὴ τοῦ M. Weber O. Spaun. Βλ. Β. Φίλιας, Μὰξ Βέμπερ: 
Συστηματικὴ Κοινωνιολογία καὶ Μεθοδολογία, ἐκδ. Νέα Σύνορα, Ἀθήνα 1976, σ. 234. 
Κάτι τέτοιο ὅμως δὲν μπορεῖ νὰ ἰσχύει, καθὼς ἴδιος ὁ Weber ἐπιδίωκε ξεκάθαρα τὴν 
ἐξασφάλιση τῆς ἐλεύθερης καὶ ἀκηδεμόνευτης ἐπιστημονικῆς κοινωνιολογικῆς ἔρευνας. 
Ὁ Jaspers, ἐκφωνώντας τὸν ἐπικήδειο τοῦ Weber εἶχε τονίσει σχετικὰ πώς: «ἡ ἀξίωση 
τοῦ διαχωρισμοῦ τῆς ἀξιολόγησης ἀπὸ τὴν ἀντικειμενικὴ παρατήρηση δὲν σημαίνει 
ἀδιαφορία ἀπέναντι στὴ ζωή» καὶ ἄρα ὀχύρωση πίσω ἀπὸ ἰδεολογήματα καὶ πάσης 
φύσεως «ὀρθότητες» ποὺ ἐκδηλώνονται στὸν σύγχρονό μας δημοσιο-κοινωνικὸ χῶρο, 
ἀδιαφορία τελικὰ γιὰ τὴν ἴδια τὴν κοινωνικὴ ἀλήθεια. Βλ. Νικολίτσα Γεωργοπούλου, 
Μελετήματα Ἠθικῆς, Ἀθήνα 1995, σ. 173.
19. Σπ. Τσιτσίγκος, Θρησκεία καὶ Ἐπιστήμη, ἐκδ. Tremendum, Ἀθήνα 2010, σ. 431.
20. Ἀπ. Νικολαΐδης, Κοινωνιολογία τῆς Θρησκείας, ὅ.π., σ. 81.
21. Ἤδη ἀπὸ τὴ δεκαετία τοῦ 1990, διατυπώνεται ἡ ἄποψη πὼς εἶναι δυνατὸν οἱ 
διάφορες χρηματοδοτήσεις –κυρίως ὅσες δὲν προέρχονται ἀπὸ ἐπίσημους καὶ 
ἀναγνωρισμένους φορεῖς καὶ ἱδρύματα– νὰ ἀλλοιώσουν τὴν ἴδια τὴν ἐπιστημονικὴ 
μεθοδολογία τῆς Κοινωνιολογίας. Εἰδικὰ γιὰ ἕνα εὐαίσθητο καὶ ἰδιαίτερα σοβαρὸ ζή-
τημα, ὅπως αὐτὸ τῆς ἐπιρροῆς καὶ ἐπίδρασης τῆς Θρησκείας καὶ τῶν θρησκευτικῶν 
πολιτισμῶν σὲ μία σειρὰ ἀπὸ τομεῖς τῆς ἀνθρώπινης δραστηριότητας, δυστυχῶς δὲν 
εἶναι λίγες οἱ φορὲς ποὺ ὁ ὡς ἄνω προβληματισμὸς φαίνεται νὰ μὴν συγκινεῖ κάποι-
ους –εὐτυχῶς ἐλάχιστους– συγχρόνους μας κοινωνιολόγους. Βλ. σχετικὰ Jennifer Platt, 
“Has funding made a difference to research methods?”, Sociological Research Online 1, 1 
(1996), σσ. 69-79.

Ν. Δεναξᾶ



105105

μία ἀπὸ τὶς ἐπιστῆμες ποὺ μελετοῦν τὴν ἀνθρώπινη κοινωνία22. 
Δεδομένου δὲ ὅτι «[...] σὲ ὁλόκληρη τὴν ἱστορία δὲν ὑπάρχει οὔτε μιὰ 
θρησκεία χωρὶς θρησκευτικὴ κοινότητα […]»23, ὁ ρόλος τῆς Θεολογίας, 
ὡς κοινωνικῆς ἐπιστήμης, δύναται νὰ συμβάλει ἀποφασιστικὰ στὴ 
διερεύνηση καὶ οὐσιαστικὴ κατανόηση τῶν κοινωνικῶν φαινομένων, 
τῶν κοινωνικῶν διαντιδράσεων καὶ ἀλληλεπιδράσεων μὲ ἀναφορὰ στὶς 
θρησκευτικὲς κοινότητες24. Στὸ πλαίσιο τοῦ ὡς ἄνω προβληματισμοῦ, 
διατυπώνεται καὶ ἡ ἄποψη ὅτι ἡ Κοινωνιολογία τῆς Θρησκείας γίνεται 
πιὸ ἀποτελεσματικὴ ἐξετάζοντας ὄχι ἁπλῶς τὴ γενικὴ μορφὴ ἢ τὸ γενικὸ 
ἀποτύπωμα μιᾶς θρησκείας ἀλλὰ ὅταν αὐτὴ μπορεῖ καὶ ἀναπτύσσεται 
ὡς Κοινωνιολογία μιᾶς συγκεκριμένης θρησκείας καὶ θρησκευτικῆς 
ὁμολογίας25.

Ἰδιαίτερη δὲ φαίνεται νὰ εἶναι ἡ σχέση τῆς ἴδιας τῆς ἐπιστήμης 
τῆς Κοινωνιολογίας μὲ τὸν χριστιανισμό. Κατ’ ἀρχὴν ἡ ἐπιστήμη τῆς 
Κοινωνιολογίας στηρίζει τὴ συνολική της μεθοδολογία στὴν παρατήρηση 
καὶ καταγραφὴ τοῦ συγκεκριμένου, τῆς ἴδιας δηλαδὴ τῆς κοινωνίας. 
Ἔτσι καὶ ὁ χριστιανισμός, ἔχει κυρίαρχη ἀναφορὰ στὸ συγκεκριμένο, 
ποὺ εἶναι ὁ ἱδρυτὴς τῆς Ἐκκλησίας, ὁ Ἰησοῦς Χριστός. Ὑπάρχει δὲ 
καὶ ἡ ἄποψη ὅτι: «τὰ θρησκευτικὰ περιβάλλοντα τῶν χριστιανικῶν 
Ἐκκλησιῶν, συνετέλεσαν στὴν ἀνάδυση τῆς Κοινωνιολογίας τοῦ 
Χριστιανισμοῦ»26. Χαρακτηριστικὲς εἶναι καὶ οἱ ἀπόψεις ποὺ σχετίζουν 
τὸν ἰδιαίτερο ρόλο στὴ γένεση τῆς Γενικῆς Κοινωνιολογίας μὲ τὴν 
πορεία ἐξάπλωσης τοῦ Κοινωνικοῦ Εὐαγγελίου στὶς Η.Π.Α.27.

22. Βλ. Δ. Τσαούσης, Ἡ κοινωνία μας, ὅ.π., σ. 11.
23. Ὅ.π., σ. 218.
24. Ὁ Β. Γιούλτσης παρατηρεῖ σχετικὰ πώς: «[...] ἡ θρησκευτικὴ σφαῖρα συναρτᾶται 
στὸ εὐρὺ κοινωνικὸ σύστημα μὲ πολύμορφους δεσμούς, καὶ παρὰ τὴν ἰδιαιτερότητά 
της ὡς ὑποσύστημα, δὲν εἶναι λογικὸ νὰ ἀποσπᾶται καὶ νὰ μελετᾶται ἔξω ἀπὸ τὶς 
ἀμοιβαῖες ἐπιδράσεις καὶ σχέσεις της μὲ τὴν ὁλικὴ κοινωνία»· Β. Γιούλτσης, Κοινωνι-
ολογία τῆς Θρησκείας, ὅ.π., σ. 42. Ἐνδιαφέρουσα εἶναι καὶ ἡ ἄποψη τοῦ Ἀπ. Νικο-
λαΐδη, ὁ ὁποῖος ὑποστηρίζει πώς: «Θεολογία καὶ Κοινωνιολογία, συναντιοῦνται στὴν 
ἀνθρώπινη συμπεριφορά, στὰ φαινόμενα, θρησκευτικὰ ἢ κοινωνικὰ καὶ στοὺς θεσμούς 
[...] ἡ Θεολογία συμβάλλει στὶς ἐρευνητικὲς δραστηριότητες τῆς Κοινωνιολογίας τῆς 
Θρησκείας μὲ τὴν κοινωνική της διδασκαλία [...]». Ἀπ. Νικολαΐδης, ὅ.π., σ. 75.
25. Γ. Μαντζαρίδης, ὅ.π., σ. 18.
26. Ὅ.π.
27. Βλ. J.-P. Williaime, Κοινωνιολογία τῶν Θρησκειῶν, μετάφρ. Ἀναστασία Καραστάθη, 

H ΘΕΟΛΟΓΊΑ ΩΣ ΣΥΜΒΟΛΗ ΣΤΟ ΠΕΔΊΟ ΤΩΝ ΚΟΙΝΩΝΙΚΩΝ ΕΠΙΣΤΗΜΩΝ



Θεολογία 2/2025

106106

Ὁ M. Weber, μὲ τὴν ἀνάδειξη τῆς προτεσταντικῆς ἠθικῆς στὸ κυρίαρχο 
πνεῦμα τοῦ καπιταλισμοῦ, ἀποτελεῖ σημεῖο ἀναφορᾶς γιὰ ἐρευνητικὰ 
ζητήματα ποὺ ἀναδεικνύουν τὴ Θρησκεία ὡς δογματικὴ ἀλήθεια ποὺ 
ἐπηρεάζει τὶς κοινωνικὲς σχέσεις. Ἔχει δὲ ἀξία νὰ σημειωθεῖ ὅτι ὁ 
Weber δὲν ἀγνοεῖ καὶ κυρίως δὲν ἀδιαφορεῖ γιὰ τὶς δογματικὲς καὶ 
ἄρα κοινωνικὲς καὶ πολιτισμικὲς διαφορὲς τῆς χριστιανοσύνης. Γι’ 
αὐτό, ἀποφεύγοντας τὶς γενικεύσεις καὶ ἔχοντας πλήρη εἰκόνα γιὰ 
τὶς ἀλήθειες τοῦ κάθε δόγματος, κατόρθωσε μέσα ἀπὸ τὸ βασικὸ 
μεθοδολογικὸ ἐργαλεῖο τῆς ἀξιολογικῆς οὐδετερότητας νὰ ἐντοπίσει τὶς 
ποιοτικὲς διαφορὲς ἀνάμεσα στὸν Δυτικὸ καὶ τὸν Ἀνατολικο-ορθόδοξο 
χριστιανισμό28. Συγκεκριμένα, ἑστιάζοντας στὶς θρησκευτικὲς κοινότητες 
τῆς Ρωσίας, παρατήρησε τὶς ἐπιδράσεις στὶς κοινωνικὲς σχέσεις ἑνὸς 
θρησκευτικοῦ κοινοτισμοῦ ποὺ φαίνεται νὰ ἐμπνέεται ἀπὸ τὴ χριστιανικὴ 
Ὀρθόδοξη πίστη29. Ἀξιόλογη θεωρεῖται καὶ ἡ συμβολὴ τοῦ μαθητῆ καὶ 
φίλου τοῦ Weber E. Troeltsch, ὁ ὁποῖος ὡς θεολόγος καὶ κοινωνιολόγος 
τῆς Θρησκείας «στηρίζεται κατ’ ἐξοχὴν σὲ μιὰ Κοινωνιολογία τοῦ 
Χριστιανισμοῦ [...] διαθέτει μιὰ περιεκτικὴ καὶ ὁλοκληρωμένη γνώση 
τόσο τῆς Θεολογίας ὅσο καὶ τῆς Θρησκειολογίας […]»30.

Ἡ βιωματικότητα ὡς κοινωνικὸ στοιχεῖο 
στὴ θρησκευτικὴ ἐκπαίδευση 

Στὸ πλαίσιο τῆς κοινωνιολογικῆς διερεύνησης τῆς ἐκπαίδευσης, 
ἀναδεικνύεται ἡ σημαντικότητα τῆς θρησκευτικῆς ἐκπαίδευσης καὶ ἀγωγῆς 
ὡς σημαντικοῦ κοινωνικοποιητικοῦ παράγοντα. Ὁ συλλογισμὸς αὐτὸς 
στηρίζεται κυρίως στὴν ἀντίληψη ποὺ προβάλλεται καὶ ἀπὸ τὴν Κοινω-

ἐκδ. Καρδαμίτσα, Ἀθήνα 2004, σ. 65· βλ. ἐπίσης Κ. Κωτσιόπουλος, ὅ.π., σ. 245.
28. Βλ. NataŠa Jovanović-Ajzenhamer, “Max Weber on Russia and Orthodoxy: an 
analysis of the collectivist ethical basis of eastern Christianity”, στό: Μ. Blagojević, Dr. 
Todorović (eds.), Traditional and Non-traditional religiosity. (A Thematic Collection of Papers 
of International Significance), Institute of Social Sciences, Yugoslav Association for the Sci-
entific Study of Religion, Belgrade and ΝiŠ 2019, σσ. 206-225.
29. Ὅ.π.
30. Ἀπ. Νικολαΐδης, Κοινωνιολογία τῶν αἱρέσεων, ὅ.π., 2009, σ. 21· βλ. ἐπίσης J. L. 
Adams, “Ernst Troeltsch as analyst of Religion”, Journal for the Scientific Study of Religion 
1, 1 (1961), 98-109.

Ν. Δεναξᾶ



107107

νιολογία τῆς Θρησκείας, ὅτι ἡ θρησκεία νοηματοδοτεῖ τὴν ἴδια τήν ἀν-
θρώπινη ὕπαρξη καὶ ἀποτελεῖ στοιχεῖο ἀπαραίτητο γιὰ τή «μετάβαση ἀπὸ 
τὸν ζωώδη ὀργανισμὸ στὸ ἄτομο»31. Ἑπομένως, ἡ θρησκευτικὴ ἐκπαίδευση 
καὶ ἀγωγὴ εἶναι ἕνα πολὺ εὐαίσθητο καὶ ταυτόχρονα πολυδιάστατο 
ζήτημα, τὸ ὁποῖο δὲν μπορεῖ νὰ προσεγγίζεται μὲ ἐπιπολαιότητα32.

Παρατηρεῖται τελευταῖα ἡ τάση εἴτε περιορισμοῦ σὲ βαθμὸ κατάργησης 
εἴτε ἀλλαγῆς στὸ πλαίσιο μιᾶς προσαρμογῆς στίς «ἀπαιτήσεις τῶν 
καιρῶν» τοῦ θρησκευτικοῦ μαθήματος. Αὐτὴ ἡ τάση καὶ ἡ δυναμική 
της ἔχει ἀνοίξει ἐδῶ καὶ καιρὸ ἕναν ἰδιαίτερο διάλογο ἀνάμεσα σὲ 
ὅσους ἐπιμένουν στή «Θρησκειολογική» ἐκπαίδευση καὶ ἀγωγὴ καὶ σὲ 
ὅσους θεωροῦν πώς –καὶ μὲ βάση τὸ ἰσχῦον Σύνταγμα– τὸ θρησκευ-
τικὸ μάθημα πρέπει νὰ συνιστᾶ στὴν οὐσία ἀποκωδικοποίηση τῶν 
θρησκευτικῶν προσλαμβανουσῶν ἀπὸ τὴ ζωὴ τῶν ἐκπαιδευομένων 
ποὺ ἔχουν ἀναφορὰ στὴν κυρίαρχη θρησκεία τῆς χώρας, δηλαδὴ τὸ 
χριστιανικὸ ὀρθόδοξο δόγμα33. Ἐν πάσῃ περιπτώσει, ἡ Θρησκειολογία 
σήμερα δὲν ἐξυπηρετεῖ τοὺς σκοπούς της μέσα ἀπὸ συγκρητισμοὺς καὶ 
ἐπιτηδευμένες ἀπροσδιοριστίες ἀλλὰ μέσα ἀπὸ τὴν οὐσιαστικὴ γνώση 
τῆς διδασκαλίας τῶν θρησκευτικῶν δογμάτων καὶ παραδόσεων, στὴν 
προοπτικὴ ἐμπέδωσης ἑνὸς ἔντιμου καὶ οὐσιαστικοῦ διαλόγου ἀνάμεσα 

31. Β. Γιούλτσης, Κοινωνιολογία τῆς Θρησκείας, ὅ.π., σ. 60.
32. Βλ. Κ. Δεληκωνσταντῆς, «Ἡ λειτουργικὴ ἀγωγὴ τῶν παιδιῶν διαμέσου τοῦ μα-
θήματος τῶν Θρησκευτικῶν», Πρακτικὰ ΙΑ΄ Πανελληνίου Λειτουργικοῦ Συμποσίου 
Στελεχῶν Ἱερῶν Μητροπόλεων, [Σειρὰ Ποιμαντικὴ Βιβλιοθήκη 24], ἐκδ. Κλ. Ἐκδόσεων 
τῆς Ε.Μ.Υ.Ε.Ε., Ἀθῆναι 2010, σσ. 187-202, ἐδῶ σ. 198.
33. Ὑπάρχει ἡ ἄποψη ὅτι: «ἡ θρησκευτικὴ διδασκαλία στὴν ἑλληνικὴ ἐκπαίδευση 
ἔχει ὡς ἀφετηρία τὴ συνταγματικὴ ἐπιταγὴ γιὰ τὴν ἀνάπτυξη τῆς θρησκευτικῆς 
συνείδησης τῶν μαθητῶν»· Ἡ. Ρεράκης, Διδακτικὲς προσεγγίσεις τοῦ μαθήματος 
τῶν Θρησκευτικῶν, Ὑπηρεσία ἐκδόσεων Α.Π.Θ., Θεσσαλονίκη 2003, σ. 3. Βλ. ἐπίσης 
Ἄρθρο 16 § 2 τοῦ Ἑλληνικοῦ Συντάγματος: «Ἡ παιδεία ἀποτελεῖ βασικὴ ἀποστολὴ 
τοῦ Κράτους καὶ ἔχει σκοπὸ τὴν ἠθική, πνευματική, ἐπαγγελματικὴ καὶ φυσικὴ ἀγωγὴ 
τῶν Ἑλλήνων, τὴν ἀνάπτυξη τῆς ἐθνικῆς καὶ θρησκευτικῆς συνείδησης καὶ τὴ διάπλα-
σή τους σὲ ἐλεύθερους πολῖτες». Βλ. ἐπίσης Ἄρθρο 3 τοῦ Ἑλληνικοῦ Συντάγματος: 
«Ἐπικρατοῦσα θρησκεία εἶναι ἡ θρησκεία τῆς Ἀνατολικῆς Ὀρθόδοξης Ἐκκλησίας τοῦ 
Χριστοῦ». Ἐνδιαφέρον δέ, παρουσιάζει καὶ σχετικὴ ἔρευνα τοῦ Pew Center, ποὺ δη-
μοσιεύθηκε τὸ 2017, σύμφωνα μὲ τὴν ὁποία ὅσες/-οι δηλώνουν Χριστιανοὶ Ὀρθόδοξοι 
στὴν Ἑλλάδα ἀντιπροσωπεύουν τὸ 90% τοῦ πληθυσμοῦ· βλ. “Religious belief and na-
tional belonging in Central and Eastern Europe”, Pew Research Center Report, pewresearch.
org [20.7.2023].

H ΘΕΟΛΟΓΊΑ ΩΣ ΣΥΜΒΟΛΗ ΣΤΟ ΠΕΔΊΟ ΤΩΝ ΚΟΙΝΩΝΙΚΩΝ ΕΠΙΣΤΗΜΩΝ



Θεολογία 2/2025

108108

στὶς θρησκεῖες καὶ τοὺς θρησκευτικοὺς πολιτισμούς· μία γνώση ποὺ 
εἶναι σὲ θέση, μὲ ἐπιστημονικὴ ἐπάρκεια, ἐγκυρότητα καὶ εὐρύτητα, 
νὰ ἐξασφαλίζουν τὰ θεολογικὰ τμήματα τῆς χώρας καὶ εἰδικώτερα τὰ 
τμήματα Κοινωνικῆς Θεολογίας. 

Ὁ εὐρύτερος διάλογος γιὰ τὸ θέμα τοῦ θρησκευτικοῦ μαθήματος δὲν 
φαίνεται νὰ διεξάγεται σὲ κλῖμα συνεννόησης καὶ δημιουργικοῦ, ἐπι-
στημονικοῦ διαλόγου. Δὲν λείπουν δηλαδὴ οἱ ἑκατέρωθεν χαρακτηρισμοὶ 
καὶ οἱ ἀνάλογες ὀχυρώσεις πίσω ἀπὸ συλλογικότητες πού, ὀργανωμένα 
πλέον, προωθοῦν τὴ μία ἢ τὴν ἄλλη ἄποψη. Ἀλλὰ καὶ στὸ πεδίο τῶν 
σχέσεων Ἐκκλησίας-Κράτους ἢ ἄλλως τῶν ἐπίσημων θείων καθιδρυμάτων 
μὲ τὸ Κράτος, φαίνεται πὼς ὑπάρχει ἡ πρόθεση ἢ ἔστω ἡ διάθεση γιὰ 
μονομερεῖς ἐνέργειες, οἱ ὁποῖες προκαλοῦν ἀντιδράσεις καὶ ὑπονομεύουν, 
ἂν ὄχι ἀπαξιώνουν συνολικά, τὴ σημαντικὴ ὑπόθεση τῆς θρησκευτικῆς 
ἐκπαίδευσης καὶ ἀγωγῆς34. Ἀποτελεῖ μάλιστα κοινὸ τόπο ἡ παρατήρηση 
πώς: «Ἡ σημερινὴ ἐκπαίδευση προάγει ἕνα εἶδος τεχνοκρατικοῦ 
πολιτισμοῦ, ποὺ νεκρώνει τὸν ἄνθρωπο»35. Παρατηροῦνται δέ «τάσεις 
ἐπιβολῆς [...] τοῦ ἐξωτερικοῦ κόσμου ποὺ διακρίνεται γιὰ τὸν ἀτομισμὸ 
καὶ τὸν κοινωνικὸ δαρβινισμό, τὴν τεχνοκρατικὴ ἐξειδίκευση καὶ τὸν 
ὑλιστικὸ ἢ ἡδονοθηρικὸ ὑπερκαταναλωτισμό»36.

Τόσο στὸ πεδίο τῆς ἔρευνας ὅσο καὶ στὴν ἴδια τὴν ἐκπαιδευτικὴ 
πράξη, εἰδικὰ σὲ ὅ,τι ἀφορᾶ τὸ θρησκευτικὸ μάθημα, διαπιστώνονται 
ἐπιρροὲς καὶ ἐπιδράσεις ἀπὸ τὴν ὡς ἄνω πραγματικότητα. Ἡ συζήτηση 
γύρω ἀπὸ τὴ συμβολὴ τοῦ θρησκευτικοῦ μαθήματος στὴ διαπολιτισμικὴ 
ἢ πολυπολιτισμικὴ ἐκπαίδευση, ἔχει ἤδη ξεκινήσει37. Δὲν θὰ ἦταν δὲ 
ἄστοχο νὰ παρατηρήσουμε πὼς ἡ συνολικὴ ἀποσπασματικότητα ποὺ 
χαρακτηρίζει τὴν ἐποχή μας ἔχει σίγουρα ἐπηρεάσει καὶ ζητήματα 

34. Ἀναιρεῖται ἔτσι ἡ ἀρχὴ τῆς δημιουργικῆς συνύπαρξης Θεοῦ καὶ Κόσμου, Ἐκκλησίας 
καὶ Κοινωνίας, μὲ τάσεις αὐτονόμησης τῶν τελευταίων. Τὰ ὡς ἄνω μεγέθη ὀφείλουν 
νά: «βρίσκονται σὲ διακριτὴ ἑνότητα καὶ ποτὲ σὲ ἀπόσταση ἢ διαίρεση»· Κ. Κωτσιό-
πουλος, Κοινωνιολογία τοῦ Χριστιανισμοῦ, ὅ.π., σ. 661.
35. Bλ. Bisera Jevtic, R. Stosic, «Ἡ ἐπάνοδος τοῦ μαθήματος τῶν Θρησκευτικῶν στὴν 
σερβικὴ ἐκπαίδευση», Θεολογία 85, 3 (2014), σ. 226.
36. Κ. Κωτσιόπουλος, Ἀνάλεκτα Κοινωνιολογίας τοῦ Χριστιανισμοῦ, ὅ.π., σ. 217.
37. Γιὰ τὴ διαπολιτισμικὴ ἐκπαίδευση βλ. ἐνδεικτικὰ Εὔη Μάρκου, «Σύντομος ὁδηγὸς 
διαπολιτισμικῆς ἐκπαίδευσης», Πολύδρομο 4 (2011), σσ. 33-36· Μιχ. Δαμανάκης, 
Ἡ ἐκπαίδευση τῶν παλλινοστούντων καὶ ἀλλοδαπῶν μαθητῶν στὴν Ἑλλάδα, ἐκδ. 
Gutenberg, Ἀθήνα 2002.

Ν. Δεναξᾶ



109109

σὰν αὐτὸ τῆς θρησκευτικῆς ἐκπαίδευσης, γεγονὸς ποὺ δυσκολεύει τὴν 
ἐξεύρεση βιώσιμων, ὁλοκληρωμένων καὶ ἀποτελεσματικῶν προτάσεων 
καὶ λύσεων. Ἡ ἐξιδανίκευση δὲ τοῦ ὡς ἄνω διαλόγου, χάριν καὶ μόνον 
τοῦ διαλόγου, μᾶλλον ἀπομακρύνει τὴν ἴδια τὴν ἐκπαιδευτικὴ καὶ 
ἀκαδημαϊκὴ κοινότητα ἀπὸ τοὺς ἴδιους τοὺς μαθητὲς καὶ τὶς ἀνάγκες 
τους. 

Στὸ πλαίσιο μιᾶς πραγματικὰ ὠφέλιμης γιὰ τὴν κοινωνία, διαπολιτι-
σμικῆς ἐκπαίδευσης, τὸ θρησκευτικὸ μάθημα ὡς σημαντικό –κατὰ τὴ 
γνώμη μας– στοιχεῖο ἑνὸς εὐρύτερου τέτοιου προγράμματος, ἴσως νὰ μὴν 
πρέπει νὰ ὑπηρετεῖ στενὰ τὴ μιὰ ἢ τὴν ἄλλη μεθοδολογικὴ σχολή, πολὺ δὲ 
περισσότερο ἰδεολογικὲς ἢ πολιτικὲς σκοπιμότητες38. Ἡ ἐφαρμογὴ τῶν 
θέσεων τοῦ ἐπιτηδευμένου σχετικισμοῦ, τοῦ πολιτισμικοῦ ὑβριδισμοῦ καὶ 
θρησκευτικοῦ συγκρητισμοῦ μόνον σύγχυση καὶ ἐν τέλει ἀδιαφορία γιὰ 
τὸ θρησκευτικὸ μάθημα μποροῦν νὰ προκαλέσουν39. Ἀκόμη περισσότερο, 
καθὼς ἡ διαπολιτισμικὴ ἐκπαίδευση φαίνεται πώς: «[...] στοχεύει στὴν 
ἐκπαίδευση τῶν “γηγενῶν” καί “ἀλλοδαπῶν” μαθητῶν/τριῶν, ἐνῶ οἱ 
προθέσεις της ἀφοροῦν τὸ σύνολο τῆς κοινωνίας καὶ ὄχι μόνο στὸν χῶρο 
τοῦ σχολείου»40.

Ὑπάρχει ἡ ἄποψη πὼς ἡ βιωματικὴ μάθηση χρησιμοποιήθηκε ἀπὸ τὴν 
Παιδαγωγικὴ ἐπιστήμη «γιὰ νὰ θεραπευτεῖ τὸ κενὸ ποὺ εἶχε δημιουργη-
θεῖ τὰ τελευταῖα χρόνια στὴν Παιδεία, μὲ τὴν ἄκρατη καὶ γενικευμένη 
καὶ ἡγεμονικὴ χρήση τοῦ ὀρθολογισμοῦ καὶ τῆς γνωσιολογίας»41. Αὐτὴ 
ἡ ἐξέλιξη φαίνεται πὼς ἐπηρεάζει καὶ τὸ θρησκευτικὸ μάθημα, μὲ 
δεδομένες διαφορετικὲς ἐκτιμήσεις γύρω ἀπὸ τὴν οὐσία καὶ τὴν πράξη 
τῆς λεγόμενης «βιωματικότητας». Εἰδικὰ τὸ στοιχεῖο της βιωματικότητας 
στὴν ἐκπαίδευση ὡς «βιωματικὴ ἐμπειρία τῶν μορφωτικῶν ἀγαθῶν»42 

38. Γιὰ τὶς κυρίαρχες ἀπόψεις γύρω ἀπὸ τὸ σύγχρονο ΜτΘ στὴν Ἑλλάδα βλ. ὅ.π., σσ. 
339 κ.ἑ.
39. Ὑπάρχει βέβαια καὶ ἡ ἄποψη πὼς ἡ διαπολιτισμικὴ ἐκπαίδευση ἐμπεδώνεται στὸν 
συνδυασμὸ διαπολιτισμικότητας, δημοκρατίας, πολιτικῆς καὶ κοινωνικῆς ταυτότητας, 
ἀναγνωρίζοντας τὸ γεγονὸς ὅτι οἱ ταυτότητες δὲν εἶναι στατικές. Βλ. C. A. Torres, “De-
mocracy, education and multiculturalism: Dilemmas of citizenship in a global world”, 
Comparative Education Review 42, 4 (1998), σ. 436.
40. Εὔη Μάρκου, ὅ.π., σ. 33.
41. Ἡ. Ρεράκης, «Θρησκευτικὰ χωρὶς βιωματικότητα: τὸ νέο ὕπουλο ἐργαλεῖο τῆς 
οὐδετεροθρησκείας», petheol.gr [12.6.2023].
42. Κ. Κωτσιόπουλος, Ἀνάλεκτα Κοινωνιολογίας τοῦ Χριστιανισμοῦ, ὅ.π., σ. 224.

H ΘΕΟΛΟΓΊΑ ΩΣ ΣΥΜΒΟΛΗ ΣΤΟ ΠΕΔΊΟ ΤΩΝ ΚΟΙΝΩΝΙΚΩΝ ΕΠΙΣΤΗΜΩΝ



Θεολογία 2/2025

110110

φαίνεται πὼς ἀποτελεῖ καὶ τὴ βάση γιὰ τὴν ἀποσυμπίεση τῶν νεανικῶν 
παρορμήσεων καὶ ὑπερβολῶν, μὲ ταυτόχρονο σεβασμὸ ἀπὸ πλευρᾶς 
τοῦ ἐκπαιδευτικοῦ τῆς διαφορετικότητας κάθε ἐκπαιδευομένου43.

Γιὰ παράδειγμα, ἐκφράζονται φόβοι πὼς οἱ Χριστιανοὶ μαθητές, 
ἐν ἀντιθέσει πρὸς τοὺς ἀλλόθρησκους συμμαθητές τους, φαίνεται νὰ 
ὠθοῦνται ὁλοένα καὶ περισσότερο ἀπὸ τὸ ἐκπαιδευτικὸ σύστημα σὲ 
ἀποστασιοποίηση ἀπὸ τὴ θρησκευτική τους πίστη καὶ τὴ θρησκευτικὴ 
ἀναφορὰ τῶν οἰκογενειῶν τους44. Ἐντοπίζεται δηλαδὴ μία μονομέρεια 
σὲ ὅ,τι ἀφορᾶ τὸν σεβασμὸ στὴ διαφορετικότητα, ποὺ φαίνεται νὰ 
ἐμπεδώνεται μόνον ὅταν σχετίζεται μὲ ἀλλοδόξους ἢ ἀλλοθρήσκους. 
Ἐντοπίζεται δὲ καὶ ἡ τάση νὰ χαρακτηρίζεται ἄκριτα ὡς «προσηλυτισμός» 
ὁτιδήποτε συνδέεται μὲ τὶς παραδοσιακὲς διδασκαλίες τῶν θρησκειῶν45. 
Οἱ θεωρήσεις καὶ ἀπόψεις γύρω ἀπὸ τό «οὐδετερόθρησκο» κράτος 
ἐνεργοποιοῦν τὴν ὡς ἄνω τάση. 

Βέβαια, τέτοιου εἴδους τομὲς στὸ κράτος καὶ τὴ διοίκηση προκύπτουν 
μέσα ἀπὸ ἐπαναστατικὴ κατάσταση, ὅπως καὶ ἡ Ἱστορία μᾶς διδάσκει 
(Γαλλία, πρ. Ε.Σ.Σ.Δ.). Ἂς μὴ λησμονοῦμε λοιπὸν πὼς στὴν Ἑλλάδα 
ὑπῆρξε τέτοια κατάσταση τὸ 1821, μὲ σαφέστατες ἀναφορὲς καὶ ἐπί-
κληση τῆς θρησκευτικῆς ἀναφορᾶς τῶν ὑπόδουλων Ἑλλήνων46. Ἡ 
μετανεωτερικὴ ἀποδόμηση, μέσῳ τῆς προώθησης τῆς «κουλτούρας τῆς 
ἀκύρωσης», φαίνεται πὼς βρίσκει ἀντιστάσεις, καθὼς ἀκόμη καὶ σήμερα, 
ὅπως προκύπτει καὶ ἀπὸ τὴν ποιοτικὴ ἀνάλυση ἐμπειρικῶν δεδομένων 

43. Ὅ.π. Σημαντικὴ κρίνεται καὶ ἡ ἄποψη ὅτι ἡ μάθηση: «μετατρέπεται σὲ κοινωνικὴ 
θεσμικὴ διαδικασία ἡ ὁποία συντελεῖται μέσα σὲ ἕναν τυπικὸ κοινωνικὸ θεσμό»· βλ. 
Χριστίνα Νόβα-Καλτσούνη, Κοινωνιολογία τῆς Ἐκπαίδευσης, ἐκδ. Gutenberg, Αθήνα 
2010, σ. 172.
44. Ἡ. Ρεράκης, ὅ.π.
45. Βλ. ἐνδιαφέρουσες ἀπόψεις γύρω ἀπὸ τὸ θέμα: “Proselytism and religious freedom 
in the 21st century”, Report of the Georgetown Symposium, 3/3/2010, Berkley Center for 
Religion, Peace and World Affairs, Georgetown University· D. W. Snook, M. J. Williams, J.  
Horgan, “Issues in the Sociology and Psychology of Religious Conversion”, Pastoral Psy-
chology 68, 2 (2019), σσ. 223-240. Ἐνδιαφέρον δὲ ἔχει καὶ ἡ ἄποψη ποὺ τοποθετεῖ τὸν 
ὅρο τοῦ «προσηλυτισμοῦ» ἀποκλειστικὰ στὸν χῶρο τῶν «νέων θρησκευτικῶν κινημά-
των» καὶ τῆς τάσης τους νὰ ἐπεκτείνουν τὴν ἐπιρροή τους σὲ κοινωνίες καὶ κοινότητες 
μὲ σαφῆ ἀναφορὰ σὲ παραδοσιακὲς θρησκευτικὲς διδασκαλίες· βλ. D. Snow, R. Mach-
alek, “The Sociology of Conversion”, Annual Review of Sociology 10 (1984), σσ. 167-190. 
46. Βλ. ἐνδεικτικὰ Κ. Χολέβας, Τὸ 1821 σήμερα. Τὰ μηνύματα τοῦ 1821 καὶ τὰ σύγ-
χρονα ἐθνικὰ θέματα, ἐκδ. Ἀρχονταρίκι, Ἀθήνα 2020.

Ν. Δεναξᾶ



111111

τῆς κοινωνικῆς ἔρευνας, εἰδικὰ οἱ Ἕλληνες σὲ μεγάλο ποσοστὸ θεωροῦν 
ἀκόμη τὴν Ὀρθόδοξη χριστιανικὴ πίστη σημαντικὸ στοιχεῖο τῆς ἐθνικῆς 
καὶ πολιτιστικῆς τους ταυτότητας47.

Ἐπίλογος 

Ὅπως ἤδη ἐπισημάνθηκε, ἡ θρησκευτικὴ ἐκπαίδευση ἀποτελεῖ ἰδιαί-
τερα σημαντικὸ στοιχεῖο τῆς γενικώτερης ὑπόθεσης τῆς ἐκπαίδευσης 
καὶ τῆς ἐκπαιδευτικῆς διαδικασίας. Σύμφωνα καὶ μὲ τὸ Σύνταγμα48, 
ἀποτελεῖ –ἢ θὰ ἔπρεπε νὰ ἀποτελεῖ– οὐσιαστικὰ ἀποκωδικοποίηση τῶν 
θρησκευτικῶν βιωματικῶν προσλαμβανουσῶν ποὺ ἔχουν οἱ μαθητὲς 
στὴν καθημερινότητά τους, στὴ ζωή τους ἔξω ἀπὸ τὸ σχολεῖο καὶ τὸ 
ἐκπαιδευτικὸ σύστημα. Τὸ βιωματικὸ στοιχεῖο δηλαδὴ βρίσκεται στὸ 
κέντρο τῆς θρησκευτικῆς ἐκπαίδευσης, καθὼς ἡ ἴδια ἡ θρησκεία ἀπο-
τελεῖ ἐμπειρία καὶ βίωμα49. Ὑπάρχει ἐπίσης ἡ ἄποψη ὅτι οἱ λεγόμενες 
«Τεχνολογίες Ἐπικοινωνίας καὶ Πληροφοριῶν» εἶναι σὲ θέση νὰ ἀνα-
δείξουν τὸ θρησκευτικὸ μάθημα καὶ νὰ διευκολύνουν τὴ μάθηση, συμ-
βάλλοντας στὴν καλύτερη καὶ ἀποδοτικώτερη παρουσίαση τῆς ὕλης50. Ἡ 
δὲ θρησκευτικὴ ἐκπαίδευση δύναται νὰ ὠφεληθεῖ καὶ νὰ ἐμπλουτισθεῖ καὶ 
μεθοδολογικὰ μέσα ἀπὸ ἕναν ἔντιμο καὶ παραγωγικὸ διάλογο ἀνάμεσα 
στὶς κοινωνικές-ἀνθρωπιστικὲς ἐπιστῆμες, ἀνάμεσα στὴν Κοινωνιολογία 
καὶ τὴ Θεολογία κ.λπ. 

Ἡ πρόσφατη πανδημικὴ κρίση ἐπέβαλε συγκεκριμένες ἀλλαγὲς στὴν 
κοινωνικὴ ζωή (καὶ στὴν ἐκπαιδευτικὴ διαδικασία), οἱ ὁποῖες φαίνεται 
πὼς παρουσιάζουν τάσεις κανονικοποίησης, λόγῳ τοῦ χαμηλοῦ τους 
κόστους. Ἡ παρακολούθηση λ.χ. διαδικτυακῶν μαθημάτων μέσῳ ψηφια-
κῆς «τράπεζας» ὀπτικοακουστικοῦ ἐκπαιδευτικοῦ ὑλικοῦ, ἴσως νὰ 

47. “Religious belief and national belonging in Central and Eastern Europe”, Pew Re-
search Center Report, 10/5/2017, pewresearch.org [20.11.2023].
48. Ἄρθρο 16 §2 τοῦ Ἑλληνικοῦ Συντάγματος.
49. Βλ. Κ. Κωτσιόπουλος, Ἀνάλεκτα Κοινωνιολογίας τοῦ Χριστιανισμοῦ, ὅ.π., σ. 224.
50. Βλ. σχετικὰ Βασιλικὴ Μητροπούλου, Ἐκπαιδευτικὲς τεχνολογίες στὸ σύγχρονο 
σχολεῖο. Ἐφαρμογὲς στὴ Θρησκευτικὴ Ἀγωγή, ἐκδ. Ostracon, Θεσσαλονίκη 2014· ἡ 
ἴδια, Οἱ τεχνολογίες τῆς πληροφορίας καὶ τῶν ἐπικοινωνιῶν στὴν διδακτικὴ τοῦ μα-
θήματος τῶν Θρησκευτικῶν, ἐκδ. Ostracon, Θεσσαλονίκη 2015.

H ΘΕΟΛΟΓΊΑ ΩΣ ΣΥΜΒΟΛΗ ΣΤΟ ΠΕΔΊΟ ΤΩΝ ΚΟΙΝΩΝΙΚΩΝ ΕΠΙΣΤΗΜΩΝ



Θεολογία 2/2025

112112

ὑποβαθμίζει τελικὰ τὸν σημαίνοντα ρόλο τῆς ἐκπαιδευτικῆς διαδικασίας 
καθὼς καὶ τῆς ὑπόθεσης τῆς παιδείας γενικώτερα. Ὀρθὰ ἐπισημαίνεται 
δὲ πώς: «Ἡ ψηφιοποίηση τῆς ζωῆς μας μέσῳ τῆς ἀναγκαίας κατάστασης 
τῆς τηλεργασίας καὶ τῆς τηλεκπαίδευσης δημιουργεῖ ἕναν εἰκονικὸ κόσμο 
ποὺ μακροπρόθεσμα λειτουργεῖ ἐναντίον τοῦ πραγματικοῦ κόσμου καὶ 
τῆς ρεαλιστικῆς ζωῆς»51. 

Δεδομένου δὲ ὅτι: «ὁ εἰκονικὸς πολιτισμὸς ἀναζητᾶ νὰ θεμελιώσει, 
εἶναι ἕνα χωροταξικὸ περιβάλλον στὸ ὁποῖο ἡ διαφορὰ μεταξὺ τῆς 
διαπροσωπικῆς καὶ τῆς ἐξ ἀποστάσεως ἐπικοινωνίας ἐξαλείφεται»52, 
παρατηρεῖται ἡ ἀνάπτυξη ἑνὸς ἰδιότυπου τεχνοκρατικοῦ μονοφυσιτισμοῦ, 
βάσει τοῦ ὁποίου διαχωρίζεται σὲ ἀπόλυτο βαθμὸ τό «θεῖο» ἀπὸ τό 
«ἀνθρώπινο/ἐπιστημονικό», ἀνακυκλώνοντας τὴ σχολαστικὴ θεωρία τῆς 
«διπλῆς ἀλήθειας»53.

SUMMARY

Theology as a Contribution to the Field of Social Sciences: 
Its Relationship with Education and Dialogue with Sociology

By Nikolaos A. Denaxas, Assist. Professor
National and Kapodistrian Uninersity of Athens 

The main objective of this paper is to highlight in the public-academic 
debate the important role and special contribution of Theology in the 
field of social sciences, with an emphasis on the need to strengthen 
cultural identity which in turn, ensures social cohesion and peace. In 
addition, reference will be made to the relationship between Theology and 
education. We will also discuss the terms, conditions and quality of the 
necessary dialogue between the science of Theology and Sociology, in the 
perspective of the consolidation of interdisciplinarity, given the effect of 
the deconstructive and aggressive revisionist tendency of postmodernity.

51. Κ. Κωτσιόπουλος, «Κοινωνία τῆς διακινδύνευσης καὶ πανδημία», romfea.gr [2.8.2023].
52. Β. Γαϊτάνης, Ἀπὸ τὴν ἐπικοινωνία στὴν κοινωνία, ἐκδ. Γρηγόρη, Ἀθήνα 2008, σ. 116.
53. Σπ. Τσιτσίγκος, Θρησκεία καὶ Ἐπιστήμη, ὅ.π., σ. 431.

Ν. Δεναξᾶ


